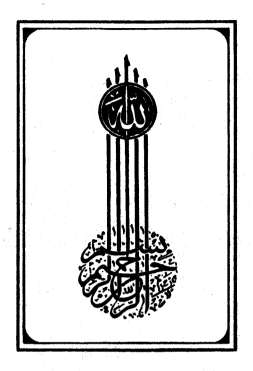
## مِنْهُ الْسِيْبُ الْسِيْبُ الْسِيْبُ الْسِيْبُ الْسِيْبُ الْسِيْبُ الْسِيْبُ الْسِيْبُ الْسِيْبَةِ الفدرية

لإبن تشيمية المالعباس عن الذين احكدين عَدا لمحكليرً

تحنية الركثورمحت رشادسالم

الجسزء الثامسن



الطبعة الأولى 12.7 – 1917

## رموز الكتساب

١ ـ ن = نسخة نور عثمانية باستانبول.

٢ ـ م = نسخة المكتبة المحمودية بالمدينة المنورة.

٣ ـ ب = النسخة المطبوعة بالمطبعة الأميرية ببولاق.

٤ - ع = نسخة عاشر أفندى باستانبول.

ا = نسخة مكتبة الأوقاف الأولى ببغداد.

٦ ـ ق = نسخة مكتبة الأوقاف الثانية (المختصرة) ببغداد.

٧ ـ و = نسخة الولايات المتحدة الأمريكية.

٨ - ل = مخطوطة جامعة الإمام الأولى.

٩ ـ ص = مخطوطة جامعة الإمام الثانية.

١٠ هـ = مخطوطة جامعة الإمام الثالثة.

١١ ـ ح = مخطوطة جامعة الإمام الرابعة.

١٢ ـ س = مخطوطة جامعة الإمام الخامسة .

١٣- ر = مخطوطة جامعة الملك سعود الأولى.

1٤-ى = مخطوطة جامعة الملك سعود الثانية .

• ١- كتاب «منهاج الكرامة في إثبات الإمامة» لابن المطهر الحلّى.



## ﴿ فصل ﴾

تابسع كلام السرافيضي على علم على رضيي الله عنه

قال الرافضى ('): «وأما علم الكلام فهو أصله، ومن خَطبِهِ تعلّم (') الناس، وكل (') الناس تلاميذه ().

الرد عليه

والجواب: أن هذا الكلام كذب لا مدح فيه؛ فإن الكلام المخالف للكتاب والسنة باطل، وقد نزّه الله عليّا عنه، ولم يكن في الصحابة والتابعين أحدّ يستدل على حدوث العالم بحدوث الأجسام، ويثبت حدوث الأجسام بدليل الأعراض والحركة والسكون، والأجسام مستلزمة لذلك لا تنفك عنه، وما لا يسبق الحوادث فهو حادث، ويبني ذلك على حوادث لا أول لها.

1 80/1

بل أول ما ظهر هذا / الكلام في الإسلام بعد المائة الأولى ، من جهة الجعد بن درهم والجهم بن صفوان ، ثم صار إلى أصحاب عمرو بن عبيد ، كأبي الهذيل العلاف وأمثاله .

وعمرو بن عبيد، وواصل بن عطاء إنما كانا يظهران الكلام في إنفاذ الوعيد، وأن النار لا يخرج منها من دخلها، وفي التكذيب بالقدر. وهذا كله مما نزّه الله عنه (\*) عليًا.

(٤) ن، م: منه.

<sup>(</sup>١) في (ن) ص ١٧٩ (م).

<sup>(</sup>٢) ك: استفاد

<sup>(</sup>۳) ن، س، ب: وكان.

وليس فى الخطب الشابتة عن على شىء من أصول المعتزلة الخمسة، بل كل ذلك إذا نقل عنه فهو كذب عليه. وقدماء المعتزلة لم يكونوا يعظّمون عليًّا، بل كان فيهم من يشك فى عدالته، ويقول: قد فسق عند إحدى (الطائفتين لا بعينها: إما على ، وإما طلحة والزبير، فإذا شهد أحدهما لم أقبل شهادته. وفى قبول شهادة على منفردة قولان لهم. وهذا معروف عن عمرو بن عبيد وأمثاله من المعتزلة (المعتزلة (المعتزلة مناد)).

والشيعة القدماء كلهم، كالهشامين (٢) وغيرهما، يثبتون الصفات، ويقرُّون بالقدر، على خلاف قول متأخرى الشيعة، بل يصرّحون بالتجسيم، ويُحكى عنهم فيه شناعات، وهم يدّعون أنهم أخذوا ذلك عن أهل البيت (١).

<sup>(</sup>١) م: عند أحد، وهو تحريف.

<sup>(</sup>۲ يقول ابن طاهر البغدادى في كتابه وأصول الدين» (ص ۲۹۰ ـ ۲۹۱): ووقال واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد والنظام وأكثر القدرية: نتولّى عليًّا وأصحابه على انفرادهم، ونتولَى طلحة والزبير وأتباعهما على انفرادهم، ولكن لو شهد على مع رجل من أصحابه قبلت شهادتهما، ولو شهد على مع طلحة على باقة بقل لم تحكم بشهادتهما، لأن أحدهما فاسق، والفاسق مخلد في النار وليس بمؤمن ولا كافره. وانظر: مقالات الإسلاميين ١٤٥/٢.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: كالهاشميين، وهو تحريف. والمقصود: هشام بن الحكم وهشام بن سالم الجواليقي.

<sup>(</sup>٤) ذكر الأشعرى فى «مقالات الإسلاميين» ١٠٩-١-١٠٩ مقالات الروافض فى التجسيم وقسمهم فى ذلك إلى ست فرق وذكر تفصيل أقوالهم، ثم قال ١٠٩/١: «وقالوا فى التوحيد بقول المعتزلة والخوارج، وهؤلاء قوم من متأخريهم. فأما أوائلهم فإنهم كانوا يقولون ما حكينا عنهم من التشبيه». وتكلم الأشعرى بعد ذلك ١١٤/١-١١٤ على قول الرافضة فى أعمال العباد فقال إن الفرقة الأولى فرقة هشام بن الحكم يقولون: إن أفعال

وقد ثبت عن جعفر الصادق أنه سُئل عن القرآن: أخالق هو أم مخلوق؟ فقال: ليس بخالق ولا مخلوق، لكنه كلام الله.

وأما قول الرافضى: «إن واصل بن عطاء أخذ عن أبى هاشم ابن محمد بن الحنفية».

فيقال: إن [الحسن بن] محمد بن الحنفية (۱) قد وضع كتابا في الإرجاء، نقيض قول المعتزلة. ذكر هذا غير واحد من أهل العلم (۱). وهذا يناقض مذهب المعتزلة، الذي يقول به واصل بن عطاء، ويُقال: إنه أخذه عن أبي هاشم (۱).

ابن الحنفية

الإنسان اختيار له من وجه واضطرار من وجه. وكذلك الفرقة الثانية يزعمون أنه لا جبر، كما قال الجهمى، ولا تفويض كما قالت المعتزلة. وأما الفرقة الثالثة منهم فهم ويزعمون أن أعمال العباد غير مخلوقة لله. وهذا قول قوم يقولون بالاعتزال والإمامة».

<sup>(</sup>۱) في جميع الأصول: محمد بن الحنفية، وأرجو أن يكون الصواب ما أثبته، وهو الذي يدل عليه كلام ابن تيمية بعد قليل، إذ أنه يتكلم على الحسن وعلى أبي هاشم ابني محمد ابن الحنفية

<sup>(</sup>٢) المعروف أن الحسن بن محمد بن الحنفية هو ـ لا والده ـ أول من ألف في الإرجاء وهو صاحب أقدم رسالة في الإرجاء وفي الرد على القدرية. انظر: سزكين م ١ جـ ٤ ص ١٥-١٦.

<sup>(</sup>٣) أبوهاشم هو عبدالله بن محمد بن على بن أبى طالب (أى ابن الحنفية). قال ابن حجر في «تهذيب التهذيب» ١٦/٦: «.. عن الزهرى ثنا: عبدالله والحسن ابنا محمد بن على، وكان الحسن أرضاهما، وفي رواية: وكان الحسن أوثقهما... وقال أبوأسامة: أحدهما مرجىء والآخر شيعى» وذكر ابن حجر: قال الزبير: كان أبوهاشم صاحب الشيعة» وقال: «وكان عبدالله يتبع ـ وفي رواية ـ يجمع: أحاديث السبائية.. مات سنة ثمان وتسعين وأرخه الهيم سنة تسع وتسعين».

وقيل: إن أبا هاشم هذا صنّف كتابا أنكر عليه، لم يوافقه عليه أخوه ولا أهل بيته، ولا أخذه عن أبيه.

ويكل حال الكتاب الذى نُسب إلى الحسن يناقض ما يُنسب الى المسن يناقض ما يُنسب الى المسن يناقض ما يُنسب الى هاشم، وكلاهما قد قيل: إنه رجع عن ذلك الله المتناقضين عن أبيهما محمد بن الحنفية، وليس نسبة أحدهما إلى محمد بأولى من الآخر، فبطل القطع بكون محمد بن الحنفية كان يقول بهذا وبهذا.

بل المقطوع به <sup>(1)</sup> أن محمدا، مع براءته من قول المرجئة، فهو من قول المعتزلة والمرجئة قول المعتزلة والمرجئة منه.

وأما الأشعرى فلا ريب عنه أنه كان تلميذا لأبي على الجبّائي، لكنه

<sup>(</sup>۱) ن،م،: مانسب.

<sup>(</sup>٢) ذكر ابن حجر في ترجمته للحسن بن محمد بن الحنفية في وتهذيب التهذيب، ٢/ ٣٧٠-٣١ أنه أول من تكلم في الإرجاء، ثم قال: ووقال سلام بن أبي مطبع عن أيوب: أنا أتبرا من الإرجاء، إن أول من تكلم فيه رجل من أهل المدينة يقال له الحسن ابن محمد. وقال عطاء بن السائب عن زاذان وميسرة أنهما دخلا على الحسن بن محمد فلاماه على الكتاب الذي وضع في الإرجاء، فقال لزاذان: يا أبا عمرو لوددت أني كنت مت ولم أكتبه، وذكر ابن حجر أن الحسن توفي سنة ٩٩ أو ١٠٠ وقيل غير ذلك في وفاته، ثم ذكر أن الإرجاء الذي تكلم الحسن فيه غير الإرجاء الذي يعيبه أهل السنة المتعلق بالإيان ثم ذكر أن الإرجاء الذي تكلم الحسن فيه غير الإرجاء الذي يعيبه أهل السنة المتعلق بالإيان وعمر وأنه يرى عدم القطع على إحدى الطائفتين المقتتلتين في الفتنة بكونه خطئا أو مصيبا ثم وعمر وأنه يرى عدم القطع على إحدى الطائفتين المقتتلتين في الفتنة بكونه خطئا أو مصيبا ثم قال: ووأما الإرجاء الذي يتعلق بالإيان فلم يعرج عليه».

<sup>(</sup>۳) ن، س، ب: عنه.

فارقه ورجع عن جُمّل (۱) مذهبه، وإن كان قد بقى عليه شىء من أصول مذهبه، لكنه خالفه فى نفى الصفات، وسلك فيها طريقة ابن كُلَّب، وخالفهم فى القدر ومسائل الإيمان والأسماء والأحكام، وناقضهم فى ذلك، أكثر من مناقضة حسين النجّار وضرار بن عمرو ونحوهما، ممن هو متوسط فى هذا الباب، كجمهور الفقهاء وجمهور أهل الحديث، حتى مال فى ذلك إلى قول جهم. وخالفهم فى الوعيد، وقال بمذهب الجماعة، وانتسب إلى مذهب أهل الحديث والسنة، كأحمد بن / حنبل وأمثاله، وبهذا اشتهر عند الناس.

ظ ۳۳۳

فالقَدْر الذي يُحمد من مذهبه، "هو ما وافق فيه أهسل السنة والحديث، كالجمل الجامعة. وأما القَدْر الذي يذمّ من مذهبه، فهو ما وافق فيه بعض المخالفين للسنة والحديث، من المعتزلة والمرجئة والجهمية والقدرية ونحو ذلك.

وأخذ مذهب أهل الحديث عن وكريا بن يحيى الساجى بالبصرة واخذ مذهب أهل الحديث عن زكريا بن يحيى الساجى بالبصرة وعن طائفة ببغداد من أصحاب أحمد وغيرهم. وذكر في المقالات ما اعتقد أنه مذهب أهل السنة والحديث، وقال ("): «بكل ما ذكرنا من قولهم نقول، وإليه نذهب».

<sup>(</sup>١) ن، م: حمل. (١. ٥) : ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٢) أبو يحيى ذكريا بن يحيى بن عبدالرحمن بن محمد بن عدى الضبّى البصرى الساجى، محدث البصرة في عصره، كان من الحفاظ الثقات، ولد سنة ٢٠٠ وتوفى سنة ٣٠٧. انظر ترجمته في: طبقات الشافعية ٣٠٧-١٠١٤ الأعلام ٨١/٣.

<sup>(</sup>٣) في والمقالات، ١/٣٢٥.

وهذا المذهب هو من أبعد المذاهب عن مذهب الجهمية والقدرية. وأما الرافضة (1) - كهذا المصنف وأمثاله من متأخرى الإمامية - فإنهم جمعوا أخس المذاهب: مذهب الجهمية في الصفات، رمذهب القدرية في أفعال العباد، ومذهب الرافضة في الإمامة والتفضيل.

فتبين أن ما نُقل عن على من الكلام فهو كذب عليه، ولا مدح فيه. وأعظم من ذلك أن القرامطة الباطنية ينسبون قولهم إليه، وأنه أعطى علما باطنا مخالفا للظاهر.

وقد ثبت في الصحيح عنه أنه قال: «والذي/ فلق" الحبّة، وبرأ النسمة، ما عهد إلى النبي صلى الله عليه وسلم شيئا لم يعهده" إلى الناس، إلا ما في هذه الصحيفة، وكان فيها العقل وفكاك الأسرى، وأن لا يُقتل مسلم بكافر، إلا فهما يؤتيه اللّه عبداً في الكتاب»".

ومن الناس من ينسب إليه الكلام في الحوادث، كالجفر وغيره، وآخرون ينسبون إليه البطاقة وأموراً أخرى، يُعلم أن عليًا برىء منها.

127/2

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: والرافضة؛ م: الرافضة.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب : خلق.

<sup>(</sup>٣) م: ممالم يعهده.

<sup>(</sup>٤) جاء هذا الأثر في ثلاثة مواضع في البخارى عن الشعبى عن أبي جُحيْفة: ٢٩/١ (كتاب العلم، باب كتابة العلم)، ١٩/٤-٦٩ (كتاب الجهاد والسير، باب فكاك الأسير)، العلم، باب كتابة العلم)، ١٩/٤-١٩ (كتاب الديات، باب العاقلة، باب لا يُقتل المسلم بالكافر)؛ سنن النسائي الترمذي ٢٩/٢-٤٣٤ (كتاب الديات، باب ما جاء لا يُقتل مسلم بكافر)؛ سنن النسائي ١٩٠/٢ (كتاب القسامة، باب سقوط القود من المسلم للكافر)؛ سنن الدارمي ٢٩/٠٢ (كتاب الديات، باب لا يقتل مسلم بكافر)؛ المسند (ط. المعارف) ٢٩/٣٥-٣٩.

وكذلك جعفر الصادق قد كُذب عليه من الأكاذيب مالا يعلمه إلا الله، حتى نُسب إليه القول في أحكام النجوم والرعود والبروق، والقرعة، التي هي من الاستقسام بالأزلام، ونُسب إليه كتاب «منافع سور القرآن»، وغير ذلك مما يعلم العلماء أن جعفراً رضى الله عنه برىء من ذلك، وحتى نسب إليه أنواع من تفسير القرآن على طريقة الباطنية، كما ذكر ذلك عنه أبو عبدالرحمن السلمى في كتاب «حقائق التفسير»، فذكر قطعة من التفاسير التي هي من تفاسيره، وهي من باب تحريف الكلم عن مواضعه، وتبديل مراد الله تعالى من الآيات بغير مراده (۱).

وكل ذي علم بحاله يعلم أنه كان بريئاً من هذه الأقوال، والكذب على الله في تفسير كتابه العزيز.

وكذلك قد نسب إليه بعضهم الكتاب الذى يسمى «رسائل إخوان الكَدَر»". وهذا الكتاب صُنَف بعد جعفر الصادق بأكثر من ماثتى سنة ؛ فإن جعفرا تُوفى سنة ثمان وأربعين ومائة ، وهذا الكتاب صنَف فى أثناء الدولة العُبيدية الباطنية الإسماعيلية ، لما استولوا على مصر، وبنوا" القاهرة ، صنّفة طائفة من الذين أرادوا أن يجمعوا بين الفلسفة والشريعة والتشيع ، كما كان يسلكه هؤلاء العُبيديون ، الذين كانوا يدَّعون أنهم من ولَد على .

<sup>(</sup>۱) انظر عن الكتب الباطنية التي نسبت إلى جعفر الصادق ما سبق أن ذكرته فيما مضى ٤٦٥-٤٦٤/٢.

<sup>(</sup>٢) م: الصفا.

<sup>(</sup>٣) س، ب: وتبوَّؤا.

وأهل العلم بالنسب يعلمون أن نسبهم باطل، وأن جدهم (أ) يهودى فى الباطن وفى الظاهر، وجدهم ديصانى من المجوس، تزوج امرأة هذا اليهودى، وكان ابنه ربيبا لمجوسى، فانتسب إلى زوج أمه المجوسى، وكانوا ينتسبون إلى باهلة، على أنهم من مواليهم، وادّعى هو أنه من ذرية محمد بن إسماعيل بن جعفر، وإليه انتسب الإسماعيلية، وادّعوا أن الحق معهم دون الاثنى عشرية، فإن الاثنى عشرية يدّعون إمامة موسى ابن جعفر، وهؤلاء يدّعون إمامة إسماعيل بن جعفر.

وأثمة هؤلاء في الباطن ملاحدة زنادقة، شر من الغالية، ليسوا من جنس الاثنى عشرية، لكن إنما طرقهم على (أ) هذه المذاهب الفاسدة ونسبتها إلى على ما فعلته الاثنا عشرية وأمثالهم، كذب أولئك عليه نوعا من الكذب (أ)، ففرَّعه هؤلاء، وزادوا عليه، حتى نسبوا الإلحاد إليه، كما نسب هؤلاء إليه مذهب الجهمية والقدرية وغير ذلك.

ولما كان هؤلاء الملاحدة، من الإسماعيلية والنّصيرية ونحوهم، ينتسبون الى على، وهم طرقية وعشرية وغرباء وأمثال هؤلاء، صاروا يُضيفون إلى على ما برّأه الله منه، حتى صار اللصوص من العشرية يزعمون أن معهم كتاباً من على بالإذن لهم في سرقة أموال الناس، كما ادعت اليهود الخيابرة أن معهم كتاباً من على بإسقاط الجزية عنهم،

<sup>(</sup>أ) ب: حدهم .

<sup>(</sup>٢) م: إلى .

<sup>(</sup>٣) س، ب: وأمثالهم عليه نوع من الكذب.

<sup>(</sup>٤) م، س، ب: ينسبون.

وإباحة عُشر أموال أنفسهم(١)، وغير ذلك من الأمور المخالفة لدين الاسلام.

وقد أجمع العلماء على أن هذا كله كذب عَلَى على، وهو من أبرأ الناس من (۱) هذا كله.

ثم صار هؤلاء يعدّون ما افتروه عليه من هذه الأمور مدحاً له، يفضّلونه بها على الخلفاء قبله، ويجعلون تنزّه أولئك من مثل الأباطيل تعيبا فيهم وبغضا، حتى صار(١) رؤوس الباطنية تجعل منتهى الإسلام وغايته هو الإقرار" بربوبية الأفلاك، وأنه ليس وراء الأفلاك صانع لها ولا خالق، ويجعلون هذا هو باطن دين الإسلام الذي بُعث به الرسول، وأن هذا هو تأويله، وأن هذا التأويل ألقاه على إلى الخواص، حتى اتصل بمحمد ابن إسماعيل بن جعفر، وهو عندهم / القائم، ودولته هي القائمة عندهم، وأنه ينسخ ملة محمد بن عبدالله، ويُظهر التأويلات الباطنة التي يكتمها التي أسرها إلى على.

وصار هؤلاء يسقطون عن خواص أصحابهم الصلاة والزكاة والصيام والحج، ويبيحون لهم المحرّمات من / الفواحش والظلم والمنكر" وغير ١٤٧/٤ ذلك.

ص ۲۳۶

<sup>(</sup>١) م: أموال الناس. (٢) م: عن.

ن : ويجعلون تنزُّه ذلك من مثل الأباطيل؛ م: ويجعلون بين أولئك من مثل الأباطيل؛ س: ويجعلون ذلك من مثل الأباطيل؛ ب: ويجعلون مثل ذلك من الأباطيل. ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٤) م، س: صاروا، وهو تحريف. (٥) م: الاقتداء، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٦) ن، س: الممكن؛ م: المحكى؛ ب: المنكر. ولعل الصواب ما أثبته.

وصنّف المسلمون في كشف أسرارهم وهتك أستارهم كتباً معروفة للما علموه من إفسادهم الدين والدنيا، وصنّف فيهم القاضي عبدالجبار، والقاضي أبوبكر بن الطيب، وأبويعلى، والغزالى، وابن عقيل، وأبوعبدالله الشهرستانى، وطوائف غير هؤلاء.

وهم الملاحدة الذين ظهروا بالمشرق والمغرب، واليمن والشام، ومواضع متعددة، كأصحاب الألموت() وأمثالهم.

وكان من أعظم ما به دخل هؤلاء على المسلمين<sup>(۱)</sup> وأفسدوا الدين هو طريق الشيعة، لفرط جهلهم وأهوائهم وبعدهم من دين الإسلام.

وبهذا وصوا دعاتهم أن يدخلوا على المسلمين من باب التشيع، وصاروا يستعينون ما عند الشيعة من الأكاذيب والأهواء، ويزيدون هم على ذلك ما ناسبهم من الافتراء، حتى فعلوا في أهل الإيمان مالم يفعله عبدة الأوثان والصلبان، وكان حقيقة أمرهم دين فرعون الذي هو شر "من دين اليهود والنصاري وعبّاد" الأصنام.

وأول دعوتهم التشيع، وآخرها الانسلاخ من الإسلام، بل من الملل كلها.

ومن عرف أحوال الإسلام، وتقلّب الناس فيه، فلابد أنه قد عرف شيئا من هذا.

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق أن ذكرته عن الألموت فيما مضى ٤٤٥/٣.

<sup>(</sup>٢) ن، س: المسلمين، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) س : يستغيثون.

<sup>(</sup>٤) م : أشر . (٥) ن : وعبادة .

وهذا تصديق لقول النبى صلى الله عليه وسلم فى الحديث المتفق عليه: «لتركبن سنن من كان قبلكم حذو القُذَّة بالقُذَّة، حتى لو دخلوا جُحر ضبِّ لدخلتموه». قالوا: يارسول الله: اليهود والنصارى؟ قال: «فَمنَ»(۱).

وفى الحديث الآخر المتفق عليه: «لتأخذن أمتى مأخذ الأمم قبلها شبرا بشبر وذراعا بذراع» قالوا: يارسول الله: فارس والروم؟ قال: «ومن الناس إلا هؤلاء؟»(٢).

وهذا بعينه صار في هؤلاء المنتسبين إلى التشيع؛ فإن هؤلاء الإسماعيلية أخذوا من مذاهب الفرس، وقولهم بالأصلين: النور والظلمة، وغير ذلك أموراً، وأخذوا من مذاهب الروم من النصرانية، وما كانوا عليه قبل النصرانية من مذهب اليونان، وقولهم بالنفس والعقل، وغير ذلك أموراً، ومزجوا هذا بهذا، وسموا ذلك باصطلاحهم: السابق والتالى، وجعلوه هو القلم واللوح، وأن القلم هو العقل، الذي يقول هؤلاء: إنه أول المخلوقات، واحتجوا بحديث يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: أول ما خلق الله العقل، قال له: أقبل، فأقبل. فقال له: أدبر، فأدبر، فأدبر. فقال: وعزتي ما خلقت خلقاً أكرم على منك، فبك آخذ، وبك أعطى، وبك الثواب، وبك العقاب.

وهذا الحديث رواه بعض من صنّف في فضائل العقل، كداود بن

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢٨/٢، وأراه هناك: ولتتبعن...

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضى ٣٦٥/٦.

المحبّر ('' ونحوه، وهو حديث موضوع كُذِب على النبى صلى الله عليه وسلم عند أهل المعرفة بالحديث، كما ذكر ذلك أبوحاتم بن حبّان البُستى والدارقطنى وابن الجوزى وغيرهم ('')، لكن '' لما وافق رأى هؤلاء استدلّوا به على عادتهم، مع أن لفظ الحديث يناقض مذهبهم.

فإن لفظه «أوّل) بالنصب. وروى أنه «لمّا خلق الله العقل» أى أنه قال له هذا الكلام فى أول أوقات خلقه. فالمراد به أنه خاطبه حين خلقه، لا أنه أول المخلوقات. ولهذا قال فى أثنائه: «ما خلقت خلقاً أكرم على منك» فدل عَلَى أنه خلق قبله غيره، ووصفه بأنه «يقبل ويدبر»

<sup>(</sup>١) س، ب: كداود بن المحب، وهو تحريف.

قال ابن الجوزى فى كتابه والموضوعات، ١٧٤/١ بعد أن روى هذا الحديث بأسانيده المختلفة: وهذا حديث لا يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال يحيى بن معين: الفضل رجل سوء. قال ابن حبّان: وحفص بن عمر يروى الموضوعات لا يحل الاحتجاج به، وأما سيف فكذّاب بإجماعهم، ثم روى الحديث من طريق آخر ١٧٥/١ وقال: إنه غير صحيح. ثم روى (١٧٦١) عن الدارقطنى قوله: إن كتاب العقل وضعه أربعة: أولهم: ميسرة بن عبد ربّه، ثم سرقه منه داود بن المحبّر فركّبه بأسانيد غير أسانيد ميسرة، ثم سرقه عبدالعزيز بن أبي رجاء فركّبه بأسانيد أخر، ثم سرقه سليمان بن عبسى السجزى فأتى بأسانيد أخرى. وزاد ابن الجوزى ١١٧١؛ ووقد رويت فى العقول أحداديث كثيرة ليس فيها شيء يثبت، وانظر أيضا: الدلاليء المصنوعة للسيوطي أحداديث كثيرة ليس فيها شيء يثبت، وانظر أيضا: الدلاليء المصنوعة للسريعة لابن عراق الكناني ١١٣٠، ١١٨؛ الفوائد المجموعة للشوكاني، ص ٢١٨؛ تذكرة الموضوعات عراق الكناني، ص ٢٩٠، ٢٠؛ الفوائد المجموعة للشوكاني، ص ٢٧٦؛ الموضوعات للفتني، ص ٢٩٠، ٢٠؛ كشف الخفاء للعجلوني ١٦٣٧-٢٣٧، ٣٦٧؛ الموضوعات لعلى القارى، ص ٢٧، ٣٠؛ ملسلة الاحاديث الضعيفة والموضوعة للالباني ١١/١١. لعلى القارى، ص ٢٧، ٣٠؛ ملسلة الاحاديث الضعيفة والموضوعة للالباني ١١/١١. وانظر ما ذكره الذهبي في وميزان الاعتدال، ٢٠/ عن داود بن المحبّر. وانظر والصفدية، وانظر ما ذكره الذهبي في وميزان الاعتدال، ٢٠/ عن داود بن المحبّر. وانظر والصفدية،

<sup>(</sup>٣) س، ب: ولكن.

والعقل الأول(') عندهم يمتنع عليه هذا. وقال: «بك آخذ، وبك أعطى، وبك الثواب» وهذا العقل عندهم « هو ربُّ العالم كله، هو المبدع له كله، وهو معلول الأول، لا يختص به أربعة أعراض، بل هو عندهم" مبدع الجواهر كلها: العلوية، والسفلية، والحسيّة(١)، والعقلية.

والعقل في لغة المسلمين عرض قائم بغيره وإما قوة في النفس".

وأما مصدر [العقل](1): عَقَل يَعْقلُ عَقْلًا. وأما العاقل فلا يُسمى في لغتهم العقل.

وهؤلاء في اصطلاحهم العقل جوهر قائم بنفسه. وقد بسطنا الكلام على هذا، وبيَّنا حقيقة أمرهم بالمعقول والمنقول، وأن ما يشتونه من المفارقات عند التحقيق لا يرجع إلا إلى أمر وجودها في الأذهان لا في الأعيان، إلا النفس الناطقة، وقد أخطأوا في بعض صفاتها(٥٠).

وهؤلاء قولهم: إن العالم معلول علةٍ قديمة أزلية واجبة الوجود، وإن العالم لازم لها. لكن حقيقة قولهم: / إنه علة غائية، وإن الأفلاك تتحرك حركة إرادية شوقية للتشبه به، وهو محرّك لها، كما يحرك

الأول: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(\*-\*):</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٢) ن، م: الحسية.

ب: إما قوة النفس، وهو خطأ. **(T)** 

<sup>(</sup>٤) العقل: ساقطة من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٥) انظر في هذا: الرسالة والسبعينية الابن تيمية ، ضمن مجموع الفتاوي الكبري ، نشره فرج الله الكردي، مطبعة كردستان العلمية، القاهرة، ١٣٢٩. وانظر كتابي: مقارنة بين الغزالي وابن تيمية، ط. دار القلم، الكويت، ١٩٧٥/١٣٩٥.

المحبوبُ المتشبَّه به لمحبِّه الذي يتشبه به، ومثل هذا لا يوجب أن يكون هو المحدث لتصوراته وإرادته وحركاته.

فقولهم في حركة الفِّلَك من جنس قول القدرية في أفعال(١) الحيوان. لكن هؤلاء يقولون: حركة الفلك هي سبب الحوادث. فحقيقة قولهم: إن الحوادث كلها تحدث بلا محدث أصلا، وإن الله لا يفعل شيئا. ولكل مقام مقال.

وهم جعلوا العلم الأعلى والفلسفة الأولى هو العلم الباطن في الوجود ولواحقه، وقسَّموا الوجود إلى جوهر وعرض، ثم قسموا الأعراض إلى / ظ ٣٣٤ تسعة أجناس، ومنهم من ردِّها إلى خمسة، ومنهم من ردّها إلى ثلاثة؛ فإنه لم يقم لهم دليل على الحصر. وقسَّموا الجواهر" إلى خمسة أنواع: العقل، والنفس، والمادة، والصورة، والجسم.

وواجب الوجود تارة يسمونه جوهراً، وهو قول قدمائهم كأرسطو وغيره، وتارة لا يسمُّونه بذلك، كما قاله ابن سينا. وكان قدماء القوم يتصورون في أنفسهم أموراً عقلية، فيظنونها ثابتة في الخارج، كما يُحكى عن شيعة فيشاغورس وأفلاطون (١)، وأن أولئك أثبتوا أعداداً مجرّدة في الخارج، وهؤلاء أثبتوا المثل الأفلاطونية، وهي الكليّات المجرّدة عن الأعيان، وأثبتوا المادة المجرّدة، وهي الهيولي الأوّلية، وأثبتوا المدّة

<sup>(</sup>١) س، ب: أحوال.

<sup>(</sup>٢) م: الجوهر.

<sup>(</sup>٣) ن، س: وأفلاطن.

المجردة، وهي الدهر العقلى المجرد عن الجسم وأعراضه، وأثبتوا الفضاء(١) المجرد عن الجسم وأعراضه.

وأرسطو وأتباعه خالفوا سلفهم في ذلك، ولم يثبتوا من هذه شيئا مجرداً، ولكن أثبتوا المادة المقارنة للصورة، وأثبتوا الكليّات المقارنة للأعيان، وأثبتوا العقول العشرة. وأما النفس الفلكية فأكثرهم يجعلها قوة جسمانية، ومنهم من يقول: هي جوهر قائم بنفسه كنفس الإنسان.

ولفظ «الصورة» يريدون به تارة ماهو عرض، كالصورة الصناعية، مثل شكل السرير والخاتم والسيف. وهذه عرض قائم بمحله". والمادة هنا جوهر قائم بنفسه، ويريدون بالصورة تارة الصورة الطبيعية، وبالمادة "الطبيعية.

ولاريب أن الحيوان والمعادن والنبات الها صورة هي خُلقت من مواد، لكن [يعنون] الصورة جوهراً قائما بنفسه، وبالمادة جوهرا آخر مقارنا لهذه.

وآخرون في مقابلتهم من أهل الكلام، القائلين بالجوهر الفرد، ويزعمون أنه ما ثمَّ من حادثٍ يُعلم حدوثه بالمشاهدة إلا الأعراض، وأنهم لا يشهدون حدوث جوهر من الجواهر.

<sup>(</sup>١) ن، م، س: القضاء، وهو تحريف. والمقصود هنا إثبات الخلاء أو المكان. المجرد عن الجسم. (٢) م: بنفسه

<sup>(</sup>٣) المادة : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) ب: والنباتات.

<sup>(</sup>ه) يعنون : ساقطة من (ن)، (م)، (س).

وكلا القولين خطأً. وقد بسطنا الكلام عليهما في غير هذا الموضع. وقد يُراد بالمادة المادة الكلية المشتركة بين الأجسام، وبالصورة ('' الصورة الكلية المشتركة بين الأجسام، ويدَّعون أن كليهما جوهر عقلى، وهو غلط ؛ فإن المشترك بين الأجسام أمرٌ كلى، والكليّات لا توجد كليات ('' إلا في الأذهان لا في الأعيان. وكل ما وجد في الخارج فهو مميَّز بنفسه عن غيره، لا يشركه فيه غيره، إلا في الذهن إذا أُخذ كليًا.

والأجسام يعرض لها الاتصال والانفصال، وهو الاجتماع والافتراق، وهما من الأعراض، ليس الانفصال شيئا قائما بنفسه، كما أن الحركة ليست شيئاً قائما بنفسه غير الجسم المحسوس يرد عليه الاتصال والانفصال، ويسمونه الهيولي والمادة. وهذا وغيره مبسوط في غير هذا الموضع ".

وكثير من الناس قد لا يفهمون حقيقة ما يقولون وما يقول غيرهم، وما جاءت به الرسل، حتى يعرفوا ما فيه من حق وباطل، فيعلمون هل هم موافقون لصريح المعقول، أو هم مخالفون له. ومن أراد التظاهر بالإسلام منهم عبر عن ذلك بالعبارات الإسلامية، فيعبر عن الجسم بعالم الملك، وعن النفس بعالم الملكوت، وعن العقل بعالم المبروت، أو بالعكس. ويقولون: إن العقول والنفوس هي الملائكة،

<sup>(</sup>١) ن، م، س: والصورة.

<sup>(</sup>۲) ن، م : کلمات، وهو تحریف .

<sup>(</sup>٣) انظر مثلا : كتاب والصفدية، وكتاب ودرء تعارض العقل والنقل، وكتاب والرد على المنطقيين،

وقد يجعلون قوى النفس التى تقتضى فعل الخير هى الملائكة، وقواها التى تقتضى الشرهى الشياطين، وأن الملائكة التى تنزل على الرسل، والكلام الذى سمعه موسى بن عمران إنما/ هو فى نفوس الأنبياء، ليس ١٤٩/٤ فى الخارج، بمنزلة مايراه النائم، وما يحصل لكثير من الممرورين<sup>(۱)</sup> وأصحاب الرياضة، حيث يتخيل فى نفسه أشكالاً نورانية، ويسمع فى نفسه أصواتاً، فتلك هى عندهم ملائكة الله، وذلك هو كلام الله، ليس له كلام منفصل.

ولهذا يدَّعى أحدهم أن الله كلّمه كما كلّم موسى بن عمران، أو أعظم مما كلّم موسى، لأن موسى كُلّم عندهم بحروف وأصوات في نفسه، وهم يكلّمون بالمعانى المجردة العقلية.

وصاحب «مشكاة الأنوار» و «الكتب المضنون بها على غير أهلها» " وقع في كلامه قطعة من هذا النمط ، وقد كفَّرهم بذلك في مواضع أخر، ورجع عن ذلك، واستقر أمره على مطالعة البخاري ومسلم وغيرهما.

ومن هنا سلك صاحب «خلع النعلين» ابن قَسِيّ (١) وأمثاله. وكذلك

<sup>(</sup>۱) ن، س، ب: الممروزين، وهو تحريف. وفي «لسان العرب»: «والمرارة: التي فيها المِرَّة. والمِرَّة: إحدى الطبائع الأربع. ابن سيده: والمِرَّة مزاج من أمزجة البدن... والممرور الذي غلبت عليه المِرَّة». ويقول ابن سينا في «الإشارات والتنبيهات» ٣، والممرورين صوراً محسوسة ظاهرة حاضرة، ولا نسبة لها إلى محسوس خارج، فيكون انتقاشها إذن من سبب باطن أو سبب مؤثر في سبب باطن».

<sup>(</sup>۲) وهو الغزالي.

<sup>(</sup>٣) هو أبو القاسم أحمد بن الحسن بن قَسِيّ ، رومي الأصل، من بادية شلب، استعرب وتأدّب

ابن عربى صاحب «فصوص الحكم» و «الفتوحات المكيّة». ولهذا ادّعى أنه يأخذ من المعدن الذى يأخذ منه المَلك، الذى يوحى به إلى الأنبياء. والنبى عنده يأخذ من المَلك الذى يوحى به إلى الرسل، لأن النبى عنده يأخذ من الحيالات التى تمثّلت فى نفسه لمّا صوّرت له النبى عنده يأخذ من الخيالات التى تمثّلت فى نفسه لمّا صوّرت له المعانى (۱) العقلية فى الصور (۱) الخيالية، وتلك الصور (۱) عنده هى الملائكة، وهى بزعمه تأخذ عن عقله المجرد قبل أن تصير خيالا، ولهذا يفضّل الولاية على النبوة، ويقول:

مقام السنبوة في برزخ. . فويق السرسول ودون السولى والولى على أصله الفاسد يأخذ عن الله بلا/ واسطة، لأنه يأخذ عن عقله، وهذا عندهم هو الأخذ عن الله بلا واسطة (أ) إذ ليس عندهم ملائكة منفصلة تنزل بالوحى (أ)، والربّ عندهم ليس هو موجوداً مباينا

وقال الشعر، ثم عكف على الوعظ ، وكثر مريدوه ، فادّعى أنه المهدى وتسمّى بالإمام . ثار على دولة الملتّمين واشترك في الأحداث السياسية إلى أن قتل سنة ٤٦هم . انظر ترجمته في : الحلة السيراء ، ص ١٩٩-٢٠٣ ؛ الأعلام ١١٣/١-١١٤ . وكتابه وخلع النعلين علم ببيروت .

<sup>(</sup>١) ن، س: والمعاني.

<sup>(</sup>٢) س، ب: الصورة.

<sup>(</sup>٣) ب: الصورة .

<sup>(</sup>٤) في هامش (س) أمام هذا الموضع كتب مايلي: وتنبه لهذا التقرير، فإن مثل هذا لا يقع إلا من سحقات (لعلها: سخافات) العقول، فقد قال في القصيدة المشهورة: ومن ساوى وليا مع نبى : نكفيره بذا المكلم الملحاب فما بالك إذا فضل الولى على النبي الهد. من هامش الأصل».

<sup>(</sup>٥) ن، س، ب: تنزل الوحي.

للمخلوقات، بل هو وجود مطلق، أو مشروط بنفى (أ) الأمور الثبوتية عن الله، أو نفى الأمور الثبوتية والسلبية، وقد يقولون: هو وجود المخلوقات أو حالً فيها، أو لا هذا ولا هذا.

فهذا عندهم غاية كل رسول ونبى ("): النبوة عندهم الأخذ عن القوة المتخيّلة التى صوّرت المعانى العقلية فى المثل الخيالية، ويسمّونها القوة القدسية، فلهذا جعلوا الولاية فوق النبوة.

وهؤلاء من جنس القرامطة الباطنية الملاحدة، لكن هؤلاء ظهروا في قالب التصوف والتنسّك ودعوى التحقيق والتأله "، وأولئك ظهروا في قالب التشيع والموالاة، فأولئك يعظّمون شيوخهم حتى يجعلوهم أفضل من الأنبياء، وقد يعظّمون الولاية حتى يجعلوها أفضل من النبوة، وهؤلاء يعظّمون أمر الإمامة، حتى قد يجعلون الأئمة أعظم من الأنبياء، والإمام أعظم من النبي، كما يقوله الإسماعيلية.

وكلاهما أساطين الفلاسفة (أ) الذين يجعلون النبى فيلسوفاً، ويقولون: إنه يختص بقوة قدسية، ثم منهم من يفضّل النبى على الفيلسوف، ومنهم من يفضّل الفيلسوف على النبى، ويزعمون أن النبوة

<sup>(</sup>١) ن: ينفي .

<sup>(</sup>٢) ب : ومبنى .

<sup>(</sup>٣) ن : والتأله وذلك ؛ س، ب: وأمثال ذلك.

<sup>(</sup>٤) ن: وكلاهما يباطنا الفلاسفة؛ س، ب: وكلاهما يباطنان الفلاسفة؛ م: وكلاهم أساطين الفلاسفة. ولعل الصواب ما أثبته، والمقصود أن كُلًّا من المتصوفة والشيعة والإسماعيلية من أساطين الفلاسفة مثل ابن سينا وابن عربى وغيرهما يقولون كذا وكذا. . الخ.

مكتسبة، وهؤلاء يقولون ("): إن النبوة عبارة عن ثلاث صفات، من حصلت له فهو نبي : أن يكون له قوة قدسية حدسية ينال بها العلم بلا تعلّم، وأن تكون نفسه قوية لها تأثير في هيولي العالم، وأن يكون له قوة يتخيل بها ما يعقله، ومرئياً في نفسه، ومسموعا في نفسه.

هذا كلام ابن سينا وأمثاله في النبوة، وعنه أخذ ذلك الغزالي في كتبه «المضنون بها على غير أهلها».

وهذا القدر الذى ذكروه يحصل لخلق كثير من آحاد الناس ومن المؤمنين، وليس هو من أفضل عموم المؤمنين، فضلا عن كونه نبيًا، كما بُسط فى موضعه.

وهؤلاء قالوا هذا لمّا احتاجوا إلى الكلام" في النبوة على أصول سلفهم الدهرية، القائلين بأن الأفلاك قديمة أزلية، لا مفعولة لفاعل بقدرته واختياره، وأنكروا علمه بالجزئيات، ونحو ذلك من أصولهم الفاسدة؛ فتكلم هؤلاء في النبوة على أصول أولئك.

وأما القدماء ـ أرسطو وأمثاله ـ فليس لهم فى النبوة كلام محصًل . والواحد من هؤلاء يطلب أن يصير نبيًا، كما كان السهروردى المقتول يطلب أن يصير نبيا، وكان قد جمع بين النظر والتألّه، وسلك نحواً من مسلك الباطنية، وجمع بين / فلسفة الفرس واليونان، وعظم أمر الأنوار، وقرّب دين المجوس الأول، وهى نسخة الباطنية الإسماعيلية، وكان له

10./2

<sup>(</sup>١) س، ب : ويقولون . .

<sup>(</sup>٢) س، ب: في الكلام . (٣) ن، س، ب: فالواحد .

يد في السحر والسيمياء، فقتله المسلمون على الزندقة بحلب في زمن صلاح الدين.

وكذلك ابن سبعين، الذى جاء من المغرب إلى مكّة، وكان يطلب أن يصير نبيًا، وجدّد غار حراء الذى نزل فيه الوحى على النبى صلى الله عليه وسلم ابتداءً، وحُكى عنه أنه كان يقول: لقد ذَرِب ابن آمنة (١) حيث قال: «لا نبىّ بعدى». وكان بارعا فى الفلسفة وفى تصوف المتفلسفة وما يتعلق بذلك.

وهو، وابن عربى، وأمثالهما، كالصدر القونوى، وابن الفارض، والتلمسانى: منتهى أمرهم القول بوحدة الوجود، وأن الوجود الواجب القديم الخالق هو الوجود الممكن المحدّث المخلوق، ما ثم لا غير ولا سوى، لكن لما رأوا تعدد المخلوقات صاروا تارة يقولون: مظاهر ومجالى.

فإذا قيل لهم: فإن كانت المظاهر أمراً وجودياً تعدّد (أ) الوجود، وإلا لم يكن لها حينئذ حقيقة. وماهو نحو هذا الكلام، الذى يبيّن أن الوجود نوعان: خالق ومخلوق.

قالوا: نحن نثبت عندنا في الكشف ما يناقض صريح العقل، ومن

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: لقد روب (غير منقوطة)؛ م: لقد بردب (غير منقوطة) الرامية، وهو تحريف. ولعل الصواب ما أثبته. وفي واللسان»: وقيل: الذَّرب اللسان: الشتّام الفاحش».

<sup>(</sup>٢) عبارة دوأن الوجود، : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) م: لاغيره.

<sup>(1)</sup> ن: بعدد. والكلمة غير منقوطة في (م).

أراد أن يكون محققاً مثلنا فلابد أن يلتزم<sup>(۱)</sup> الجمع بين النقيضين، وأن الجسم الواحد يكون في وقت واحد في موضعين.

وهؤلاء الأصناف قد بُسط الكلام عليهم في غير هذا الموضع، فإن هؤلاء يكثرون في الدول الجاهلية "، وعامتهم تميل إلى التشيع، كما عليه ابن عربي وابن سبعين وأمثالهما، فاحتاج الناس إلى كشف حقائق هؤلاء، وبيان أمورهم على الوجه الذي يُعرف به الحق من الباطل، فإن هؤلاء يدّعون في أنفسهم أنهم أفضل أهل الأرض، وأن الناس لا يفهمون حقيقة إشاراتهم. فلما يسر الله أنى بيّنت لهم حقائقهم، فلم وكتبت في ذلك من المصنفات ما علموا به أن هذا هو تحقيق قولهم، وتبيّن لهم بطلانه بالعقل الصريح والنقل الصحيح والكشف المطابق، رجع عن ذلك من علمائهم " وفضلائهم من رجع، وأخذ هؤلاء يثبتون للناس تناقضهم، ويردّونهم إلى الحق".

وكان من أصول ضلالهم في ظنهم أن الوجود المطلق يوجد في الخارج، إما: مطلق لا بشرط في المطلق لا

<sup>(</sup>١) م: يلزم.

<sup>(</sup>٢) ب: الجاهلة.

<sup>(</sup>٣) م: أعيانهم؛ ن: عيايهم، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٤) ن، س: ويرودتهم من الحق؛ ب: ويراأتهم من الحق: م: ويردونهم من الحق. ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٥) م: إضلالهم.

<sup>(</sup>٦) ن، س، ب: إما معلولاً بشرط . والمثبت من (م).

<sup>(+.\*) :</sup> ما بين النجمتين ساقط من (س)، (ب).

بشرط" الذى يسمونه الكلّى الطبيعى، إذا قيل: إنه موجود فى الخارج، فإن الذى يوجد فى الخارج مقيّداً معيّنا هو مطلق فى الذهن، مقيّد فى الخارج. وأما من زعم أن فى الذهن (١) شيئاً مطلقاً وهو مطلق حال تحققه فى الخارج، فهو غالط غلطاً ضلّ فيه كثير من أهل المنطق والفلسفة.

وأما المطلق بشرط الإطلاق فهو الوجود المقيد بسلب جميع الأمور الثبوتية والسلبية، كما يوجد الإنسان مجرّدا عن كل قيد. فإذا قلت: موجود أو معدوم، أو واحد أو كثير، أو في الذهن أو في الخارج - كان ذلك قيداً زائداً على الحقيقة المطلقة بشرط الإطلاق.

وهكذا الوجود تأخذه مجرّداً عن كل قيد ثبوتى وسلبى، فلا تصفه لا بالصفات السلبية ولا الثبوتية.

وهذا(") هو واجب الوجود عند أئمة الباطنية ، كأبى يعقوب السجستانى صاحب «الأقاليد الملكوتية» وأمثاله. لكن من هؤلاء من لا يُعْرِف: يرفع " النقيضين ، فيقول: لا موجود ولا معدوم "، ومنهم من يقول: بل أمسيك عن إثبات أحد النقيضين ، فلا أقول: موجود ولا معدوم" ، كأبى يعقوب ، وهو منتهى تجريد هؤلاء القائلين بوحدة الوجود .

<sup>(1)</sup> ن، م: في الخارج. وفي (س) في الأصل: في الخارج، وكتب في الهامش: لعله: في الذهن.

<sup>(</sup>٢) س، ب: وهكذا.

<sup>(</sup>٣) ن، س: من لا يعرف يرفع؛ م: من لا يرفع . ، ؛ ب: من لا يُعرف برفع .

<sup>(</sup>٤-٤) : ساقط من (م).

وابن سينا وأتباعه يقولون: الوجود الواجب هو الوجود المقيّد بسلب الأمور الثبوتية دون السلبية، وهذا أبعد عن الوجود في الخارج من المقيّد بسلب الوجود والعدم، وإن كان ذلك ممتنعاً في الموجود والمعدوم.

فقلت لأولئك المدّعين للتحقيق: أنتم بنيتم أمركم على القوانين المنطقية، وهذا الوجود المطلق بشرط الإطلاق، المقيّد بسلب النقيضين عنه، لا يوجد في الخارج في الخارج والتفاق العقلاء، وإنما يُقدّر في الذهن تقديراً، وإلا فإذا قَدّرنا إنسانا مطلقاً، واشترطنا فيه أن لا يكون موجوداً ولا معدوماً، ولا واحداً ولا كثيراً، لم يوجد في الخارج، بل نفرض في الذهن كما نفرض / الجمع بين النقيضين، ففرض رفع في النقيضين.

ولهذا كان هؤلاء تارة يصفونه بجمع النقيضين أو الإمساك عنهما، كما يفعل ابن عربى وغيره كثيرا(١)، وتارة يجمعون بين هذا وهذا، كما يوجد

أيضا في كلام أصحاب «البطاقة» وغيرهم.

فإذا قالوا مع ذلك: إنه مبدع العالم، وشرطوا فيه أنه لا يُوصف بثبوت ولا انتفاء " ـ كان تناقضا؛ فإن كونه مبدعاً لا يخرج عن هذا وهذا.

وكذلك إذا قالوا: موجود واجب، وشرطوا فيه التجريد عن النقيضين ـ كان تناقضا.

<sup>(\*</sup> ١٠) : ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) رفع: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٢) م: بكثرة.

<sup>(</sup>٣) م: بثبوت الانتفاء.

وحقيقة قولهم: موجود لا موجود، وواجب لا واجب. وهذا منتهى أمرهم، وهو الجمع بين النقيضين، أو رفع النقيضين.

ولهذا يصيرون إلى الحيرة ويعظّمونها، وهي عندهم منتهي معرفة الأنبياء والأولياء والأئمة والفلاسفة.

ومن أصول ضلالهم ظنّهم أن هذا تنزيه عن التشبيه، وأنهم متى وصفوا بصفة إثبات أو نفى كان فيه تشبيه بذلك. ولم يعلموا أن التشبيه المنفى عن الله هو ما كان وصفه بشىء من خصائص المخلوقين، أو أن يُجعل شيء من صفاته مثل صفات المخلوقين، بحيث يجوز عليه ما يجوز عليهم، أو يحب لهم، أو يمتنع عليه ما يمتنع عليهم مطلقا.

فإن هذا هو التمثيل الممتنع المنفى بالعقل مع الشرع، فيمتنع وصفه بشىء من النقائص من ويمتنع مماثلة غيره له فى شىء من صفات الكمال. فهذان جماع لما ينزّه الرب تعالى عنه، كما بسطنا ذلك فى مواضع كثيرة.

وعلى هذا وهذا دل قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ \* اللَّهُ الصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدُ \* ﴾ [سورة الإخلاص]، كما قد بسطنا ذلك في مصنف مفرد في تفسير هذه الشواهد.

فأما الموافقة في الاسم، كحى وحى، وموجود وموجود، وعليم وعليم ـ فهذا لابد منه، ويلزم من نفى هذا التعطيل المحض؛ فإن كل

 <sup>(</sup>١) م: النقائض ... (٢) وهو كتاب تفسير سورة الإخلاص، وطبع أكثر من مرة.

موجودين قائمَيْن بأنفسهما فحينئذ (١) لابد أن يجمعهما اسم عام (يدل على معنى عام )، لكن المعنى العام (١) لا يوجد عامًا إلا في الذهن لا (١) في الخارج.

فإذا قيل: هذا الموجود وهذا الموجود مشتركان في مسمّى الوجود، كان ما اشتركا فيه لا يوجد مشتركا إلا في الذهن لا في الخارج (ف). وكل موجود فهو يختص بنفسه وصفات نفسه، لا يشركه غيره في شيء من ذلك في الخارج، وإنما الاشتراك هو نوع من التشابه والاتفاق، والمشترك فيه الكلى لا يوجد كذلك إلا في الذهن، فإذا وجد في الخارج لم يوجد إلا متميزا عن نظيره، لا يكون هو إياه، ولا هما في الخارج، مشتركان في شيء في الخارج.

ص ۳۳٦

فاسم الخالق إذا وافق / اسم المخلوق، كالموجود والحق \_ وقيل: إن هذا الاسم عام كلى، وهو من الأسماء المتواطئة أو المشكّكة " لم يلزم من ذلك أن يكون ما يتصف به الربّ من مسمّى هذا الاسم قد شاركه فيه المخلوق، بل ولا يكون ما يتصف به أحد المخلوقيّن من مسمّى هذا الاسم قد مسمّى هذا الاسم قد شاركه فيه مخلوق آخر، بل وجود هذا يخصّه

<sup>(</sup>١) ن: وحين؛ س: وحينثذ؛ م: ويعتبر.

<sup>(</sup>٢-٢) : ساقط من (ب) فقط .

<sup>(</sup>٣) م، س، ب: القائم.

<sup>(</sup>٤) م: ولا، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) م: لا في الذهن ولا في الخارج، وهو خطأ.

 <sup>(</sup>٦) م: ومن الأسماء المتواطئة والمشكلة . . ؛ ن: وهو من الأسماء المتواطئة أو المشكلة .

ووجود هذا يخصّه، لكن ما يتصف به المخلوق قد يماثل ما يتصف به المخلوق، ويجوز على أحد المثلّين ما يجوز على الآخر.

وأما الرب ـ سبحانه وتعالى ـ فلا يماثله شيء من الأشياء في شيء من صفاته، بل التباين الذي بينه وبين كل واحد من خلقه في صفاته، أعظم من التباين الذي بين أعظم المخلوقات وأحقرها. وأما المعنى الكلئ العام المشترك فيه، فذاك ـ كما ذكرنا ـ لا يوجد كليًا إلا في الذهن.

وإذا كان المتصفان به بينهما نوع موافقة ومشاركة ومشابهة من هذا الموجه، فذاك لا محذور فيه؛ فإنه (۱) ما يلزم ذلك القدر المشترك من وجوب وجواز وامتناع فإن الله متصف به، فالموجود من حيث هو موجود، أو العليم أو الحيّ، مهما قيل: إنه يلزمه من وجوب وامتناع وجواز، فالله موصوف به، بخلاف وجود المخلوق وحياته وعلمه، فإن الله لا يوصف بما يختص به المخلوق من وجوب وجواز واستحالة، كما أن المخلوق لا يوصف بما يختص به الربّ من وجوب وجواز واستحالة.

فمن فهم هذا انحلت عنه إشكالات كثيرة يعثر فيها كثير من الأذكياء، الناظرين في العلوم الكلية والمعارف / الإلهية، فهذا أحد أقوالهم في ١٥٢/١ الوجود الواجب، وهو المطلق بشرط الإطلاق عن النفى والإثبات، وهو أكملها في التعطيل والإلحاد.

والثاني: قول ابن سينا وأتباعه: إنه هو الوجود المقيد ("بالقيود السلبية

<sup>(</sup>١) ب: فإن .

<sup>(</sup>هـ ا بين النجمتين ساقط من (س)، (ب).

لا الثبوتية، وقد يُعَبَّر عنه بأنه الوجود المقيد" تارة (١) لا يعرض له شيء من الماهيات، كما يُعبِّر الرازي وغيره.

وهذه العبارات ـ بناءً على قولهم: إن الوجود يعرض للماهية الممكنة. فإن للناس ثلاثة أقوال. قيل: إن الوجود زائد على الماهية في الحواجب والممكن، كما يقول ذلك أبو هاشم وغيره، وهو أحد قولَى الرازى، وقد يقوله بعض النظار من أصحاب أحمد وغيرهم.

وقيل: بل الوجود في الخارج هو الحقيقة الثابتة في الخارج، ليس هناك شيئان. وهذا قول الجمهور من أهل الإثبات، وهذا قول عامة النظّار من مثبتة الصفات من أهل المذاهب الأربعة وغيرهم. لكن ظن الشهرستاني والرازى والأمدى ونحوهم أن قائل هذا القول يقول: إن لفظ الوجود مقول بالاشتراك اللفظى، ونقلوا ذلك عن الأشعرى وغيره، وهو غلط عليهم؛ فإن أصحاب هذا القول هم جماهير الخلق من الأولين والآخرين، وليس فيهم من يقول بأن لفظ والوجود، مقول بالاشتراك اللفظى، إلا طائفة قليلة، وليس هذا قول الأشعرى وأصحابه، بل هم متفقون على أن الوجود ينقسم إلى قديم ومحدّث، واسم الوجود يعمهما.

لكن الأشعرى ينفى الأحوال، ويقول: العموم والخصوص يعود إلى الأقوال، ومقصوده أنه ليس فى الخارج معنى كلى عام، ليس مقصوده أن الذهن لا يقوم به معنى عام كلى.

<sup>(</sup>١) ب (نقط) : بأن.

وهؤلاء الـذين قالوا: إن من قال: وجود كل شيء هو نفس حقيقته الموجودة، إنما هذا هو قول بالاشتراك اللفظي، لأنهم قالوا: إذا جعلنا الوجود عامًا من الألفاظ المتواطئة المتساوية أو المتفاضلة (۱) التي تسمى المشكّكة، وقلنا: إن الوجود ينقسم إلى واجب وممكن وقديم ومحدث، كان النوعان قد اشتركا في مسمّى الوجود، وهو كليّ مطلق، فلابد أن يتميز أحدهما عن الآخر بما يخصّه، وهو حقيقة، فيلزم أن يكون لكل منهما حقيقة غير الوجود.

فمن قال: إن الشيء الموجود في الخارج ليس شيئا غير الحقيقة الموجودة في الخارج، لم يمكنه أن يقول: لفظ الوجود يعمّهما، بل يقول: هو مقول عليهما بالاشتراك اللفظي.

وهذا غلط ضلَّت فيه طوائف، كالرازي وأمثاله.

بيان ذلك من ثلاثة وجوه: أحدها: أن يُقال: لفظ الوجود كلفظ الحقيقة، وكلفظ الماهية، وكلفظ الذات والنفس. فإذا قلتم: الوجود ينقسم إلى واجب وممكن، أو قديم ومحدث ـ كان بمنزلة قولكم: الحقيقة تنقسم إلى واجبة وممكنة، أو إلى قديمة ومحدثة، وبمنزلة قولهم: الذات تنقسم إلى هذا وهذا وهذا، والماهية تنقسم إلى هذا وهذا، وبمنزلة قولهم: الشيء ينقسم وهذا، ونحو ذلك من الأسماء العامة، وبمنزلة قولهم: الشيء ينقسم إلى واجب وممكن، وقديم وحادث.

وحينئذ فإذا قلتم: يشتركان في الوجود أو الوجوب (١)، ويمتاز أحدهما

<sup>(</sup>١) م: والمتفاضلة. (٢) م: في الوجود والواجب.

عن الأخر بالحقيقة أو الماهية (١٠ ـ كان بمنزلة أن يُقال: يشتركان في الماهية أو الحقيقة (١٠ ، ويمتاز أحدهما عن الأخر بالوجود أو الوجوب (٣).

فإن قلتم / : إنما اشتركا في الرجود العام الكلي، وامتاز كل منهما بالحقيقة التي تخصّه.

قيل: وكذلك يقال: إنما اشتركا في الحقيقة العامة الكليّة، وامتاز كل منهما بالوجود الذي يخصّه. فلا فرق حينئذ بين ما جعلتموه كليًا مشتركا<sup>(1)</sup>، كالجنس والعرض العام، وبين ما جعلتموه مختصًا مميّزا جزئيا، كالفصل والخاصة. لكن عمدتم إلى شيئين متساويين في العموم والخصوص، فقدرتم أحدهما في حال عمومه، والآخر في حال خصوصه. فهذا كان من تقديركم، وإلا فكل منها يمكن فيه التقدير كها أمكن في الآخر، وكل منها في نفس الأمر مساو للآخر في عمومه وخصوصه، وكونه مشتركا وعيزا، فلا فرق في نفس الأمر بين ما جعلتموه جنسا أو عرضا عاما، وما جعلتموه فصلا أو خاصة، إلا أنكم قدرتم أحد المتساويين عاما والآخر خاصا.

الوجه الثانى: أن يُقال: إذا قلتم: الموجودان يشتركان / في مسمّى الوجود، فلابد أن يتميّز أحدهما عن الآخر بأمر آخر.

قيل لكم: المميز يمكن أن يكون وجوداً (٥) خاصا، فلم قلتم: إنه

104/2

<sup>(</sup>١) م: والماهية.

<sup>(</sup>٢) م: والحقيقة.

<sup>(</sup>٣) م: والوجوب.

<sup>(</sup>٤) ب: مشتركا كليا. (٥) م: موجوداً.

يكون شيء خارج ('' عن مسمّى الوجود حتى تثبتون حقيقة أخرى. وهذا كما إذا قلنا: الإنسانان يشتركان في مسمّى الإنسانية، وأحدهما يمتاز عن الأخر بخصوصية أخرى ـ كان المميز إنسانيته التي تخصّه، لم يحتج أن يُجعل المميّز شيئا غير الإنسانية يعرض له الإنسانية.

ولكن هؤلاء يظنون أن الأنواع المشتركة في كلى لا يفصل بينها إلا مواد أخرى. وفي هذا الموضع كلام مبسوط على غلط أهل المنطق فيما غلطوا فيه في الكليات، وتقسيم الكليات، وتركيب الحدود من الذاتيات وغير ذلك، ومواد الأقيسة، والفرق بين اليقيني وغير اليقيني منها، وغير ذلك مما هو مكتوب في غير هذا الموضع.

الوجه الثالث: أن يُقال: إذا قلنا: الموجودان يشتركان في مسمّى الوجود، وأحدهما لابد أن يمتاز عن الآخر. فليس المراد أنهما اشتركا في أمر بعينه موجود في الخارج، فإن هذا ممتنع، بل المراد أنهما اتفقا في ذلك وتشابها فيه من هذه الجهة، ونفس ما اشتركا فيه لا يكون بعينه مشتركا فيه إلا في الذهن، لا في الخارج، وإلا فنفس وجود هذا لم يشركه فيه هذا.

وحينئذ فإذا قلنا: لفظ «الوجود» من الألفاظ العامة الكلية المتواطئة أو المشكّكة، وهي المتواطئة التي تتفاضل معانيها، لا تتماثل مع الاتفاق في أصل المسمّى، كالبياض المقول على بياض الثلج القوى وبياض

<sup>(</sup>١) ب (فقط): شيئا خارجا. والمعنى: إنه يوجد شيء خارج. الخ.

۲) س، ب: الموجود.

العاج الضعيف، والسواد المقول على سواد القار وعلى سواد الحبشة، والعلو المقول على علو السقف، والواسع المقول على البحر وعلى الدار الواسعة، والوجود المقول على الواجب بنفسه وعلى الممكن الموجود بغيره، وعلى القائم بنفسه والقائم بغيره، والقديم المقول على العرجون وعلى ما لا أول له، والمحدّث المقول على ما أحدث في اليوم وعلى كل ما خلقه الله بعد أن لم يكن، والحى الذي يقال على الإنسان والحيوان والنبات وعلى الحى القيوم الذي لا يموت أبدا.

بل أسماء الله [الحسنى](" تعالى التى تسمّى بها خلقه، كالملك والسميع والبصير والعليم والخبير" ونحو ذلك، كلها من هذا الباب.

فإذا قيل: في جميع الألفاظ العامة ومعانيها العامة ـ سواء كانت متماثلة أو متفاضلة ـ إن أفرادها اشتركت فيها أو اتفقت ونحو ذلك، لم يُرد به أن في الخارج معنى عامًا يوجد عامًا في الخارج، وهو نفسه مشترك. بل المراد أن الموجودات المعينة اشتركت في هذا العام الذي لا يكون عاما إلا في علم العالم، كما أن اللفظ العام لا يكون عاما إلا في خط الكاتب.

والمراد بكونه عامًا شموله للأفراد الخارجة، لا أنه (١) نفسه شيء

<sup>(</sup>١) الحسنى: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٢) ن، م: والحكيم.

<sup>(</sup>٣-٣) : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) م : أن.

موجود يكون هو(١) نفسه مع هذا المعيّن، وهو نفسه مع هذا المعيّن، فإن هذا(١) مخالف للحسّ والعقل.

والمقصود هنا أن ابن سينا مذهبه أن الوجود الواجب لنفسه هو الوجود السمقيد بسلب جميع الأمور الثبوتية، لا بجعله مقيدا" بسلب النقيضين، أو بالإمساك عن النقيضين، كما فعل السجستاني وأمثاله من القرامطة [وغيرهم] ()، وعبر ابن سينا عن قولهم بأنه الوجود المقيد بأنه لا يعرض لشيء من الحقائق، أو لشيء من الماهيات، ( لاعتقادهم أن الوجود يعرض للممكنات، وهو يقول: وجود الواجب نفس ماهيته.

والجمهور من أهل السنة يقولون ذلك، لكن الفرق بينهما أن عنده هو وجود مطلق بشرط سلب الماهيات عنه، فليس له ماهية سوى الوجود المقيد بالسلب.

وأما الأنبياء وأتباعهم وجماهير العقلاء فيعلمون أن الله له حقيقة يختص بها، لا تماثل<sup>(ه)</sup> شيئا من الحقائق، وهي موجودة.

وطائفة من المعتزلة ومن وافقهم يقولون: هي موجودة بوجود زائد على حقيقتها.

<sup>(</sup>١) عبارة «يكون هو»: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٢) عبارة وفإن هذاه : ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٣) م: مقدرا.

<sup>(</sup>٤) وغيرهم: ساقطة من (ن)، (م). وفي (س): وغيره.

<sup>(</sup>هـ ابين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٥) ن، م، س: لأيماثل.

۱۰٤/٤ ص ۳۳۷

وأما الجمهور فيقولون: الحقائق المخلوقة ليست في الخارج، إلا الموجود الذي هو الحقيقة التي في الخارج. وإنما يحصل الفرق بينهما بأن يجعل أحدهما ذهنيا، / والآخر / خارجيا، فإذا جُعلت الماهية أو الحقيقة اسماً لما في الذهن، كان ذلك غير ما في الخارج. وأما إذا قيل: الوجود الذهني فهو الماهية الذهنية، وإذا قيل: الماهية الخارجية فهي الوجود الخارجي، فإذا كان هذا في المخلوق فالخالق أولى.

ومذهب ابن سينا معلوم الفساد بضرورة العقل بعد التصور التام؛ فإنه إذا اشترك الموجودان في مسمّى الوجود، لم يميّز أحدهما عن الآخر بمجرد السلب، فإن التمييز في نفس الأمر بين المشتركيّن لا يكون بمجرد العدم المحض، إذ العدم المحض ليس بشيء، وما ليس بشيء لا يحصل منه الامتياز في نفس الأمر، ولا يكون الفاصل بين الشيئين الموجوديّن الذي يختص بأحدهما إلا أمرا ثبوتيا، أو متضمنا لأمر ثبوتي.

وهذا مستقر عندهم في المنطق. فكيف يكون وجود الرب مماثلا لوجود الممكنات في مسمّى الوجود (١) ولا يمتاز عن المخلوقات إلا بعدم محض لا ثبوت فيه؟

بل على هذا التقدير يكون أى موجود قُدِّر أكمل من هذا الموجود؛ فإن ذلك الموجود مختص - مع وجوده - بأمر ثبوتى عنده، والوجود الواجب لا يختص عنده إلا بأمر عدمى، مع تماثلهما في مسمى الوجود.

فهذا القبول يستلزم مماثلة الوجود الواجب لوجود كل ممكن في

<sup>(</sup>١) م: الموجود.

الوجود، وأن لا يمتاز عنه إلا بسلب الأمور الثبوتية.

والكمال هو في الوجود لا في العدم؛ إذ العدم المحض لا كمال فيه، فحينئذ يمتاز عن الممكنات بسلب جميع الكمالات، وتمتاز عنه بإثبات جميع الكمالات.

وهذا غاية ما يكون من تعظيم الممكنات في الكمال والوجود، ووصف الوجود الواجب بالنقص والعدم.

وأيضا فهذا الوجود الذي لا يمتاز عن غيره إلا بالأمور العدمية (أ) يمتنع وجودة في الخارج، بل لا يمكن إلا في الذهن؛ لأنه إذا شارك سائر الموجودات في مسمّى الوجود كان هذا كليًّا، والوجود لا يكون كليًّا إلا في الذهن، لا في الخارج، والأمور العدمية المحضة لا توجب ثبوته (أ) في الخارج، فإن ما في الذهن هو بسلب الحقائق الخارجية عنه أحق بسلبها ألى عمّا في الخارج، لو كان ذلك ممكنا في الخارج، فكيف إذا كان ممتنعا؟

فإذا كان الكلى لا يكون إلا ذهنيا، والقيد العدمى لا يخرجه عن أن يكون كليًّا، ثبت أنه لا يكون في الخارج.

وأيضا فإن ما في الخارج لا يكون إلا معيّنا، له وجود يخصه. فما لا يكون إلا في الذهن.

<sup>(</sup>١) م: إلا بأمور العدم.

<sup>(</sup>٢) م : ثبوتا.

<sup>(</sup>٣) س، ب: لسلبها.

فثبت بهذه الوجوه الثلاثة \_ وغيرها \_ أن ما ذكره في واجب الوجود لا يتحقق إلا في الذهن لا في الخارج.

فهذا قول من قيده بالأمور العدمية.

ولهم قول ثالث، وهو الوجود المطلق لا" بشرط الإطلاق، الذى يسمّونه الكلىّ الطبيعى. وهذا لا يكون فى الخارج إلا معيّنا، فيكون من جنس القولين قبله. ومنهم من يظن أنه ثابت فى الخارج، وأنه جزء من المعيّنات"، فيكون الوجود الواجب المبدع لكل ما سواه: إما عرضا قائما بالمخلوقات، وإما جزءا منها، فيكون الواجب مفتقراً إلى الممكن عرضاً فيه، أو جزءا منه، بمنزلة الحيوانية فى الحيوانات، لا تكون هى الخالقة للحيوان، ولا الإنسانية هى المبدعة للإنسان، فإن جزء الشىء وعرضه لا يكون هو الخالق له، بل الخالق مباين له منفصل عنه، إذ جزؤه وعرضه داخل فيه، والداخل فى الشيء لا يكون هو المبدع له كله".

فما وصفوا به ربَّ العالمين يمتنع معه (١) أن يكون خالقاً (١) لشيء من الموجودات، فضلا عن أن يكون خالقا لكل شيء. وهذه الأمور مبسوطة في موضع آخر (١).

<sup>(</sup>١) لا : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) عبارة ووأنه جزء من المعينات، ساقطة في (م) ومكانها بياض.

<sup>(</sup>٣) م: كليا.

<sup>(</sup>٤) م: منه.

<sup>(</sup>٥) ن، س: جاهلا؛ ب: جاعلا، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٦) م: مواضع أخر.

والمقصود هنا أن هؤلاء الملاحدة حقيقة قولهم (١) تعطيل الخالق، وجحمد حقيقة النبوات والمعاد والشرائع، وينتسبون إلى موالاة على، ويدَّعون أنه كان على هذه الأقوال، كما تدّعى القدرية والجهمية والرافضة أنه كان على قولهم أيضا، ويدّعون أن هذه الأقوال مأخوذة عنه، وهذا كله باطل كَذِب عَلَى على رضى الله عنه.

## ﴿فصل

قال الوافضى ("): «وعلم التفسير إليه يُعزى، لأن ابن عباس كان تلميذه فيه. قال / ابن عباس: حدّثني أمير المؤمنين في تفسير «الباء» من بسم الله الرحمن الرحيم من أول الليل إلى آخره».

والجواب: أن يقال: أولا: أين الإسناد الثابت بهذا النقل عن ابن عباس؟ الرد عليه من وجوه فإن أقل ما يجب على المحتج بالمنقولات أن يذكر الإسناد الذي يُعلم الوجه الأول به صحة النقل. وإلا فمجرد ما يُذكر في الكتب من المنقولات لا يجوز الاستدلال به، مع العلم بأن فيه شيئاً كثيرا من الكذب $^{\circ}$ .

> ويقال: ثانيا أهل العلم بالحديث يعلمون أن هذا من الكذب؛ فإن هذا الأثر المأثور عن ابن عباس كذب عليه ، وليس له إسناد يعرف ، وإنما

- 11-

كلام تابىع السرافيضي على علم على رضى الله عنه

100/2

الوجه الثاني

<sup>(</sup>١) ن، م، س: الذين حقيقة قولهم . . .

في (ك) ص ١٧٩ (م) - ١٨٠ (م).

في هامش (س) أمام هذا الموضع كتب ما يلي: وصحة الإسناد شرط للاستدلال.

TTV E

يذكر مثل هذه الحكايات بلا إسناد. وهذه يرويها أهل المجهولات، الذين يتكلمون بكلام لا حقيقة له، ويجعلون / كلام على وابن عباس من جنس كلامهم، كما يقولون عن عمر أنه قال: كان النبى صلى الله عليه وسلم وأبو بكر يتحدثان وكنت كالزنجى بينهما، فإن هذا كذب على عمر باتفاق أهل العلم، وكما ينقلون عن عمر أنه تزوج امرأة أبى بكر "ليسألها عن علمه في السر"، فقالت: كنت أشم من فيه رائحة الكبد المحترقة، وهذا أيضا كذب، وعمر لم يتزوج امرأة أبى بكر"، وإنما تزوجها على : تزوج أسماء بنت عُميس، ومعها ربيبه محمد بن أبى بكر، فتربى عنده.

وهذا ابن عباس نُقل عنه من التفسير ماشاء الله بالأسانيد الثابتة ، ليس في شيء منها ذكر على . وابن عباس يروى عن غير واحد من الصحابة : يروى عن عمر ، وأبى هريرة ، وعبدالرحمن بن عوف ، وعن زيد بن ثابت ، وأبى بن كعب ، وأسامة بن زيد ، وغير واحد من المهاجرين والأنصار . وروايته عن على قليلة جدا ، ولم يخرج أصحاب الصحيح (١) شيئا من حديثه عن على ، وخرجوا حديثه عن عمر وعبدالرحمن بن عوف وأبى هريرة وغيرهم .

وأيضا فالتفسير أُخذ عن غير ابن عباس (١): أخذ عن ابن مسعود وغيره

<sup>(</sup>ه. ١) : ما بين النجمتين ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>١) م: الصحيحين.

<sup>(</sup>٧) ن: عن عمر ابن عباس؛ س، ب: عن عمر وابن عباس. والمثبت من (م) وهو الصواب.

من الصحابة، اللذين لم يأخذوا عن على شيئا، وما يُعرف بأيدى المسلمين تفسير ثابت [عنه] (١). وهذه كتب الحديث والتفسير مملوءة بالأثار عن الصحابة والتابعين، والذي فيها عن على قليل جدا.

وما يُنقل في «حقائق» السلميّ من التفسير عن جعفر الصادق عامته كذب عَلَى جعفر، كما قد كُذِب عليه غير ذلك، كما تقدم.

## ﴿فصل ﴾

قال الرافضى ": «وأما علم الطريقة فإليه منسوب؛ فإن الصوفية كلهم يُسندون الخرقة إليه».

والجواب: أن يقال أولا: أما أهل المعرفة وحقائق الإيمان، المشهورين في الأمة بلسان الصدق، فكلهم متفقون على تقديم أبى بكر، وأنه أعظم الأمة في الحقائق الإيمانية والأحوال العرفانية. وأين من يقدّمونه في الحقائق التي هي أفضل الأمور عندهم \_ إلى من ينسب إليه الناس لباس الخرقة؟

وفى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم» فأين حقائق القلوب من لباس الأبدان؟

تابع كلام الرافضى: علم الطريقة منسوب إليه

إليه الرد عليه من وجوه: الوجه الأول

<sup>(</sup>١) عنه: زيادة في (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ك) ص ١٨٠ (م).

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيما مضى ٣١٦/٥.

الوجه الثاني

**ويقال: ثانيا:** الخِرَق متعددة، أشهرها خرقتان: خرقة إلى عمر، وخرقة إلى على. فخرقة عمر لها إسنادان: إسناد إلى أويس القرنى، وإسناد إلى أبى مسلم الخولانى. وأما الخرقة المنسوبة إلى على فإسنادها إلى الحسن البصرى، والمتأخرون يصلونها بمعروف الكرخى؛ فإن الجنيد صحب السرى [السقطى] (1)، والسرى صحب معروفاً الكرخى بلا ريب.

وأما الإسناد من جهة معروف فينقطع، فتارة يقولون: إن معروفا صحب على بن موسى الرضا، وهذا باطل قطعا، لم يذكره المصنفون لأخبار معروف بالإسناد الثابت المتصل، كأبى نعيم، وأبى الفرج بن الجوزى في كتابه الذي صنفه في فضائل معروف. ومعروف كان منقطعا في الكرخ، وعلى بن موسى كان المأمون قد جعله ولى العهدة (١) بعده، وجعل شعاره لباس الخضرة، ثم رجع عن ذلك وأعاد شعار السواد.

ومعروف لم یکن ممن یجتمع<sup>۳</sup> بعلی بن موسی، / ولا نقل عنه ثقة أنه اجتمع به، أو أخذ عنه شیئا، بل ولا یُعرف أنه رآه، ولا کان معروف بوّابه، ولا أسلم علی یدیه، وهذا کله کذب.

وأما الإسناد الآخر، فيقولون: إن معروفا صحب داود الطائى. وهذا أيضا لا أصل له، وليس فى أخباره المعروفة ما يُذكر فيها. وفى إسناد الخرقة أيضا أن داود الطائى صحب حبيباً العجمى. وهذا أيضا لم يُعرف له حقيقة.

<sup>(</sup>١) السقطى: زيادة في (م).

<sup>(</sup>۲) ن، م : ولى العهد.(۳) م : اجتمع.

وفيها أن حبيبا العجمى صحب الحسن البصرى، وهذا صحيح، فإن الحسن كان له أصحاب كثيرون، مثل أيوب السختيانى، ويونس بن عبيد، وعبدالله بن عوف، ومثل محمد بن واسع، ومالك بن دينار، وحبيب العجمى، وفرقد السبخى، وغيرهم من عبّاد البصرة.

وفيها أن الحسن صحب عليًا، وهذا باطل باتفاق أهل المعرفة؛ فإنهم متفقون على أن الحسن لم يجتمع بعلى، وإنما أخذ عن أصحاب على: أخذ عن الأحنف بن قيس، وقيس بن عبّاد وغيرهما عن على. وهكذا رواه أهل الصحيح.

والحسن ولد لسنتين بقيتا من خلافة عمر، وقتل عثمان وهو بالمدينة. كانت أمّه أمّة لأم سلمة، فلما قتل عثمان حُمِل إلى البصرة، وكان على بالكوفة، والحسن في وقته صبى من الصبيان لا يُعرف ولا له ذكر(۱).

والأثر الذى يُروى عن على أنه دخل إلى جامع البصرة وأخرج القصاص إلا الحسن، كذب باتفاق أهل المعرفة. ولكن المعروف أن عليًا دخل المسجد فوجد قاصًا يقص، فقال: ما اسمك؟ قال: أبويحيى. قال: هل" تعرف الناسخ من المنسوخ؟ قال: لا. قال:

<sup>(</sup>۱) الحسن بن أبى الحسن بن يسار أبو سعيد البصرى مولى زيد بن ثابت، ولد لسنتين بقيتا من خلافة عمر وتوفى سنة ۱۱۰. ذكر ابن أبى حاتم من صح له السماع عنهم ومن لم يصح له سماع عنهم ولم يذكر عليًا فيمن صح له السماع عنهم. انظر ترجمته فى : الجرح والتعديل م ١ ق ٢ ص ٤٠-٤٤؛ تذكرة الحفاظ ١/٧١-٧١؛ ميزان الاعتدال ١/٧٠٠ تهذيب التهذيب ٢٧٠-٢٦٣/٢.

<sup>(</sup>۲) هل: ساقطة من (س)، (ب).

هلكت وأهلكت، إنما أنت أبو: اعرفوني (١٠)، ثم أخذ بأذنه، فأخرجه (١٠) من المسجد.

فروى أبو حاتم فى كتاب «الناسخ والمنسوخ» (٣): حدثنا الفضل بن دكين (١٠)، حدثنا سفيان، عن أبى حصين، عن أبى عبدالرحمن السلمى قال: انتهى على إلى قاص وهو يقص، فقال: أعلمت الناسخ والمنسوخ؟ قال: لا. قال: هلكت وأهلكت.

قال: وحدثنا زهير بن عبّاد الرواسي، حدثنا أسد بن حمران عن جويبر، عن الضحّاك: أن على بن أبي طالب دخل مسجد الكوفة فإذا ص يقصّ، فقام على / رأسه فقال: ياهذا تعرف الناسخ من المنسوخ؟ قال: لا. قال: أفتعرف مدنى القرآن من مكيّه؟ قال: لا. قال: أتدرون من هذا؟ هذا يقول: اعرفوني قال: هلكتَ وأهلكتَ. قال: أتدرون من هذا؟ هذا يقول: اعرفوني اعرفوني اعرفوني .

وقد صنّف ابن الجوزي مجلداً في مناقب الحسن البصري(١)،

<sup>(</sup>١) ن: أبو عرفوني ؛ م: ابوا عن فولي ، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) م: وأخرجه؛ س، ب: فأخذه.

<sup>(</sup>۳) لم يذكر سزكين هذا الكتاب ضمن كتب أبى حاتم الرازى المخطوطة. انظر: سزكين م ١ جـ ٢ ص ٢٩٨.

<sup>(3)</sup> م: ذكين. وقال ابن حجر في وتهذيب التهذيب، ٢٧٠/٨: والفضل بن دكين وهو لقب واسمه: عمرو بن حمّاد بن زهير بن درهم التيمى، مولى آل طلحة، أبو نعيم الملائى الكوفى الأحول»، ثم ذكر ٢٧٥/٨ اختلاف الناس في سنة وفاته وهي ٢١٨ تقريبا.

<sup>(</sup>٥) م: بن حرّان.

<sup>(</sup>٦) وهو كتاب وفضائل الحسن البصرى: أدبه حكمته نشأته. . الخ، تأليف ابن الجوزى،

وصنّف أبو عبدالله محمد بن عبدالواحد المقدسى جزءاً فيمن لقيه من الصحابة (١). وأخبار الحسن مشهورة في مثل «تاريخ البخارى». وقد كتبت أسانيد الخرقة، لأنه كان لنا فيها أسانيد، فبيّنتها ليُعرف الحق من الباطل.

ولهم إسناد آخر(١) بالخرقة المنسوبة إلى جابر، وهو منقطع جدا.

وقد عُقل بالنقل المتواتر أن الصحابة لم يكونوا يُلبسون مريديهم خرقة، ولا يقصون شعورهم، ولا التابعون. ولكن هذا فعله بعض مشايخ المشرق من المتأخرين.

وأخبار الحسن مذكورة بالأسانيد الثابتة من كتب كثيرة، يعلم منها ما ذكرنا. وقد أفرد " أبوالفرج بن الجوزى له كتابا في مناقبه وأخباره.

وأضعف من هذا نسبة الفتوة إلى على وفي إسنادها من الرجال المجهولين الذين لا يُعرف لهم ذكر ما يبيّن كذبها.

وقد علم كلّ من له علم بأحوال الصحابة والتابعين أنه لم يكن فيهم أحد يلبس سراويل، ولا يسقى ملحا، ولا يختص أحد بطريقة تسمى الفتوّة، لكن كانوا قد اجتمع بهم التابعون، وتعلّموا منهم، وتأدّبوا بهم، واستفادوا منهم، وتخرّجوا على أيديهم، وصحبوا من صحبوه منهم، وكانوا يستفيدون من جميع الصحابة.

<sup>(</sup>١) ب: من أصحابه.

<sup>(</sup>۲) س، ب: أسانيد أخر. (۳) م: أخرج.

وأصحاب ابن مسعود كانوا يأخذون عن عمر وعلى وأبى الدرداء وغيرهم. وكذلك أصحاب معاذ بن جبل رضى الله عنه كانوا يأخذون عن ابن مسعود وغيره. وكذلك أصحاب ابن عباس يأخذون عن ابن عمر وأبى هريرة وغيرهما. وكذلك أصحاب زيد بن ثابت يأخذون عن أبى هريرة وغيره.

وقد انتفع بكل منهم من نفعه الله، وكلهم متفقون على دين واحد وطريق واحدة وسبيل واحدة، يعبدون الله ويطيعون الله / ورسوله الله صلّى الله عليه وسلم، ومن بلّغهم من الصادقين عن النبى صلى الله عليه وسلم شيئا قبلوه، ومن فهم من القرآن والسنة الله ورسوله أجابوه. والسنة استفادوه، ومن دعاهم إلى الخير الذي يحبّه الله ورسوله أجابوه.

ولم يكن أحد منهم يجعل شيخه ربًا يستغيث به، كالإله الذى يسأله ويرغب إليه، ويعبده ويتوكل عليه، ويستغيث به حيًا وميتا. ولا كالنبى الذى تجب طاعته في كل ما أمر، فالحلال ما حلله والحرام ما حرّمه.

فإن هذا ونحوه دين النصارى الذين قال الله فيهم: ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِّن دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَّاهاً وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَّاهاً وَاحِداً لاَّ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [سورة التوبة: ٣١].

وكانوا متعاونين على البر والتقوى، لا على الإثم والعدوان، متواصين بالحق، متواصين بالصبر.

<sup>(</sup>١) م: ويطيعون رسول الله. . .

<sup>(</sup>٢) س، ب: من السنة والقرآن.

والإمام والشيخ ونحوهما عندهم بمنزلة الإمام فى الصلاة، وبمنزلة دليل الحاج. فالإمام يقتدى به المأمومون، فيصلون بصلاته، لا يُصلّى عنهم (۱)، وهو يصلّى بهم الصلاة التى أمر الله ورسوله بها، فإن عَدَل عن ذلك سهواً أو عمدا لم يتبعوه.

ودليل الحاج يدل الوف على طريق البيت ليسلكوه ويحجوه بأنفسهم، فالدليل لا يحج عنهم، وإن أخطأ الدلالة لم يتبعوه. وإذا اختلف دليلان وإمامان نُظر أيهما كان الحق معه اتبع. فالفاصل بينهم الكتاب والسنة.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِى الْأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِى شَىْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ. . ﴾ الآية [سورة النساء: ٥٩].

وكلّ من الصحابة الدين سكنوا الأمصار أخذ عنه الناس الإيمان والدين.

وأكثر المسلمين بالمشرق والمغرب لم يأخذوا عن على شيئا، فإنه ـ رضى الله عنه ـ كان ساكنا بالمدينة، وأهل المدينة لم يكونوا يحتاجون إلىه إلا كما يحتاجون إلى نظرائه، كعثمان في مثل قصة شاورهم (١) فيها عمر ونحو ذلك.

ولما ذهب إلى الكوفة، كان أهل الكوفة قبل أن يأتيهم قد أحذوا الدين

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: فيصلون فصلاته لا تصلى عنهم. .

<sup>(</sup>٢) ن، س: قصة يشاورهم؛ ب: قضية يشاورهم.

عن سعد بن أبي وقاص، وابن مسعود، وحذيفة، وعمّار، وأبي موسى، وغيرهم ممن أرسله عمر إلى الكوفة.

وأهل البصرة أخذوا الدين عن عمران بن حصين، وأبي بكرة، وعبدالرحمن بن سمرة، وأنس، وغيرهم من الصحابة.

وأهل الشام أخذوا الدين عن معاذ بن جبل، وعبادة بن الصامت، وأبى الدرداء، وبلال، وغيرهم من الصحابة.

والعباد والزهاد من أهل هذه البلاد أخذوا الدين عمن شاهدوه من الصحابة. فكيف يجوز أن يقال: إن طريق أهل الزهد والتصوف متصل به دون غيره؟

وهذه كتب الزهد، مشل «الزهد» للإمام أحمد، و «الزهد» لابن المبارك، ولوكيع بن الجراح، ولهناد بن السرى، ومثل كتب أخبار الزهاد «كحلية الأولياء» و «صفوة الصفوة» وغير ذلك، فيها من أخبار الصحابة والتابعين أمور كثيرة، وليس الذي فيها لعلى أكثر مما فيها لأبي بكر وعمر ومعاذ وابن مسعود وأبى بن كعب وأبى ذر وأبى الدرداء وأبى أمامة وأمثالهم من الصحابة رضى الله عنهم أجمعين.

# ﴿فصل ﴾

قال الرافضى(١): «وأما علم الفصاحة / فهو منبعه، حتى

كلام

الرافضي: الفصاحة

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٨٠ (م).

قيل: كلامه فوق" كلام المخلوق ودون كلام الخالق، ومنه تعلم الخطياء».

**والجواب: أن يقال: لا** ريب أن عليًا كان من أخطب الصحابة (٢) ، وكان الردعليه أب وبكر خطيبا ، وعمر خطيبا ، وكان ثابت بن قيس بن شماس خطيبا معروفا بأنه خطيب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كما كان حسّان ابن ثابت وكعب بن مالك وعبدالله بن رواحة شعراءه .

ولكن كان أبوبكر يخطب عن النبى صلى الله عليه وسلم فى حضوره وغيبته، فكان النبى صلى الله عليه وسلم إذا خرج فى الموسم يدعو الناس إلى الإسلام، وأبوبكر معه يخطب معه، ويبيّن بخطابه ما يدعو الناس إلى متابعة النبى صلى الله عليه وسلم، ونبى الله ساكت يقره على ما يقول، وكان كلامه تمهيداً وتوطئة / لما يبلّغه الرسول معونة له، لا تقدّما بين يدى الله ورسوله.

101/2

كما كان ثابت بن قيس بن شماس يخطب أحيانا عن النبي صلى الله عليه وسلم، وكان يسمّى خطيب رسول الله.

وكان عمر من أخطب الناس، وأبوبكر أخطب منه يعترف له عمر بذلك<sup>m</sup>، وهو الذى خطب المسلمين وكشف لهم عن موت النبى صلى الله عليه وسلم، وثبت الإيمان فى قلوب المسلمين، حتى لا يضطرب الناس لعظيم المصيبة التى نزلت بهم.

<sup>(</sup>١) ك: حتى قيل في كلامه إنه فوق. . .

<sup>(</sup>٢) م: الناس. (٣) س، ب: يعرف له عمر بذلك.

ولما قدم هو وأبوبكر مهاجرين إلى المدينة، قعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقام أبوبكر يخاطب (الناس عنه، حتى ظن من لم يعرفهما أنه رسول الله صلى الله عليه وسلم، إلى أن عرف بعد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم،

وكان يخرج معه إلى الوفود، فيخاطب الوفود، وكان يخاطبهم فى مغيبه. ولما توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم كان هو الذى خطب الناس. وخطب يوم السقيفة خطبة بليغة انتفع بها الحاضرون كلهم، حتى قال عمر: «كنت قد زوّرت فى نفسى مقالة أعجبتنى أريد أن أقدّمها بين يَدَى أبى بكر، وكنت أدارى منه بعض الحدّ، فلما أردت أن أتكلّم قال أبوبكر: على رسلك. فكرهت أن أغضبه، فتكلّم أبوبكر، وكان أحلم منى وأوقر، والله ما ترك من كلمة أعجبتنى فى تزويرى إلا قال فى بديهته مثلها أو أفضل منها» ".

وقال أنس: خطبنا أبو بكر رضى الله عنه ونحن كالثعالب، فمازال يثبّنا حتى صرنا كالأسود.

وكان زياد بن أبيه من أخطب الناس وأبلغهم، حتى قال الشعبى: ما تكلم أحد فأحسن، إلا تمنيت أن يسكت، خشية أن يزيد فيسىء، إلا زياداً، كان كلما أطال أجاد \_ أو كما قال. وقد كتب الناس خطب زياد.

<sup>(</sup>١) م: يخطب.

<sup>(</sup>٢) م: أحكم.

<sup>(</sup>٣) هذا جزء من حديث السقيفة، وسبق الكلام عليه فيها مضى ١٨/١، ٥١٨/٠.

وكان معاوية خطيبا، وكانت عائشة من أخطب الناس، حتى قال الأحنف بن قيس: سمعت خطبة أبى بكر وعمر وعثمان وعلى فما سمعت الكلام من مخلوق أفحم ولا أحسن من عائشة.

وكان الخطباء الفصحاء كثيرين في العرب قبل الإسلام وبعده. وجماهير هؤلاء لم يأخذوا عن على شيئا.

فقول القائل: «إنه منبع علم الفصاحة» كذب بيّن، ولو لم يكن إلا أن النبى صلى الله عليه وسلم كان أخطب منه وأفصح، ولم يأخذ منه شيئا.

وليست الفصاحة التشدّق في الكلام، والتقعير في الكلام (١)، ولا سجع الكلام، ولا كان في خطبة على ولا سائر خطباء العرب من الصحابة وغيرهم تكلّف الأسجاع، ولا تكلف التحسين الذي يعود إلى مجرد اللفظ، الذي يُسمّى علم البديع، كما يفعله المتأخرون من أصحاب الخطب والرسائل والشعر.

وما يُوجد في القرآن من مثل قوله: ﴿وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ مَنْعَا ﴾ [سورة العاديات: ١١] ونحو صُنْعاً ﴾ [سورة العاديات: ١١] ونحو ذلك، فلم يُتكلف لأجل التجانس، بل هذا تابع غير مقصود بالقصد الأول، كما يوجد في القرآن من أوزان الشعر، ولم يُقصد به الشعر.

كقوله تعالى: ﴿وَجِفَانٍ كَالْجَوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِيَاتٍ ﴾ [سورة سا: ١٣]،

<sup>(</sup>١) عبارة (والتقعير في الكلام: ساقطة من (س)، (ب).

وقوله: ﴿ نَبِّئْ عِبَادِىَ أَنِّي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ سورة الحجر: ٤٩]، ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وزْرِكَ \* الَّذِيُّ أَنقَضَ ظَهْرَكَ ﴾ [سورة الشرح: ٢، ٣]، ونحو ذلك.

وإنما البلاغة المأمور بها في مثل قوله تعالى: ﴿وَقُل لَّهُمْ فِي آنفُسِهِمْ قَولاً بَلِيغاً ﴾ [سورة النساء: ٣٦]: هي علم المعاني والبيان، فيُذكر (١) من المعانى ما هو أكمل مناسبة للمطلوب، ويُذكر (١) من الألفاظ ماهو أكمل في بيان تلك المعانى.

فالبلاغة بلوغ غاية المطلوب، أو غاية الممكن، من المعانى بأتم ما يكون من البيان، فيجمع صاحبها بين تكميل المعانى المقصودة، وبين تبيينها بأحسن وجه. ومن الناس من تكون همته إلى المعانى، ولا يوفيها حقها من الألفاظ المبيّنة. ومن الناس من يكون مبيّنا لما فى نفسه شمن المعانى، لكن لا تكون تلك المعانى محصّلة للمقصود المطلوب فى ذلك المقام، فالمخبِر مقصوده تحقيق المخبر به، فإذا بيّنه وبيّن ما يحقق ثبوته، لم يكن بمنزلة الذى لا يحقق ما يخبر به، أو لا يبيّن ما يُعلم به ثبوته.

والأمر مقصوده تحصيل الحكمة المطلوبة، فمن أمر ولم يُحْكِم ما أمر به، أو لم يبيّن الحكمة في ذلك، لم يكن بمنزلة الذي أمر بما هو حكمة، وبيّن وجه الحكمة فيه.

وأما تكلُّف الأسجاع والأوزان، والجناس والتطبيق، ونحو ذلك مما

<sup>(</sup>۱) ن، س: فنذكر. (۳) م: نطقه.

<sup>(</sup>٢) ن، س : ونذكر. (٤) م أثبته.

۱۰۹/۶ ص ۳۳۹ تكلّفه / متأخرو الشعراء والخطباء والمترسلين والوعّاظ ، فهذا لم يكن من دأب خطباء / الصحابة والتابعين ، والفصحاء منهم ، ولا كان ذلك ممّا يهتم به (۱) العرب .

وغالب من يعتمد ذلك يزخرف اللفظ بغير فائدة مطلوبة من المعانى، كالمجاهد الذي يزخرف السلاح وهو جبان.

ولهذا يُوجد الشاعر، كلما أمعن في المدح والهجو، خرج في ذلك إلى الإفراط في الكذب، يستعين بالتخيّلات والتمثيلات"

وأيضا فأكثر الخطب التى ينقلها صاحب «نهج البلاغة» كذب عَلَى على . وعلى ـ رضى الله عنه ـ أجلّ وأعلى قدراً من أن يتكلّم بذلك الكلام، ولكن هؤلاء وضعوا أكاذيب وظنوا أنها مدح، فلا هى صدق ولا هى مدح. ومن قال: إن كلام على وغيره من البشر فوق كلام المخلوق، فقد أخطأ. وكلام النبى صلى الله عليه وسلم فوق كلامه، وكلاهما مخلوق.

ولكن هذا من جنس كلام ابن سبعين الذى يقول: هذا كلام بشير" يشبه بوجهٍ مّا كلام البشر، وهذا ينزع إلى أن يجعل كلام الله ما فى نفوس البشر. وليس هذا من كلام المسلمين.

وأيضا فالمعانى الصحيحة التى توجد فى كلام على موجودة فى كلام غيره، لكن صاحب «نهج البلاغة» وأمثاله أخذوا كثيراً من كلام الناس

<sup>(</sup>١) م: مما يتهم به..

<sup>(</sup>٢) ب: أو التمثيلات.

<sup>(</sup>٣) م: تبشير؛ ب: بشر.

فجعلوه من كلام على، ومنه ما يُحكى عن على أنه تكلّم به، ومنه ما هو كلام حقّ يليق به أن يتكلم به، ولكن هو في نفس الأمر من كلام غيره.

ولهذا يوجد في كلام «البيان والتبيين» للجاحظ وغيره من الكتب كلام منقول عن غير على، وصاحب «نهج البلاغة» يجعله عن على.

وهذه الخطب المنقولة في كتاب «نهج البلاغة» لو كانت كلّها عن على على من كلامه، لكانت موجودة قبل هذا المصنّف، منقولة عن على بالأسانيد وبغيرها. فإذا عَرَف من له خبرة بالمنقولات أن كثيراً منها بل أكثرها لا يُعرف قبل هذا، عُلم أن هذا كذب، وإلا فليبيّن الناقل لها في أي كتاب ذكر ذلك؟ ومن الذي نقله عن على وما إسناده؟ وإلا فالدعوى المجردة لا يعجز عنها أحد.

ومن كان له خبرة بمعرفة طريقة أهل الحديث، ومعرفة الأثار والمنقول بالأسانيد، وتبيّن صدقها من كذبها، عَلِم أن هؤلاء الذين ينقلون مثل هذا عن على من أبعد الناس عن المنقولات، والتمييز بين صدقها وكذبها.

## ﴿فصل

قال الرافضس ('): «وقال ('): سلوني قبل أن تفقدوني ، سلوني عن طرق السماء فإني أعلم بها من طرق الأرض».

تابع كلام الرافضي قال على: سلونسي

> قبــل تفقدونی الخ

<sup>(</sup>۱) في (ك) ص ۱۸۰ (م).

<sup>(</sup>Y) ك: وقال عليه الصلاة والسلام.

الجواب

والجواب أن يقال: لاريب أن عليًا لم يكن يقول هذا بالمدينة، بين المهاجرين والأنصار، الذين تعلّموا كما تعلم، وعرفوا كما عرف. وإنما قال هذا لما صار إلى العراق، وقد دخل في دين الإسلام خلق كثير، لا يعسرفون كثيرا من الدين، وهو الإمام الذي يجب عليه أن يفتيهم ويعلّمهم، فكان يقول لهم ذلك ليعلّمهم ويفتيهم، كما أن الذين تأخرت حياتهم من الصحابة، واحتاج الناس إلى علمهم، نقلوا عن النبي صلى الله عليه وسلم أحاديث كثيرة لم ينقلها الخلفاء الأربعة ولا أكابر الصحابة، لأن أولئك كانوا مستغنين عن نقلها، لأن الذين عندهم قد علموها كما علموها.

ولهذا يُروى لابن عمر وابن عباس وعائشة وأنس وجابر وأبى سعيد، ونحوهم من الصحابة، من الحديث ما لا يُروى لعلى ولا لعمر. وعمر وعلى أعلم من هؤلاء كلهم، لكن هؤلاء احتاج الناس إليهم، لكونهم تأخرت وفاتهم، وأدركهم من لم يدرك أولئك السابقين، فاحتاجوا أن يسألوهم، واحتاج أولئك أن يعلموهم ويحدّثوهم.

فقول على لمن عنده بالكوفة: «سلونى» هو من هذا الباب، لم يقل هذا لابن مسعود ومعاذ وأبي بن كعب وأبي الدرداء وسلمان وأمثالهم، فضلا عن أن يقول ذلك لعمر وعثمان.

ولهذا لم يكن هؤلاء ممن يسأله، فلم يسأله قط لا معاذ ولا أبي ولا ابن مسعود، ولا من هو دونهم من الصحابة، وإنما كان يستفتيه المستفتي، كما يستفتي أمثاله من الصحابة، وكان عمر وعثمان /

17.12

يشاورانه كما يشاوران أمثاله، فكان عمر يشاور في الأمور لعثمان وعلى وطلحة والزبير وعبدالرحمن بن عوف وابن مسعود وزيد بن ثابت وأبي موسى ولغيرهم، حتى كان يدخل ابن عباس معهم، مع صغر سنه.

وهذا مما أمر الله به المؤمنين ومدحهم عليه بقوله: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ [سورة الشورى: ٣٨].

ولهذا كان رأى عمر وحكمه وسياسته من أسد الأمور، فما رؤى بعده مثله [قط](۱)، ولا ظهر الإسلام وانتشر وعزّ كظهوره وانتشاره وعزّه فى زمنه. وهو الذى كسّر كسرى، وقصر قيصر والروم والفرس، وكان أميره الكبير على الجيش الشامى أبا عبيدة، وعلى الجيش العراقى سعد بن أبى وقاص، ولم يكن لأحدٍ ـ بعد أبى بكر ـ مثل خلفائه ونوّابه وعمّاله وجنده وأهل شوراه.

وقوله: «أنا أعلم بطرق السماء من طرق الأرض».

كلام باطل لا يقوله عاقل، ولم يصعد أحد ببدنه إلى السماء من الصحابة والتابعين، وقد تكلم الناس في معراج / النبي صلى الله عليه وسلم: هل هو ببدنه أو بروحه؟ وإن كان الأكثرون على أنه ببدنه، فلم ينازع السلف في غير النبي صلى الله عليه وسلم أنه لم يعرج ببدنه.

ومن اعتقد هذا من الغلاة في أحدٍ من المشايخ وأهل البيت فهو من الضُلال، من جنس من اعتقد من الغلاة في أحد من هؤلاء النبوة، أو ماهو أفضل من النبوة، أو الإلهية.

التعليق على قوله: أنا أعلم بطرق السهاء

بسرى سم

ظ ۲۳۹

<sup>(</sup>١) قط : زيادة في (م) .

وهذه المقالات كلها كفر بيّن، لا يستريب فى ذلك أحد من علماء الإسلام. وهذا كاعتقاد الإسماعيلية، أولاد ميمون القدّاح، الذين كان جدّهم يهوديا ربيبا لمجوسى، وزعموا أنهم أولاد محمد بن إسماعيل بن جعفر، واعتقد كثير من أتباعهم فيهم الإلهية أو النبوة، وأن محمد بن إسماعيل بن جعفر نسخ شريعة محمد صلى الله عليه وسلم.

وكذلك طائفة من الغلاة يعتقدون الإلهية أو النبوة في على وفي بعض أهل بيته: إما الاثنا عشر وإما غيرهم.

وكذلك طائفة من العامّة والنسّاك يعتقدون في بعض الشيوخ نوعاً من الإلهية أو النبوة، أو أنهم أفضل من الأنبياء، [ويجعلون خاتم الأولياء أفضل من خاتم الأنبياء](١)، وكذلك طائفة من هؤلاء يجعلون الأولياء أفضل من الأنبياء.

ويعتقد ابن عربى ونحوه أن خاتم الأنبياء يستفيد من خاتم الأولياء، وأنه هو خاتم الأولياء.

ويعتقد طائفة أخرى أن الفيلسوف الكامل أعلم من النبي بالحقائق العلمية والمعارف الإلهية.

فهذه الأقوال ونحوها هي من الكفر المخالف لدين الإسلام باتفاق أهل الإسلام، ومن قال منها شيئا فإنه يُستتاب منه، كما يستتاب نظراؤه

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من (ن)، (م) في هذا الموضع، ووردت هذه العبارات بعد قليل فيهما.

ممن يتكلم بالكفر، كاستتابة المرتد إن كان مظهرا لذلك، وإلا كان داخلا في مقالات أهل الزندقة والنفاق.

وإن قُدَّر أن بعض الناس خَفِى عليه مخالفة ذلك لدين الإسلام: إما لكونه حديث عهد بالإسلام، أو لنشأته بين قوم جهال يعتقدون مثل ذلك \_ فهذا بمنزلة من يجهل وجوب الصلاة أو بعضها، أو يرى الواجبات تجب على العامّة دون الخاصّة، وأن المحرمات \_ كالزنا والخمر - مباح للخاصة دون العامة.

وهذه الأقوال قد وقع في كثير منها كثير من المنتسبين إلى التشيع، والمنتسبين إلى كلام أو تصوف أو تفلسف. وهي مقالات باطلة معلومة البطلان عند أهل العلم والإيمان، لا يخفى بطلانها على من هو من أهل الإسلام والعلم.

# ﴿فصــل﴾

قال الرافضى (۱): «وإليه يرجع (۱) الصحابة في مشكلاتهم، وردً عمر في قضايا كثيرة، قال (۱) فيها: لولا على لهلك عمر».

والجواب: أن يقال: ما كان الصحابة يرجعون إليه ولا إلى غيره وحده في شيء من دينه: لا واضحه ولا مشكله، بل كان إذا نزلت النازلة

تابسع كلام الرافضى: وإليه يرجع الصحابة فى مشكلاتهم . .

الخ

الرد عليه

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٨٠ (م).

<sup>(</sup>٢) ك: وإليه عليه السلام رجع. .

<sup>(</sup>٣) ك : وقال.

يشاورهم عمر رضى الله عنه، فيشاور عثمان وعليًّا وعبدالرحمن وابن مسعود وزيد بن ثابت وأبا موسى، حتى يشاور ابن عباس، وكان من أصغرهم سنًا. وكان السائل يسأل عليًّا تارة، وأبى بن كعب تارة، وعمر تارة.

وقد سُئل ابن عباس أكثر مما سُئل على، وأجاب / عن المشكلات ١٦١/٤ أكثر من على، وما ذاك لأنه أعلم منه، بل على أعلم منه، لكن احتاج إليه من لم يدرك عليًا.

فأما أبو بكر رضى الله عنه فما ينقِل عنه أحدُ أنه استفاد من على شيئاً من العلم، والمنقول أن عليًا هو الذي استفاد منه، كحديث صلاة التوبة (۱) وغيره.

وأما عمر فكان يشاورهم كلهم، وإن كان<sup>(1)</sup> عمر أعلم منهم. وكان كثير من القضايا يقول فيها أولا ثم يتبعونه، كالعمريتين والعول وغيرهما؛ فإن عمر هو أول من أجاب في زوج وأبوين، أو امرأة<sup>(1)</sup> وأبوين بأن للأم ثلث الباقي، واتبعه أكابر الصحابة وأكابر الفقهاء، كعثمان وابن مسعود

<sup>(</sup>۱) سبق الكلام على حديث صلاة التوبة فيها مضى ٥ / ١٣ و وذكرت هناك مكانه في سنن أبي داود والترمذي وابن ماجة والمسند، وأوله (وهذا نصه في سنن أبي داود): كنت رجلا إذا سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثا نفعني الله منه بما شاء أن ينفعني، وإذا حدثني أحد من أصحابه استحلفته، فإذا حلف لي صدقته. قال: وحدثني أبوبكر، وصدق أبوبكر رضى الله عنه أنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم. . الحديث.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: وكان.

٣) ن، م: وامرأة.

وعلى وزيد والأئمة الأربعة. وخفى وجه قوله عَلَى ابن عباس، فأعطى الأم الثلث، ووافقه طائفة. وقول عمر أصوب، لأن الله إنما أعطى الأم الثلث إذا ورثه أبواه.

كما قال: ﴿ فَإِن لَّمْ يَكُن لَّهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبَوَاهُ فَلَامِّهِ الثُّلُثُ ﴾ [سورة النساء: 11]، فأعطاها الثلث إذا ورثه أبواه، والباقى بعد فرض الزوجين هو ميراث بين الأبوين (١) يقتسمانه كما اقتسما الأصل، كما لو كان عَلَى الميّت دَيْن أو وصيّة فإنهما يقتسمان ما يبقى أثلاثا.

السرد على قوله: إن عليًّا رد عمر إلى قضايسا

كثيرة . الخ

وأما قوله: «إنه رد عمر إلى قضايا كثيرة قال فيها: لولا على لهلك عمر».

فيقال: هذا لا يُعرف أن عمر قاله إلا في قضية واحدة، إن صح ذلك. وكان عمر يقول مثل هذا لمن هو دون على .

قال للمرأة التى عارضته فى الصداق: رجل أخطأ وامرأة اصابت. وكان قد رأى أن الصداق ينبغى أن يكون مقدَّراً بالشرع، فلا يُزاد على صداق أزواج النبى صلى الله عليه وسلم وبناته، كما رأى كثير من الفقهاء أن أقله مقدّر بنصاب السرقة. وإذا كان مقدَّراً بالشرع، والفاضل قد بذله الزوج واستوفى عِوضه "، والمرأة لا تستحقّه، فيُجعل فى بيت المال كما يجعل فى بيت المال ثمن "عصير الخمر إذا باعه المسلم،

<sup>(</sup>١) ن: هو من ميراث بين الأبوين؛ م: هو من ميراث الزوجين هو من ميراث الأبوين.

<sup>(</sup>٢) م: عرضه، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) س: فيجعل في بيت المال ثمن. . ؛ ب: فيجعل في بيت المال كثمن. . .

وأجرة من أجّر نفسه لحمل الخمر، ونحو ذلك، على أظهر أقوال العلماء.

فإن من استوفى منفعة محرّمة بِعِوضِها، كالذى يزنى بالمرأة بالجُعل، أو يستمع الملاهى / بالجُعل، أو يشرب الخمر بالجعل، إن أعيد إليه جُعله بعد قضاء غرضه، فهذا زيادة فى إعانته على المعصية، فإن كان يطلبها بالعوض، فإذا حصلت له هى والعوض، كان ذلك أبلغ فى إعانته على الإثم والعدوان، وإن أُعْطِى ذلك للبائع والمؤجّر، كان قد أبيح له العوض الخبيث، فصار مصروف (١) هذا المال فى مصالح المسلمين.

ص ۴٤٠

وعمر إمام عدل، فكان قد رأى أن الزائد على المهر الشرعى يكون هكذا، فعارضته امرأة وقالت: لِمَ تمنعنا شيئا أعطانا الله إياه في كتابه؟ فقال: وأين في كتاب الله؟ فقالت: في قوله تعالى ﴿وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنطَاراً فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئاً ﴾ [سورة النساء: ٢٠]، ورُوى أنها قالت له: أمنك نسمع أم من كتاب الله تعالى؟ قال: بل من كتاب الله. فقرأت عليه الآية، فقال: رجل أخطأ وامرأة أصابت".

<sup>(</sup>١) ب: مصرف.

۲) ذكر هذا الأثر ابن كثير في تفسيره لآية ۲۰ من سورة النساء (ط. الشعب ۲۱۲/۲۳۲۲) وأشار إلى رواية الإمام أحمد والترمذي للحديث ولكن من غير مناقشة المرأة لعمر رضى الله عنه، ثم روى الخبر كاملا وفيه اعتراض امرأة من قريش على عمر رضى الله عنه، وقال بعده: «إسناده جيد قوى» ثم ذكر طريقين آخرين لهذا الأثر. والأثر من غير الزيادة المذكورة في المسند (ط المعارف) الأرقام ۲۸۵، ۲۸۷، ۳۶۰، وهو في سنن أبي داود والترمذي وابن ماجة والمستدرك والسنن الكبرى للبيهقي (انظر تعليق أحمد شاكر رحمه الله ۲۷۷/۲۷۸). وانظر كلامي عليه فيما سبق ۷٤/٤ (ت ٤).

ومع هذا فقد أخبر النبى () صلى الله عليه وسلم [في حق عمر] () من العلم والدين والإلهام، بما لم يخبر بمثله، لا في حق عثمان ولا على ولا طلحة ولا الزبير ().

وفى الترمذى عن ابن عمر أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله جعل الحق على لسان عمر وقلبه»(1).

قال (°): وقال ابن عمر: ما نزل بالناس أمرٌ قط، فقالوا فيه، وقال عمر فيه، إلا نزل فيه القرآن على نحو ما قال عمر.

وفى سنن أبى داود عن أبى ذر قال: سمعت النبى صلى الله عليه وسلم يقول: «إن الله وضع الحق على لسان عمر يقول به»(١).

وفى الترمذى عن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو كان بعدى نبى لكان عمر»  $^{\circ}$ .

وفى الصحيحين عن أبى هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لقد كان فيمن كان قبلكم من الأمم ناس (^) محدّثون من غير أن

<sup>(</sup>١) ب (فقط): فقد أخبر عنه النبي . . .

<sup>(</sup>٢) في حق عمر: ساقطة من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) س، ب: ولا في الزبير.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيما مضى ٦/٦ه.

<sup>(</sup>٥) أي الترمذي بعد الحديث السابق مباشرة في سننه ٥/ ٠٧٨.

<sup>(</sup>٦) الحديث عن أبى ذر الغفارى رضى الله عنه فى: سنن أبى داود ١٩١/٣-١٩٢ (كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب فى تدوين العطاء).

<sup>(</sup>٧) سبق هذا الحديث فيما مضى ٦٨/٦.

<sup>(</sup>A) ناس: ليست في (م).

يكونوا أنبياء، فإن يكن في أمتى أحد فعمر»(أ). قال ابن وهب: تفسير محدَّثون: أي مفهَّمون.

وفى الصحيحين عن أبى سعيد قال: سمعت النبى صلى الله عليه وسلم يقول: «بينا أنا نائم رأيت الناس يعرضون وعليهم قُمُص، فمنها ما يبلغ دون ذلك، وعُرض على عمر وعليه قميص يجرّه». قالوا: فما أوّلته يارسول الله؟ قال: «الدين»(١).

وفى الصحيحين عن ابن عمر / قال: سمعت رسول الله صلى الله على المه عليه وسلم يقول: «بينا أنا نائم أُتيت بقدح لبن فشربت منه، حتى أنى لأرى السرّى يخرج من تحت أظفارى، ثم أعْطَيْتُ فضلى عَمَرَ بن الخطاب». ("قال من حوله: فما أوّلت ذلك يارسول الله؟ قال: «العلم».)

وفى الصحيحين أن النبى صلى الله عليه وسلم قال له: «يا ابن الخطاب<sup>٥</sup>)، والذى نفسى بيده ما لقيك الشيطان سالكاً فجما إلا سلك فجما غير فجك» (٥).

وفي الصحيحين عن أنس أن عمر قال: وافقت ربي في ثلاث.

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢٠/٦.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢١/٦.

<sup>(</sup>٣) س، ب: أرى.

<sup>(\*-\*) :</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢١/٦.

<sup>(</sup>٥) سبق هذا الحديث فيما مضى ١٥٥/٦.

قلت: لو اتخذت من مقام إبراهيم مصلّى. فنزلت: ﴿وَاتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾ [سورة البقرة: ١٢٥] وقلت: يارسول الله: يدخل على نسائك البر والفاجر، فلو أمرتهن يحتجبن. فنزلت آية الحجاب. واجتمع نساء النبى صلى الله عليه وسلم في الغَيْرة، فقلت: ﴿عَسَى رَبُّهُ إِن طَلَقَكُنَّ أَن يُبدِلَهُ أَزْوَاجاً خَيْراً مِّنكُنَّ ﴾ [سورة التحريم: ٥] فنزلت كذلك»(١).

وهذا الباب في فضائل عمر كثير جدا.

وأما قصة الحكومة في الأرغفة (")، فهي مما يَحْكُم فيها وما هو أدق منها ـ من هو " دون على . وللفقهاء في تفاريع مسائل القضاء والقسمة وغير ذلك من الدقائق ما هو أبلغ من هذه، وليسوا مثل على .

وأما مسألة القرعة(1) فقد رواها أحمد وأبو داود عن زيد بن أرقم(0)،

<sup>(1)</sup> سبق هذا الحديث فيما مضى ٢٢/٦.

<sup>(</sup>٢) لم يذكر ابن تيمية فيما سبق هذه القصة ، وكلام ابن المطهر عنها في (ك) ص ١٨٠ (م) هو كما يلى : ووأوضح كثيرا من المشكلات : جاء إليه شخصان ، كان مع أحدهما خمسة أرغفة ومع الآخر ثلاثة ، فجلسا يأكلان فجاءهما ثالث وشاركهما ، فلما فرغوا رمى إليهما ثمانية دراهم ، فطلب صاحب الأكثر خمسة ، فأبي عليه صاحب الأقل ، فتخاصما ورجعا إلى على عليه السلام ، فقال : قد أنصفك . فقال : يا أمير المؤمنين عليه السلام إن حقى أكثر وأنا أريد منه الحق؛ فقال : إذا كان كذلك فخذ درهما واحداً وأعطه الباقي »

<sup>(</sup>٣) عبارة «من هو»: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) قال ابن المطهر في (ك) ص ١٨١ (م): «وواقع مالكان جارية لهما في طهر واحد فحملت، فأشكل الحال، فترافعا إليه عليه السلام، فحكم بالقرعة، فصوّبه رسول الله صلى الله عليه وآله، وقال: الحمد لله الذي جعل فينا أهل البيت من يقضى على سنن داود عليه السلام؛ يعنى به القضاء بالإلهام».

<sup>(</sup>٥) الحديث عن زيد بن أرقم رضى الله عنه فى: سنن أبى داود ٣٧٦-٣٧٦ (كتاب الطلاق، باب من قال بالقرعة إذا تنازعوا فى الولد) ونصه: «عن زيد بن أرقم قال: كنت جالسا

عند النبى صلى الله عليه وسلم، فجاء رجل من اليمن، فقال: إن ثلاثة نفر من أهل اليمن أتوا عليا يختصمون إليه فى ولد، وقد وقعوا على امرأة فى طهر واحد، فقال لاثنين منهما: طيبا بالولد لهذا، فغليا، ثم قال لاثنين: طيبا بالولد لهذا، فغليا، ثم قال لاثنين: طيبا بالولد لهذا، فغليا، ثم قال: أنتم شركاء متشاكسون، إنى مقرع بينكم فمن قرع فله الولد، وعليه لصاحبيه ثلثا الدية، فأقرع بينها، فجعله لمن قرع، فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بدت أضراسه أو نواجذه»

قال المعلّق: «الأجلح (في سند الحديث) اسمه يحيى بن عبدالله الكندى، وغليا: أراد به: صاحا. وأصله فعل ماض من: غلت القدر تغلى غليانا. وفي نسخة: غلبا (بالباء الموحدة).

وذكر أبو داود رواية أخرى للحديث. وجاء الحديث ـ مع اختلاف في اللفظ في: سنن النسائي ٦/١٥٠ (كتاب الطلاق، باب القرعة في الولد إذا تنازعوا فيه . . )؛ المسند (ط . الحلبي) ٣٧٣/٤.

وقال الشوكاني في كتابه: «نيل الأوطار» ٧٨/٧-٨٠، في كتاب: اللَّعان، باب: الشركاء يطؤون الأمة في طهر واحد: «رواه الخمسة إلا الترمذي، ورواه النسائي وأبو داود موقوفا على على بإسناد أجود من إسناد المرفوع. وكذلك رواه الحميدي في مسنده وقال فيه: فأغرمه ثلثي قيمة الجارية لصاحبيه.

ثم قال الشوكاني: والحديث في إسناده يحيى بن عبدالله الكندى المعروف بالأجلح. قال المنذرى: لا يحتج بحديثه، وقال في الخلاصة: وثقه يحيى بن معين والعجلى. وقال ابن عدى: يعد في الشيعة، مستقيم الحديث، وضعفه النساثي.

قال المنذرى: ورواه بعضهم مرسلا. وقال النسائى: هذا صواب. وقال الخطابى: وقد تُكلم فى إسناد حديث زيد بن أرقم، انتهى. وقد رواه أبو داود من طريقين: الأولى من طريق عبدالله بن الخليل عن زيد بن أرقم عنه.

والثانية من طريق عبد خير عن زيد عنه. قال المنذرى: أما حديث عبد خير فرجال إسناده ثقات غير أن الصواب فيه الإرسال. انتهى. وعلى هذا لم تخل كل واحدة من الطريقين من علة، فالأولى فيها الأجلح، والثانية معلولة بالإرسال، والمراد بالإرسال ههنا الوقف كما عبر عن ذلك المصنف، لا ما هو الشائع في الاصطلاح من أنه قول التابعى: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم.

لكن جمهور الفقهاء لا يقولون بهذه، وأما أحمد فنُقل عنه تضعيف "الخبر فلم يأخذ به، وقيل: أخذ به. وأحمد أوسع الأثمة أخذاً بالقرعة، وقد أخذ بقضاء على في الزُبيّة "، وحديثها أثبت من هذا، رواه سماك ابن حرب، وأخذ به أحمد ". وأما الثلاثة فما بلغهم لا هذا ولا هذا، أو بلغهم ولم يثبت عندهم. وكان عند أحمد من العلم بالآثار، ومعرفة صحتها من سقمها، ما ليس لغيره.

صحح الشيخ أحمد شاكر رحمه الله سند الحديث في مواضعه الأربعة، وقال في شرحه: «على تفيئة ذلك: أي على أثره». وقال: «والحديث في مجمع الزوائد ٢٨٧/٦».

<sup>(</sup>۱) م، س، ب: بضعف.

<sup>(</sup>٢) ن: الربية؛ م: بيته؛ س، ب: الرتبة. والصواب ما أثبته. والزبية \_ كما شرحها الشيخ أحمد شاكر رحمه الله \_: حفيرة تحفر للأسد والصيد، ويغطى رأسها بما يسترها ليقع فيها.

الحديث في المسند (ط. المعارف) ٢ / ٢٤، ٣٧، ٣٧٦، ٣٧٠ ونصه (٢٤/٢): حدثنا أبوسعيد، حدثنا إسرائيل، حدثنا سماك، عن حنش، عن على قال: بعثنى رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى اليمن، فانتهينا إلى قوم قد بَنَوْا زُبِيَةٌ للأسد، فبينما هم كذلك يتدافعون إذ سقط رجل، فتعلق بآخر، ثم تعلق رجل بآخر، حتى صاروا فيها أربعة، فجرحهم الأسد، فانتدب له رجلٌ بحربة فقتله، وماتوا من جراحتهم كلّهم، فقاموا أولياء الأول إلى أولياء الآخر، فأخرجوا السلاح ليقتتلوا، فأتاهم على على تفيئة ذلك، فقال: تريدون أن تقاتلوا ورسول الله صلى الله عليه وسلم حيّ ؟! إنى أقضى بينكم قضاء إن رضيتم فهو القضاء، وإلا حَجز بعضكم عن بعض حتى تأتوا النبي صلى الله عليه وسلم فيكونَ هو الذي يقضى بينكم، فمن عَدّا بعد ذلك فلا حقّ له، اجمعوا من قبائل الذين حفروا البئر رُبُعَ الدية وثلث الدية ونصف الدية والدية كاملة، فللأول الربع، لأنه على الله عليه وسلم وهو عند مقام إبراهيم فقصّوا عليه القصة، فقال: أنا أقضى بينكم، واحتى، فقال رجل من القوم: إن عليًا قضى بيننا، فقصوا عليه القصة، فأجازه رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو عند مقام إبراهيم فقصّوا عليه القصة، فقال: أنا أقضى بينكم، الله صلى الله عليه وسلم واحتى، فقال رجل من القوم: إن عليًا قضى بيننا، فقصوا عليه القصة، فأجازه رسول الله صلى الله عليه وسلم».

وهذا يدل على فضل على، ولا نزاع في هذا، لكن لا يدل عَلَى أنه أقضى الصحابة.

وأما قوله: «معرفة القضايا بالإلهام»(١) فهذا خطاً؛ لأن الحكم بالإلهام بمعنى أنه من أُلْهِم أنه صادق حَكَم بذلك بمجرد الإلهام، فهذا (١) لا يجوز في دين المسلمين.

وفي الصحيح عن أم سلمة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إنكم تختصمون إلى ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض، وإنها أقضى بنحو مما أسمع، فمن قضيت له من حق أخيه شيئا فلا يأخذه، فإنها أقطع له قطعة من النار» فأخبر أنه يقضى بالسمع لا بالإلهام، فلو كان الإلهام طريقاً لكان النبي صلى الله عليه وسلم أحق بذلك، وكان الله يوحى إليه معرفة صاحب الحق، فلا يحتاج إلى بينة ولا إقرار، ولم يكن ينهى أحداً أن يأخذ مما يُقضى له. ولما حكم في اللعان بالفرقة قال: «إن جاءت به كذا فهو للزوج، وإن جاءت به كذا فهو للزوج، وإن جاءت به كذا فهو للذي رميت به فجاءت به على النعت المكروه، فقال: «لولا ما مضى من كتاب الله لكان لي ولها شأن» فلا النعت المكروه، فقال: «لولا ما مضى من كتاب الله لكان لي ولها شأن» النعت المكروه، فقال: «لولا ما مضى من كتاب الله لكان لي ولها شأن» النعت المكروه، فقال: «لولا ما مضى من كتاب الله لكان لي ولها شأن» النعت المكروه،

<sup>(</sup>١) وهو قوله الذي ذكرناه في التعليق الأسبق «.. من يقضى على سنن داود عليه السلام، يعنى به القضاء بالإلهام».

<sup>(</sup>۲) س، ب : وهذا...

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢/٦.

<sup>(</sup>٤) الحديث عن ابن عباس رضى الله عنهما فى: البخارى ١٠٠٦- ١٠١ (كتاب التفسير، سورة النور، باب ويدرأ عنها العذاب. .) وأزله: «أن هلال بن أمية قذف امرأته عند النبى صلى الله عليه وسلم بشريك بن سحماء . . . الحديث وفيه . . فقال النبى صلى الله عليه

فأنف ذ الحكم باليمين، ولم يحكم بالبيّنة (١).

وأما إن قيل: إنه يُلهم الحكم الشرعى؛ فهذا لابد فيه من دليل شرعى، لا يجوز الحكم / بمجرد الإلهام؛ فإن الذى ثبت بالنصّ أنه كان ملهماً هو عمر بن الخطاب، كما في الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «قد كان في الأمم قبلكم محدَّثون، فإن يكن في أمتى فعمر» ومع هذا فلم يكن يجوز لعمر أن يفتى ولا يقضى ولا يعمل بمجرد ما يُلقى في قلبه، حتى يعرض ذلك على الكتاب والسنة، فإن وافقه قبلَه، وإن خالفه ردَّه.

وأما ما ذكره من الحكومة في البقرة التي قتلت حماراً"، فهذا

وسلم: وأبصروها فإن جاءت به أكحل العينين سابغ الأليتين خَدَلَّجَ الساقين فهو لشريك ابن سحماء، فجاءت به كذلك، فقال النبى صلى الله عليه وسلم: ولولا ما مضى من كتاب الله لكان لى ولها شأن، والحديث فى: سنن أبى داود ٢٩٦٩-٣٦٩ (كتاب الطلاق، باب فى اللعان)؛ سنن الترمذى ٥/٢-١٣١ (كتاب التفسير، سورة النور)؛ سنن ابن ماجة ١/٨٦٦ (كتاب الطلاق، باب اللعان). وانظر: نيل الأوطار ٢٧/٧- ٦٨.

<sup>(</sup>١) ب: بالشبة . (٢) سبق هذا الحديث قبل قليل .

<sup>(</sup>٣) لم يذكر ابن تيمية قبل هذه الواقعة واقعة أخرى ذكرها ابن المطهر في (ك) ص ١٨١ (م) ونص كلامه: «وركبت جارية جارية أخرى فنخستها ثالثة، فوقعت الراكبة فماتت، فقضى عليه السلام بثلثى ديتها على النّاخسة والقامصة، وصوّبه النبى صلى الله عليه وآله». وأما قصة البقرة فهى في نفس الصفحة ونصها: «وقتلت بقرة حمارا، فترافع المالكان إلى أبى بكر، فقال: بهيمة قتلت بهيمة، لا شيء على ربّها. ثم مضيا إلى عمر، فقضى بذلك أيضا. ثم مضيا إلى على على عليه السلام فقال: إن كانت البقرة دخلت على الحمار في منامه، فعلى ربّها قيمة الحمار لصاحبه، وإن كان الحمار دخل على البقرة في منامها فقتلته، فلا غرم على صاحبها. فقال النبى صلى الله عليه وآله: لقد قضى على بن أبى طالب عليه السلام بينكما بقضاء الله عز وجل».

الحديث لا يُعرف، وليس هو في شيء من كتب الحديث والفقه، مع احتياج الفقهاء في هذه المسألة إلى نصّ، ولم يَذْكر له إسناداً، فكيف يُصدّق بشيء لا دليل على صحته؟ بل الأدلة المعلومة تدلّ على انتفائه.

ومع هذا فهذا الحكم الذى نقله عن على، وأن النبى صلى الله عليه وسلم أقرّه، إذا حُمل على ظاهره كان مخالفاً لسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ثبت عنه عليه وسلم وإجماع المسلمين؛ فإن النبى صلى الله عليه وسلم ثبت عنه أنه قال: «العجماء جُبَارً» وهذا في الصحيحين وغيرهما، واتفق العلماء على صحته وتلقيه بالقبول(١)، والتصديق والعمل به.

والعجماء تأنيث أعجم، وكل بهيمة فهى عجماء، كالبقرة والشاة وغيرهما. وهذه إذا كانت ترعى في المراعى / المعتادة، فأفلتت نهاراً ، من غير تفريط من صاحبها، حتى دخلت على حمار فأفسدته، أو

<sup>(</sup>۱) الحديث عن أبي هريرة رضى الله عنه في: البخارى ٢/ ١٣٠ (كتاب الزكاة، باب في الركاز الحُمُس، ونصه: والعجماء جُبَار، والبشر جُبَار، والمعدن جُبَار، وفي الركاز الخمس، وجاء الحديث في مواضع أخرى في البخارى (انظر فتح البارى، الأرقام الخمس، وجاء الحديث في مواضع أخرى في وفتح البارى» ٢٥٥/١٢ (العجماء ... البهيمة ... جُبَار: بضم الجيم وتخفيف الموحدة، هو الهدر الذي لا شيء فيه، كذا البهيمة ... جُبَار: بضم الجيم وتخفيف الموحدة، هو الهدر الذي لا شيء فيه، كذا أسنده ابن وهب عن ابن شهاب، وعن مالك: ما لا دية فيه، أخرجه الترمذى ... وقال الترمذى: فسر بعض أهل العلم، قالوا: العجماء الدابة المنفلتة من صاحبها، فما أصابت من انفلاتها فلا غُرم على صاحبها. والحديث في: مسلم ٣/ ١٣٣٤ (كتاب الديات، باب الحدود، باب جرح العجماء ...)؛ سنن أبي داود ٤/ ٢٧٣ (كتاب الزكاة، باب ما جاء أن العجماء جرحها جُبَار. . .)؛ سنن أنسائي ٥/ ٢٧٣ (كتاب الزكاة، باب المعدن) . العجماء جرحها جُبَار . . .)؛ سنن أحمد وموطأ مالك .

أفسدت زرعاً، لم يكن عَلَى صاحبها ضمان باتفاق المسلمين، فإنها عجماء لم يفرط صاحبها.

وأما إن كانت خرجت بالليل، فعلى صاحبها الضمان عند أكثر العلماء، كمالك والشافعى وأحمد، لقصة سليمان بن داود فى النفش()، ولحديث ناقة البراء بن عازب، فإنها دخلت حائطاً فأفسدته، فقضى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن عَلَى أهل المواشى ما أفسدت مواشيهم بالليل، وقضى على أهل الحوائط() بحفظ حوائطهم().

<sup>(</sup>۱) الإشارة هنا إلى قوله تعالى: ﴿وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم وكنا لحكمهم شاهدين \* ففهمناها سليمان . . ﴾ [سورة الأنبياء: ٧٩، ٧٩]. وذكر ابن كثير في تفسيره للآيتين ما رواه الطبرى عن ابن مسعود وابن عباس، ثم أورد ما رواه ابن أبي حاتم بسنده عن مسروق قال: والحرث الذي نفشت فيه الغنم إنما كان كرما نفشت فيه الغنم، فلم تَدَع فيه ورقة ولا عنقوداً من عنب إلا أكلته، فأتوا داود، فأعطاهم رقابها، فقال سليمان: لا، بل تُؤخذ الغنم فيعطاها أهل الكرم، فيكون لهم لبنها ونفعها، ويُعطى أهل الغنم الكرم فيصلحوه ويعمروه حتى يعود كالذي كان ليلة نفشت فيه الغنم، ثم يعطى أهل الغنم غنمهم، وأهل الكرم كرمهم. وهكذا قال شُريح ومُرة ومجاهد وقتادة وابن زيد وغير واحد».

ونفشت فيه غنم القوم، قال ابن قتيبة في وتفسير غريب القرآن، (ص ٢٨٧): رعت ليلا.

<sup>(</sup>٢) م: الحائط.

<sup>(</sup>٣) الحديث عن حرام بن مُحَيِّصة عن أبيه، وعن حرام بن مُحَيِّصة عن البراء بن عاذب رضى الله عنه في: سنن أبي داود ٤٠٤/٣٠٤ (كتاب البيوع والإجارات، باب المواشى تفسد زرع قوم (الحديثان رقم ٣٥٦٩، ٣٥٧٠)؛ سنن ابن ماجة ٧٨١/٢ (كتاب الأحكام، باب الحكم فيما أفسدت المواشى)؛ الموطأ ٧٤٧/٢ (كتاب الأقضية، باب القضاء في الضوارى والحريسة). وقال المحقق رحمه الله: وقال ابن عبدالبر: هكذا رواه مالك وأصحاب ابن شهاب عنه مرسلا، والحديث من مراسيل الثقات، وتلقاه أهل

وذهب أبوحنيفة وابن حزم وغيرهما إلى أنه لا ضمان في ذلك، وجعلوها داخلة في العجماء. وضعّف بعضهم حديث ناقة البراء(١).

وأما إن كان صاحبها اعتدى، وأرسلها فى زرع قوم، أو بقرب زرعهم"، أو أدخلها إلى اصطبل الحمار بغير إذن صاحبه فأتلفته، فهنا يضمن لعدوانه ".

فهذه قضية البقرة والحمار، إن كان صاحب البقرة لم يفرط ، فالتفريط

وقال مالك والشافعي: يضمن ما جنته ليلا ولا يضمن ما جنته نهارا. وهو قضاء شريح وحكم الشعبي. واحتجوا في ذلك بحديث ناقة البراء بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قضى أن على أهل الحوائط حفظها بالنهار، وعلى أهل الماشية ما أصابت بالليل.

قال على (بن حزم): لو صح هذا لما سبقونا إلى القول به، ولكنه خبر لا يصح، لأنه إنما رواه الزُّهرى عن حرام بن محيصة عن أبيه، ورواه الزهرى أيضا عن أبى أمامة بن سهل ابن حنيف أن ناقة للبراء..، فصح أنه مرسل، لأن حراما ليس هو ابن محيصة لصلبه، إنما هو ابن سعد بن محيصة، وسعد لم يسمع من البراء، ولا أبو أمامة، ولا حجة في منقطع، ولقد كان بلزم الحنيفيين القائلين: إن المرسل والمسند سواء أن يقولوا به، ولكن هذا مما تناقضوا فيه».

ثم ذكر ابن حزم الاحتجاج بقصة سليمان عليه السلام، ورد ذلك، وقال: «ولو رووا ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ما قامت به حجة لأنه مرسل».

الحجاز، وطائفة من أهل العراق، بالقبول، وجرى عمل أهل المدينة عليه. قلت أخرجه أبو داود موصولا في . . . ». والحديث أيضا في : المسند (ط الحلبي) ٤/٥/٤، ٢٩٥/٤ . ٤٣٧ .

<sup>(</sup>۱) قال ابن حزم في المحلى ١٤٦/٨ (ط. المنيرية ١٣٥٠): «ولا ضمان على صاحب البهيمة فيما جنته في مال أو دم ليلا أو نهاراً، لكن يؤمر صاحبه بضبطه، فإن ضبطه فذاك، وإن عاد ولم يضبطه بيع عليه، لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «العجماء جرحها جُبَان، وهو قول أبى حنيفة وأبى سليمان.

<sup>(</sup>۲) س، ب: زرع ، (۳) ن: لعداوته .

من صاحب الحمار، كما لو دخلت الماشية نهاراً فأفسدت الزرع، فإن صاحب الحمار لم يغلق عليه الباب "، كما لو دخلت البقرة على الحمار" إن كان الحمار نائما، وإن كان هو المفرّط بإدخالها إلى الحمار كان ضامنا. وأما أن يُجعل مجرد اعتداء الحمار على البقرة أو البقرة على الحمار" بدون تفريط صاحبها كاعتداء صاحبها "، فهذا يوجب كون البهيمة كالعبد، ما أتلفه يكون في رقبتها، ولا يكون جباراً، وهذا ليس من حكم المسلين، ومن نقل هذا عن النبي صلى الله عليه وسلم فقد كذب عليه.

وقد قلنا غير مرة: إن هؤلاء الجهّال يكذبون ما يظنّونه مدحا ويمدحون به، فيجمعون بين الكذب وبين المدح، فلا صدق ولا علم ولا عدل، فيضلّون في الخير والعدل. وقد تقدم الكلام على قوله في ألْحَقّ إسورة يونس: ٣٥].

<sup>(</sup>١) س: فإن صاحبها لم يغلق عليها الباب؛ ب: فإن صاحبه لم يغلق عليه الباب.

<sup>(</sup>Y) في جميع النسخ: كما لو دخل الحمار على البقرة، وهو خطأ. وأحسب أن الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>هـ ا بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٣) س: وأما أن يجعل مجرد اعتداء الحمار بدون تفريط؛ ب: وأما أن يجعل مجرد اعتداء البقرة بدون تفريط .

<sup>(</sup>٤) عبارة (كاعتداء صاحبها) : ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٥) ن: يطلون؛ م: فطلون؛ س، ب: يظنون. وأرجو أن يكون الصواب ما أثبته.

﴿فصل

تابع كلا الرابع: أنه كا أشجع الناس. الخ

قال الوافضى ": «الرابع: أنه كان أشجع الناس، وبسيفه ثبتت" قواعد الإسلام، وتشيّدت أركان الإيمان، ما انهزم فى مواطن " قطّ، ولا ضرب بسيف " إلاّ قطّ، طالما" كشف الكرب عن وجه رسول الله " صلى الله عليه وسلم، ولم يفرّ كما فرّ غيره، ووقاه بنفسه لما بات على " فراشه، مستترا بإزاره، فظنّه المشركون إيّاه، وقد اتفق المشركون على قتل رسول الله صلى الله عليه وسلم "، فأحدقوا به وعليهم السلاح، يرصدون طلوع الفجر ليقتلوه ظاهرا، فيذهب دمه، لمشاهدة بنى هاشم قاتليه من جميع القبائل، ولا يتم لهم الأخذ بثأره لاشتراك الجماعة في دمه، ويعود كل قبيل عن قتال رهطه. وكان ذلك

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٨١ (م) - ص ١٨٢ (م).

<sup>(</sup>۲) ن، م، س: ثبت.

<sup>(</sup>٣) ك (ص ١٨٢م): موضع .

<sup>(</sup>٤) ك: بسيفه.

<sup>(</sup>٥) ك: وطالما.

<sup>(</sup>٦) ن، س، ب: النبي.

<sup>(</sup>٧) م: في .

<sup>(</sup>٨) ك : وظن المشركون ـ وقد اتفقوا على قتل رسول الله صلى الله عليه وآله ـ أنه هو . . .

سبب حفظ دم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتمت السلامة، وانتظم به الغرض في الدعاء إلى الملة، فلما أصبح القوم، ورأوا(١) الفتك به، ثار إليهم، فتفرّقوا عنه حين عرفوه(١)، وانصرفوا وقد ضلت حيلهم(٩)، وانتقض تدبيرهم».

الرد عليه

والجواب: أنه لا رَبّ أن عليًا رضى الله عنه كان من شجعان الصحابة، وممن نصر الله الإسلام بجهاده، ومن كبار السابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار''، ومن سادات من آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله، وممن قتل بسيفه عدداً من الكفّار. لكن لم يكن هذا من خصائصه، بل غير واحد من الصحابة شاركه في ذلك، فلا يثبت بهذا فضله في الجهاد على كثير من الصحابة، فضلا عن أفضليته على الخلفاء، فضلا عن تعيين'' للإمامة.

### وأما قوله: (إنه كان أشجع الناس).

فهذا كذب، بل كان أشجع ، الناس رسول الله صلى الله عليه وسلم. كما في الصحيحين عن أنس قال: كان النبي صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) ك : وأرادوا.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س، ب: حين عرفهم. والتصويب من (ك).

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب : حيلتهم.

<sup>(</sup>٤) والأنصار: ليست في (م).

<sup>(</sup>٥) ب (فقط): تعينه.

<sup>(</sup>٦) م: كان أشجع؛ س، ب: بل أشجع.

وسلم أحسن الناس، وكان أجود الناس، وكان أشجع الناس. ولقد فزع أهل المدينة ذات ليلة، فانطلق ناس قبل الصوت، فتلقّاهم النبى صلى الله عليه وسلم راجعاً وقد سبقهم إلى الصوت، وهو على فرس لأبى طلحة عرى، في (١) عنقه السيف، وهو يقول: / «لن تراعوا». قال البخارى: استقبلهم وقد استبرأ الخبر (١).

ص ۲۶۱

172/2

وفى المسند عن على رضى الله عنه قال: «كان إذا اشتد البأس اتقينا برسول الله / صلى الله عليه وسلم، فهو كان أقرب إلى العدو منا» (٢).

والشجاعة تُفَسَّر بشيئين: أحدهما: قوة القلب وثباته عند المخاوف.

والثانى: شدة (١) القتال بالبدن، بأن يقتل كثيرا، ويقتل قتلا عظيما. والأول: هو الشجاعة، وأما الثاني فيدل على قوة البدن وعمله.

وليس كل من كان قوى البدن كان قوى القلب، ولا بالعكس. ولهذا

<sup>(</sup>۱) م: على.

<sup>(</sup>۲) الحديث عن أنس بن مالك رضى الله عنه فى: البخارى ٣٩/٤، ٥٦ (كتاب الجهاد والسير، باب الحمائل وتعليق السيف بالعنق، باب مبادرة الإمام عند الفزع، باب السرعة والسركض فى الفزع)، ١٣/٨ (كتاب الأدب، باب حسن الخلق والسخاء وما يكره من البخل)؛ مسلم ١٨٠٤-١٨٠٣ (كتاب الفضائل، باب فى شجاعة النبى عليه السلام وتقدمه للحرب)؛ سنن الترمذى ١١٧/٣-١١٨ (كتاب الجهاد، باب ما جاء فى الثبات عند القتال)؛ سنن ابن ماجة ٢٩/٢٦ (كتاب الجهاد، باب الخروج فى النفير)؛ المسند (ط. الحلي) ١١٥٠، ١٢٧، ١٧٥٠.

<sup>(</sup>٣) الحديث مع اختلاف في اللفظ من موضعين في المسند (ط. المعارف) ٢٢٨/٢ (رقم ٢٠٤٢)، ٣٤٣/٢ (رقم ١٣٤٦) وصحح الشيخ أحمد شاكر رحمه الله الحديثين. وجاء الحديث مختصرا بمعناه ٢٤/٢ (رقم ٢٥٤) وإسناده صحيح كذلك.

<sup>(</sup>٤) شدة: ساقطة من (م).

تجد الرجل الذي يقتل كثيراً ويقاتل إذا كان معه من يُومّنه، إذا خاف أصابه الجبن، وانخلع قلبه. وتجد الرجل الثابت القلب، الذي لم يقتل بيديه كثيرا، ثابتا في المخاوف، مقداما على المكاره(١). وهذه الخصلة يُحتاج إليها في أمراء الحروب وقواده ومقدّميه أكثر من الأولى؛ فإن المقدّه إذا كان شجاع القلب ثابتاً، أقدم وثبت ولم ينهزم، فقاتل معه أعوانه، وإذا كان جباناً ضعيف القلب ذلّ ولم يقدم ولم يثبت، ولو كان قوى البدن.

والنبى صلى الله عليه وسلم كان أكمل الناس فى هذه الشجاعة، التى هى المقصودة فى أثمة الحرب، ولم يقتل بيده إلا أبى بن خلف، قتله يوم أحد، ولم يقتل بيده أحداً لا قبلها ولا بعدها. وكان أشجع من جميع الصحابة، حتى أن جمهور أصحابه انهزموا يوم حُنين، وهو راكب على بغلة، والبغلة لا تكر ولا تفر، وهو يقدم عليها إلى ناحية العدو، وهو يقول

أنا الني لا(" كذب \* أنا ابن عبدالمطلب

فيُسمِّى نفسه، وأصحابه قد انكفَّوا عنه، وعدوه مقدم عليه، وهو مقدم على عدوه على بغلته، والعباس آخذ بعنانها ص

وكان على - وغيره - يتقون برسول الله صلى الله عليه وسلم لأنه

<sup>(</sup>١) م: مقدما في المكاره.

<sup>(</sup>٢) م: بلا .

<sup>(</sup>٣) سبق حديث غزوة حنين فيما مضى ٥/٦٣، ٦٤

أشجع منهم، وإن كان أحدهم قد قتل بيده(١) أكثر مما قتل النبي صلى الله عليه وسلم.

وإذا كانت الشجاعة المطلوبة من الأئمة شجاعة القلب، فلا ريب أن أبا بكر كان أشجع من عمر، وعمر أشجع من عثمان وعلى وطلحة والزبير. وهذا يعرفه من يعرف سيرهم وأخبارهم؛ فإن أبا بكر رضى الله عنه باشر الأهوال التى كان يباشرها النبي صلى الله عليه وسلم من أول الإسلام إلى آخره، ولم يجبن ولم يحرج ولم يفشل، وكان يقدم على المخاوف: يقى النبي صلى الله عليه وسلم بنفسه، يجاهد المشركين تارة بيده وتارة بلسانه وتارة بماله، وهو في ذلك كله مقدم.

وكان يوم بدر مع النبى صلى الله عليه وسلم فى العريش، مع علمه بأن العدو يقصدون مكان رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو ثابت القلب، ربيط الجأش، يظاهر النبى صلى الله عليه وسلم ويعاونه. ولما قام النبى صلى الله عليه وسلم يدعو ربّه ويستغيث ويقول «اللهم أنجز لى ما وعدتنى، اللهم إن تهلك هذه العصابة لا تُعبد، اللهم، اللهم. . . » جعل أبو بكر يقول له: يارسول الله هكذا مناشدتك ربك إنه سينجز لك ما وعدك ".

وهذا يدل على كمال يقين الصدِّيق، وثقته بوعد الله، وثباته وشجاعته: شجاعة إيمانية<sup>(۱)</sup> زائدة على الشجاعة الطبيعية.

<sup>(</sup>١) بيده: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٢) س، ب : وجعل .

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيما مضى ٦/ ١٣٠ ١٣٠ (٤) م: إيمان.

وكان حال رسول الله أكمل من حاله، ومقامة أعلى من مقامه. ولم يكن الأمر ـ كما ظنّه بعض الجهال . أن حال أبى بكر أكمل (1) \_ نعوذ بالله من ذلك \_ ولا نقص فى استغاثة النبى صلى الله عليه وسلم ربّه فى هذا المقام، كما توهّمه بعض الناس، وتكلّم أبن عقيل وغيره فى هذا الموضع بخطّل من القول مردود على من قاله، بل كان رسول الله صلى الله عليه جامعاً كاملا، له من كل مقام ذروة سنامه ووسيلته، فيعلم أن الالتفات إلى الأسباب شرك فى التوحيد، ومحو الأسباب أن تكون أسبابا قدح فى العقل، والإعراض عن الأسباب بالكليّة قدح فى الشرع، قدح فى الشرع، ويعلم أن عليه أن يجاهد المشركين ويقيم الدين بكل ما يقدر عليه من ويعلم أن عليه أن يجاهد المشركين ويقيم الدين بكل ما يقدر عليه من والاستغاثة به والدعاء له فيه أعظم الجهاد وأعظم الأسباب فى تحصيل والمامور ودفع المحذور.

170/2

ولهذا كان يستفتح بصعاليك / المهاجرين ، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم لما أقبلت قريش ومعه أصحابه واخبر أصحابه بمصارعهم، وقال: «هذا مصرع عُتبة بن ربيعة، وهذا مصرع شيبة بن ربيعة، وهذا مصرع أُميّة بن خلف، وهذا مصرع أبى جهل بن هشام،

<sup>(</sup>١) س، ب: أكبر.

<sup>(</sup>٢) سبق الحديث عن سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه وأوله أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يستفتح بصعاليك المهاجرين ويقول: «هل تنصرون إلا بضعفائكم». انظر ما سبق \$ 400/\$.

<sup>(</sup>٣) ن، م: قريش وقد خرج وأخبر. .

وهذا مصرع فلان» "ثم مع علمه أن ذلك سيكون، يعلم أن الله إذا قضى شيئا يكون، فلا يمنع ذلك أن يقضيه بأسباب تكون، وأن من الأسباب ما يكون العباد مأمورين به، ومن أعظم ما يُؤمر به الاستغاثة" بالله، فقام بما يؤمر به، مع علمه بأنه سيكون ما وُعد به، كما أنه يعبد الله ويطيعه، مع علمه بأن له السعادة في الآخرة.

والقلب إذا غشيته الهيبة والمخافة والتضرع قد يغيب عنه شهود ما يعلمه، ولا يمنعه ذلك أن يكون عالماً به مصدِّقا له، ولا أن يكون في اجتهادٍ وجهاد بمباشرة الأسباب. ومن علم أنه إذا مات يدخل الجنة "،

<sup>(</sup>۱) لم أجد حديثا بهذا اللفظ ، ولكن جاء حديث عن أنس بن مالك رضى الله عنه في مسلم (۱) لم أجد حديثا بهذا اللفظ ، ولكن جاء حديث عن أنس بن مالك رضى الله عليه وسلم الله عليه وسلم شاور أصحابه . . الخ وفي آخر هذا الحديث قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «هذا مصرع فلان» قال: ويضع يده على الأرض، هنها وهنهنا. قال فما ماط أحدهم (أي تباعد) عن موضع يد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وجاء حديث آخر بمعناه في سيرة ابن هشام ٢٩٧/٢؛ السيرة النبوية لابن كثير (تحقيق مصطفى عبدالواحد) ٣٩٣-٣٩٣؛ زاد المعاد ٣١٧٣/٣ على أن الخبر الذي ذكره ابن تيمية يشبه خبر رؤيا جهيم بن الصلت رضى الله عنه التي ذكرها ابن اسحاق في السيرة (سيرة ابن هشام ٢/ ٧٧٠) قال: إني رأيت فيما يرى النائم، وإني لبين النائم واليقظان، إذ نظرت إلى رجل قد أقبل على فرس حتى وقف، ومعه بعير له، ثم قال: قتل عُتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، وأبو الحكم بن هشام، وأمية بن خلف، وفلان وفلان وفلان. الخ. وانظر السيرة النبوية لابن كثير ٢/ ٣٩٨- ٣٩٩.

<sup>(</sup>٢) س، ب: الاستعانة.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: لم يدخل الجنة. وكتب في هامش (س) ما يلي: «لعل «لم» زائدة من سهو الناسخ، والله أعلم ـ ناقله».

لم يمنع ('' أن يجد بعض ألم الموت، والمريض الذي إذا أُخبر أن في دوائمه العافية، لا يمنعه ذلك أن يجد مرارة الدواء \_ فقام مجتهداً في الدعاء المأمور به، وكان هو رأس الأمر، وقطب رحى الدين، فعليه أن يقوم بأفضل مما('') يقوم به غيره.

وذلك الدعاء والاستغاثة كان أعظم الأسباب التي نزل بها النصر. ومقام أبي / بكر دون هذا، وهو معاونة الرسول والذبّ عنه، وإخباره بأنًا واثقون بنصر الله تعالى، والنظر إلى جهة العدو، وهل قاتلوا المسلمين أم لا؟ والنظر إلى صفوف المسلمين لثلا تختل، وتبليغ المسلمين ما يأمر به النبي صلى الله عليه وسلم في هذه الحال.

ولهذا قال تعالى ﴿ إِلاَّ تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَروا ثَانِي الْنَاسِ قَانِيَ الْنَاسِ الْغَارِ إِلَّا النَّاسِ الْغَارِ إِلَّا النَّاسِ الْغَارِ أَسْرَة التوبة: ٤٠]. وأخبر تعالى أن الناس إذا لم ينصروه فقد نصره الله، إذ أخرجه الذين كفروا ثاني اثنين إذ هما في الغار.

وهذه الحال كان الخوف فيها على النبى صلى الله عليه وسلم دون غيره. وسيأتى الكلام على هذه القصة في آخر الكتاب. والوزير مع الأمير له حال وللأمير صحال.

والمقصود هنا أن أبا بكر كان أشجع الناس، ولم يكن بعد الرسول

<sup>(</sup>١) ب: لم يمنعه.

<sup>(</sup>٢) ن،م،س:ما.

<sup>(</sup>٣) م: والأمين؛ ب: والأمير.

صلى الله عليه وسلم أشجع منه. ولهذا لما مات النبي صلى الله عليه وسلم، ونزلت بالمسلمين أعظم نازلة نزلت بهم، حتى أوهنت العقول، وطيشت(١) الألباب، واضطربوا اضطراب الأرشية في الطُّويِّ(١) البعيدة القعر، فهذا ينكر موته، وهذا قد أقعد، وهذا قد دُهش فلا يعرف من يمر عليه ومن يسلّم عليه، وهؤلاء يضجون بالبكاء، وقد وقعوا في نُسْخِة القيامة، وكأنها قيامة صغرى مأخوذة من القيامة الكبرى، وأكثر البوادى قد ارتدوا عن الدين، وذلَّت كُمَاتُه، فقام الصدِّيق رضى الله عنه بقلب ثابت، وفؤاد شجاع، فلم يجزع، ولم ينكل، قد جُمع له بين الصبر واليقين، فأخبرهم بموت النبي صلى الله عليه وسلم، وأن الله اختار له ما عنده، وقال لهم: «من كان يعبد محمداً فإن محمدا قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حيَّ لا يموت، ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْله الرُّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلبْ عَلَى عَقبَيْهِ فَلَن يَضُرُّ اللَّهَ شَيْعًا وَسَيَجْزى اللَّهُ الشَّاكِرِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ١٤٤]، فكأن الناس لم يسمعوا هذه الآية حتى تلاها الصدِّيق"، فلا تجد أحدا إلا وهو يتلوها، ثم خطبهم فثبّتهم وشجّعهم.

قال أنس: «خطبنا أبوبكر رضى الله عنه، وكنا كالثعالب، فمازال يشجعنا حتى صرنا كالأسود».

<sup>(</sup>١) م: أذهب العقول وطاشت.

 <sup>(</sup>٢) الرشاء: الحبل، أو حبل الدلو ونحوه... والجمع أرشية. والطُّوئُ: البئر المطوية بالحجارة، مذكر، فإن أنث فعلى المعنى..

<sup>(</sup>٣) م: تلاها أبو بكر.

وأخذ في تجهيز أسامة، مع إشارتهم عليه، وأخذ في قتال المرتدّين، مع إشارتهم عليه بالتمهّل والتربّص، وأخذ يقاتل حتى مانعى الزكاة، فهو مع الصحابة يعلّمهم إذا جهلوا، ويقوّيهم إذا ضعفوا، ويحثّهم إذا فتوى الله به علمهم ودينهم وقوّتهم، حتى كان عمر مع كمال قوّته وشجاعته \_ يقول له: يا خليفة رسول الله تألّف الناس، فيقول: علام أتألّفهم؟ أعلى دين مفترى؟ أم على شعر مفتعل؟ وهذا باب واسع يطول وصفه.

فالشجاعة المطلوبة من الإمام لم تكن في أحدٍ بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أكمل منها في أبي بكر، ثم عمر. وأما القتل فلا ريب أن ١٦٦/٤ غير على من الصحابة قتل من الكفّار أكثر مما قتل على ، / فإن كان من قتل أكثر يكون أشجع ، فكثير من الصحابة أشجع من على ، فالبراء من قتل أكثر يكون أشجع ، فكثير من الصحابة أشجع من على ، فالبراء ابن مالك (۱) \_ أخو أنس \_ قتل مائة رجل مبارزة ، غير من شورك في دمه . وأما خالد بن الوليد فلا يُحْصِى عدد من قتله إلا الله ، وقد انكسر في يده في غزوة مؤته تسعة أسياف ، ولا ريب أنه قتل أضعاف ما قتله على .

وكان لأبى بكر مع الشجاعة الطبيعية شجاعة دينية، وهى قوة (١) يقينية بالله عز وجل، وثقة بأن الله ينصره والمؤمنين. وهذه الشجاعة لا تحصل كل من كان (١) قوى القلب، لكن هذه تزيد بزيادة الإيمان واليقين،

<sup>(</sup>١) ن، م: فالبراء بن عازب، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) س، ب: دينية وقوة...

<sup>(</sup>٣) س : لا تحصل لكن من كان (وفي الهامش: لعله: إلا لمن)؛ ب: إلا لمن كان . .

وتنقص بنقص ذلك، فمتى تيقن أنه يغلب عدوه كان إقدامه عليه، بخلاف إقدام من لم يكن كذلك، وهذا كان من أعظم أسباب شجاعة المسلمين وإقدامهم على عدوهم، فإنهم كانوا أيقنوا بخبر الله ورسوله: أنهم منصورون وأن الله(1) يفتح لهم البلاد.

ومن شجاعة الصدّيق ما في الصحيحين عن عروة بن الزبير قال: سألت عبدالله بن عمرو" عن أشدّ ما صنع المشركون برسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: رأيت عُقبة بن أبي مُعيط جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو يصلّى، فوضع رداءه في " عنقه فخنقه خنقا شديدا، فجاء أبو بكر فدفعه عنه، وقال: ﴿ أَتَقْتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّى اللّهُ وَقَدْ جَاءَكُم بِالْبَيِّنَاتِ مِن رَّبِّكُمْ ﴾ [سورة غافر: ١٧٨] ه."

<sup>(</sup>١) س، ب: والله . .

<sup>(</sup>٢) م: بن عمر .

<sup>(</sup>٣) س، ب: من.

<sup>(</sup>٤) الحديث عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما في: البخارى ١٠/٥ (كتاب فضائل أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم، باب حيدثنا الحميدى ومحمد بن عبدالله..)، ٢/٥٤ (كتاب مناقب الأنصار، باب ما لقى النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه من المشركين بمكة)، ٢٧/٦ (كتاب التفسير، سورة المؤمن)؛ المسند ١٤٣/١١ وقال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله: «وهذا الحديث من رواية الوليد بن مسلم عن الأوزاعى ذكره ابن كثير في التفسير (٧: ٢٩٢) من رواية البخارى عن ابن المديني، وذكره في التاريخ (٣: ٤٥-٣٤) من رواية البخارى عن عياش بن الوليد. وقال في التاريخ: «انفرد به البخارى» يعنى عن صحيح مسلم، ولم يروه من أصحاب الكتب الستة غير البخارى، كما يتبين من ذخائر المواريث (٤٥٣٥)».

### وفصل ﴾

ومما ينبغى أن يُعلم أن الشجاعة إنما فضيلتها فى الدين لأجل الجهاد فى سبيل الله، وإلا فالشجاعة إذا لم يستعن بها صاحبها على الجهاد فى سبيل الله، كانت: إمّا وبالا عليه، إن استعان بها صاحبها على طاعة الشيطان، وإما غير نافعة له، إن استعملها فيما لا يقرّبه إلى الله تعالى.

فشجاعة على والزبير وخالد وأبى دجانة والبراء بن مالك وأبى طلحة، وغيرهم من شجعان الصحابة، إنما صارت من فضائلهم، لاستعانتهم بها على الجهاد في سبيل الله؛ فإنهم بذلك استحقوا ما حمد الله به المجاهدين.

وإذا كان كذلك، فمعلوم أن الجهاد منه ما يكون بالقتال باليد(١)، ومنه ما يكون بالحجة والبيان والدعوة.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَبَعَنْنَا فِي كُلِّ قُرْبَةٍ نَّذِيراً \* فَلاَ تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُم بِهِ جِهَاداً كَبِيراً ﴾ [سورة الفرةان: ٥١، ٥١] ( فأمره الله سبحانه وتعالى أن يجاهد الكفّار بالقرآن جهادا كبيرا ). وهذه السورة مكيّة نزلت بمكة، قبل أن يهاجر / النبي صلى الله عليه وسلم، وقبل أن يُؤمر بالقتال، ( ولم يؤذن له . وإنما كان هذا الجهاد ( العلم والقلب والبيان والدعوة لا بالقتال ). وأما القتال فيحتاج إلى التدبير والرأى،

<sup>-</sup>س ۱۰۰

<sup>(</sup>١) باليد: ساقطة من (س)، (ب). (٢-٢) : ساقط من (م).

<sup>(</sup> ١٠٠٠ : ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: وإنما كان هذا قتال الجهاد. . .

ويحتاج إلى شجاعة القلب، وإلى القتال باليد. وهو إلى الرأى والشجاعة في القلب في الرأس المطاع أحوج منه إلى قوة البدن. وأبو بكر وعمر رضى الله عنهما مقدّمان في أنواع الجهاد غير قتال البدن.

قال أبو محمد بن حزم ("): «وجدناهم يحتجّون بأن عليًّا كان أكثر الصحابة جهاداً وطعنا في الكفّار وضربا، والجهاد أفضل الأعمال. قال "): وهذا خطأ، لأن الجهاد ينقسم أقساما ثلاثة: أحدها: الدعاء إلى الله تعالى باللسان. والثانى: الجهاد عند الحرب بالرأى والتدبير. والثالث: الجهاد باليد في الطعن والضرب. فوجدنا الجهاد باللسان لا يلحق فيه أحد بعد النبي صلى الله عليه وسلم أبا بكر ولا عمر. أما أبو بكر فإن أكابر الصحاب أسلموا على يديه، فهذا أفضل عمل، وليس لعلى من هذا كثير حظ. وأما عمر فإنه من يوم أسلم عزّ الإسلام وعُبدَاللّه علانية "، وهذا أعظم الجهاد. وقد انفرد هذان الرجلان بهذين الجهادين الله على في هذا.

وبقى القسم الثانى، وهو الرأى والمشورة (أ)، فوجدناه خالصاً لأبى بكر ثم لعمر.

<sup>(</sup>١) في كتأبه والفِصَل، ٢١٢-٢١٦.

<sup>(</sup>٢) الفصل: قال أبو محمد.

<sup>(</sup>٣) الفصل: عزّ الإسلام، وعبدالله تعالى بمكة جهرا، وجاهد المشركين بمكة بيديه، فضرب وضُرب حتى ملّوه فتركوه، فعبدالله تعالى علانية.

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: والمشهرر. وفي هامش (س) كتب: وكذا في الأصل، وفي (ب): والتدبير. والمثبت من «الفِصَل».

بقى القسم الشالث، وهو الطعن والضرب والمبارزة، فوجدناه أقل مراتب الجهاد ببرهان ضرورى، وهو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لاشك عند كل مسلم فى أنه المخصوص بكل فضيلة، فوجدنا جهاده صلى الله عليه وسلم إنما كان فى أكثر أعماله وأحواله بالقسمين الأوّلين ١٦٧/٤ من الدعاء إلى الله عز وجل والتدبير والإرادة (١٠٠٠ / وكان أقل عمله الطعن والضرب والمبارزة، لا عن جبن، بل كان أشجع أهل الأرض قاطبة نفساً ويداً، وأتمهم نجدة، ولكنه كان يؤثر الأفضل فالأفضل من الأعمال، فيقدّمه (١٩٠٥ ويشتغل به، ووجدناه (٣٠٠ يوم بدر وغيره - كان أبو بكر معه لا يفارقه، إيثاراً من النبي صلى الله عليه وسلم له بذلك، واستظهاراً برأيه في الحرب، وأنساً بمكانه، ثم كان عمر ربما شورك في ("ذلك، وقد انفرد بهذا المحل دون على ودون سائر الصحابة، إلا في الندرة.

ثم نظرنا مع ذلك في " هذا القسم من " الجهاد، الذي هو الطعن والضرب والمبارزة، فوجدنا عليًا لم ينفرد بالسيوف " فيه، بل قد شاركه فيه غيره شركة العيان " كطلحة والزبير وسعد، ومن ( أ قُتل في صدر الإسلام، كحمزة وعبيدة بن الحارث بن عبدالمطلب ومصعب بن

(1)

الفصل: والإدارة. (٢) الفصل: قدمه عليه السلام.

<sup>(</sup>۳) ن، م، س: ووجدنا.

<sup>(\*</sup> ابين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٤) ن، س، ب: في.

<sup>(</sup>٥) ن، س، ب: الضرب والطعن.

<sup>(</sup>٦) الفصل : بالبسوق .

<sup>(</sup>٨) الفصل : وممن . . . .

<sup>(</sup>٧) م، الفصل: العنان.

عمير، ومن الأنصار سعد بن معاذ وسماك بن خرشة " يعنى أبا دجانة وغيرهما، ووجدنا أبا بكر وعمر قد شاركاه فى ذلك بحظ حسن، وإن لم يلحقا بحظوظ هؤلاء، وإنما ذلك لشغلهما بالأفضل من ملازمة رسول الله صلى الله عليه وسلم ومؤازرته فى حين الحرب، وقد بعثهما على البعوث أكثر مما بعث عليًا، وقد بعث أبا بكر إلى بنى فزارة وغيرهم، وبعث [عمر] إلى بنى فلان، وما نعلم لعلى بعثا إلا إلى بعض حصون فيشر ففتحه " فحصل أرفع أنواع الجهاد " لأبى بكر وعمر، وقد شاركا عليًا فى أقل أنواع الجهاد، مع جماعة غيرهم».

# ﴿فصل

قلت: وأما قوله: «بسيفه ثبت قواعد الإسلام<sup>(\*)</sup> وتشيدت أركان الدين»<sup>(\*)</sup>.

فهذا كذب ظاهر لكل من عرف الإسلام، بل سيفه جزء من أجزاء

التعليق على قول السرافسضسى: بسيف البت قواعسد الإسلام

<sup>(</sup>۱) س، ب: وسماك بن حارثة، وهو خطأ. وذكر ابن حجر في «الإصابة» ٩/٤ أبا دجانة الأنصاري وقال: «اسمه: سماك بن خرشة، وقيل: ابن أوس بن خرشة» وكذلك قال ابن عبدالبر في «الاستيعاب» ٤/٩٥. وذكر ابن حجر في «الإصابة» ٢/٧٥ صحابيا آخر اسمه «سماك بن خرشة الأنصاري» وقال: «آخر وهو غير أبي دجانة».

<sup>(</sup>٢) عمر: ساقطة من (ن)، (م)، (س)، (ب)، وأثبتها من الفصل ٢١٢/٤.

<sup>(</sup>٣) الفصل: ففتحه، وقد بعث إليه قبله أبا بكر وعمر فلم يفتحاه.

<sup>(</sup>٤) الفصل: الجهاد خالصا...

 <sup>(</sup>٥) ن، م، س: الإيمان. وسبقت العبارة في هذا الجزء، ص ٩٥ وفيها: الإسلام.

 <sup>(</sup>٦) سبقت العبارة من قبل وفيها: أركان الإيمان، وكذا هي في (ك).

كثيرة، جزء من أجزاء أسباب تثبيت قواعد الإسلام، وكثير من الوقائع التي ثبت بها الإسلام لم يكن لسيفه فيها تأثير، كيوم بدر: كان سيفا من سيوف كثيرة.

وقد قدمنا غير مرة أن غزوات القتال كلها كانت تسع غزوات، وعلى بعد موت النبى صلى الله عليه وسلم لم يشهد قتال الروم وفارس، ولم يُعرف لعلى غزاة أثر فيها تأثيرا منفردا كثيرا عن النبى صلى الله عليه وسلم، بل كان نصره في المغازى تبعاً لنصر رسول الله صلى الله عليه وسلم.

والحروب الكبار التى كان فيها هو الأمير ثلاثة: يوم الجمل والصفّين والنهروان. وفى الجمل والنهروان كان منصوراً، فإن جيشه كان أضعاف المقاتلين له، ومع هذا لم يستظهر على المقاتلين له()، بل مازالوا مستظهرين عليه إلى أن استُشهد إلى كرامة الله ورضوانه، وأمره يضعف، وأمر المقاتلين له يقوى.

وهذا مما يدل على أن الانتصار الذي كان يحصل له في حياة النبي صلى الله عليه وسلم كان نصراً من الله لرسوله، ولمن قاتل معه على دينه. فإن الله يقول: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ [سورة غافر: ٥١].

وكذلك انتصار غير على كانتصار أبى بكر وعمر وعثمان على من قاتلوه، إنما كان نصراً من الله لرسوله، كما وعده بذلك في كتابه.

<sup>(</sup>١) له: ساقطة من (س)، (ب).

﴿ فصل ﴾

التعليق على قول السرافيضي: ما انهزم قط

وأما قوله: «ما انهزم قط ».

فه و فى ذلك كأبى بكر وعمر وطلحة والزبير وغيرهم من الصحابة رضى الله عنهم. فالقول فى أنه ما انهزم، كالقول فى أن هؤلاء ما انهزموا قط. ولم يعرف لأحدٍ (١) من هؤلاء هزيمة، وإن كان قد وقع شىء فى الباطن ولم يُنقل، فيمكن / أن عليًا وقع منه ما لم يُنقل.

ظ۲٤٢

والمسلمون كانت لهم هزيمتان: يوم أحد، ويوم حنين. ولم يُنقل أن أحداً من هؤلاء انهزم، بل المذكور في السِّير والمغازى أن أبا بكر وعمر ثبتا مع النبي صلى الله عليه وسلم يوم أحد ويوم حنين، ولم ينهزما مع من انهزم. ومن نَقَل أنهما انهزما يوم حُنين فكذبه معلوم. وإنما الذي انهزم يوم أُحد عثمان، وقد عفا الله عنه. وما نقل من انهزام أبى بكر وعمر بالراية يوم حُنين فمن الأكاذيب المختلقة التي افتراها المفترون.

وقوله: «ما ضرب بسيفه إلا قط».

وعبلى قولته: ما ضرب بسيفه إلا قط

171/1

فهذا لا يعلم ثبوته ولا انتفاؤه، وليس معنا في ذلك نقل يعتمد عليه. ولو قال قائل في خالد والزبير والبراء بن مالك / وأبى دجانة وأبى طلحة ونحوهم: إنه ما ضرب بسيفه إلا قط، كان القول في ذلك كالقول في على، بل صدق هذا في مثل خالد والبراء بن مالك أولى.

فإن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «خالد سيف من سيوف الله سلّه الله على المشركين»("). فإذا قيل فيمن جعله الله من سيوفه: إنه ما

<sup>(</sup>١) ن، م: لم يعرف لواحد. (٢) سبق هذا الحديث فيما مضى ٤/٧٧٤.

ضرب إلا قطّ (۱) ، كان أقرب إلى الصدق، مع كثرة ما عُلم من قتل خالد في الحروب، وأنه لم يزل منصورا.

وقوله: وطالما كشف الكروب عن وجمه النبي صلى الله عليه وسلم

وأما قوله: «وطالما كشف الكروب عن وجه النبي صلى الله عليه وسلم».

فهذا كذب بيّن، من جنس أكاذيب الطرقية؛ فإنه لا يعرف أن عليّا كشف كربة عن وجه النبى صلى الله عليه وسلم قط، بل ولا يُعرف ذلك عن أبى بكر وعمر، وهما كانا أكثر جهادا منه، بل هو صلى الله عليه وسلم الذى طالما كشف عن وجوههم الكرب.

لكن أبو بكر دفع عنه لما أراد المشركون أن يضربوه ويقتلوه بمكة، جعل يقول: «أتقتلون رجلا أن يقول: ربِّنَى الله» حتى ضربوا أبا بكر. ولم يعرف أن عليًا فَعَل مثل هذا.

وأما كون المشركين أحاطوا به حتى خلّصه أبوبكر أو على بسيفه، فهذا لم ينقله أحد من أهل العلم ولا حقيقة له، لكن هذا الرافضى وأمشاله - كأنهم قد طالعوا<sup>(۱)</sup> السير والمغازى التى وضعها الكذّابون والطرقيّة، مثل كتاب وتنقلات الأنوار، للبكرى الكذّاب وأمثاله، مما هو من جنس ما يذكر في سيرة البطّال ودلهمة والعيار وأحمد الدنف والزيبق المصرى، والحكايات التى يحكونها عن هارون ووزيره مع العامة، والسيرة الطويلة التى وضعت لعنترة بن شداد.

وقد وضع الكذَّابون في مغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم ماهو

<sup>(</sup>١) في ولسان العرب: والقطُّ: القطع عامة، (٢) م: كانوا قد طالعوا.

من هذا الجنس، وهذا يصدّقه الجهّال ومن لم يكن عارفا بما ذكره العلماء من الأخبار الصحيحة في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم، وأما أهل العلم فيعلمون أن هذا كذب.

وما ذكره من مبيته على فراشه ، فقد قدمنا أنه لم يكن هناك خوف عَلَى على أصلاً . وأشهر ما نقل من ذلك ذبّ المؤمنين عن النبى صلى الله عليه وسلم يوم أحد ، لما ولّى أكثر المسلمين مدبرين ، فطمع العدو فى النس صلى الله عليه وسلم ، وحوصوا على قتله ، وطلب أميّة بن خلف قتله "، فقتله النبى صلى الله عليه وسلم بيده ، وشج المشركون جبينه ، وهشموا البيضة على رأسه ، وكسروا رباعيته . وذبّ عنه الصحابة الذين حوله ، كسعد بن أبى وقاص جعل يرمى والنبى صلى الله عليه وسلم يقول له ") : «ارم فداك أبى وأمى» ") .

ووقاه طلحة بيده، فشلت يد طلحة (١٠). وقُتل حوله جماعة من خيار المسلمين.

<sup>(</sup>١) س: وطمع أمية بن خلف قتله؛ ب: وطمع أمية بن خلف في قتله.

<sup>(</sup>٢) له: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) المحديث عن على بن أبي طالب رضى الله عنه في: البخارى ٣٩/٤ (كتاب الجهاد والسير، باب المِجَنَّ ومن يتترس بترس صاحبه) ولفظه: «ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يُفدِّى رجلاً بعد سعد، سمعته يقول: ارم فداك أبي وأمى». والحديث في: مسلم ١٨٧٦/٤ (كتاب فضائل الصحابة، باب في فضل سعد بن أبي وقاص. .)؛ سنن الترمذي ١٩٤٥ (كتاب المناقب، باب مناقب أبي إسحاق سعد بن أبي وقاص. .)؛ سنن ابن ماجة ٢١/١٤ (المقدمة، باب في فضائل أصحاب رسول الله . . . ، فضل سعد ابن أبي وقاص. .)؛ المسند (ط . المعارف) ٢١/٢، ٢٢٠- ٢٦٧

<sup>(</sup>٤) في البخاري ٩٧/٥ (كتاب المغازي، باب إذ همت طائفتان منكم أن تفشلا. .) . عن

وفى الحديث أن عليًا لما أمر فاطمة بغسل سيفه يوم أحد، قال: اغسليه غير ذميم. فقال النبى صلى الله عليه وسلم: «إن تكن أحسنت فقد أحسن فلان وفلان» وعدَّ جماعة من الصحابة(١).

### ﴿فصل

تابسع كلام الرافضى: وفى غزاة بلر.. الخ

قال الوافضى ": «وفى غزاة بدر، وهى أول الغزوات، كانت على رأس ثمانية عشر شهرا من مقدمه إلى المدينة "، وعمره سبع وعشرون سنة، قتل منهم ستة وثلاثين رجلا بانفراده، وهم " أعظم من نصف المقتولين، وشَرَك فى الباقين».

الرد عليه

**والجواب**: أن هذا من الكذب البيّن المفترى باتفاق أهل العلم، العالمين بالسير والمغازى. ولم يذكر هذا أحدٌ يُعتمد عليه في النقل، وإنما هو من وضع جهّال الكذّابين. بل في الصحيح قتل غير واحد لم يشرَك على في واحدٍ منهم، مثل أبي جهل، وعقبة بن أبي مُعيط، ومثل أحد ابني ربيعة: إما عتبة بن ربيعة، وإما شيبة بن ربيعة، وأبي بن خلف وغيرهم.

وذلك أنه لما برز من المشركين ثلاثة: عتبة، وشيبة، والوليد، فانتُدب

<sup>=</sup> قيس قال: رأيت يد طلحة شلاء وفي بها النبي صلى الله عليه وسلم يوم أحد. (١) سبق هذا الخبر فيما مضى ٤٨١/٤، وهو في سيرة ابن هشام ١٠٦/٣ بمعناه.

<sup>(</sup>٢) في (ك) ص ١٨٢ (م).

<sup>(</sup>٣) ك : من قدومه المدينة . (٤) س، ب : وهو .

لهم ثلاثة من الأنصار، فقالوا: من أنتم؟ فسمّوا أنفسهم (1). فقالوا: أكفاء كرام، ولكن نريد بنى عمنا. فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أقاربه بالبروز إليهم، فقال: «قم ياحمزة، قم ياعبيدة، قم ياعليّ» وكان أصغر المشركين هو الوليد، وأصغر المسلمين عليّ، فبرز هذا إلى هذا، / فقتل عليّ قرنه، وقتل حمزة قرنه. قيل: إنه كان عتبة، وقيل: كان شيبة. ١٦٩/١ وأما عبيدة فجرح قرنه، وساعده حمزة على قتل قرنه، وحُمل عبيدة بن الحارث".

وقيل: إن عليًا لم يقتل ذلك اليوم إلا نفراً دون العشرة، أو أقل، أو أكثر.

وغاية ما ذكره ابن هشام، وقبله موسى بن عقبة، وكذلك الأموى "،

<sup>(</sup>١) م : نفوسهم .

 <sup>(</sup>۲) انظر هذا الخبر في سيرة ابن هشام ۱۷۷/۲. وجاء الخبر في حديث عن على رضى الله عنه في: سنن أبي داود ۷۱/۳ (كتاب الجهاد، باب في المبارزة)؛ المسند (ط. المعارف) ۱۹۲/۲ (حديث رقم ۹٤۸).

اشتهر من مؤرخی السیرة الولید بن مسلم ویعرف بالأموی وهو أبو العباس الولید بن مسلم الأموی (بالولاء) الدمشقی، ولد سنة ۱۱۹ وتوفی سنة ۱۹۰، كان عالم الشام فی عصره، من حفاظ الحدیث ومن كتباب السیرة والمغازی، ألف حوالی ۷۰ كتبابا منها كتاب «المغازی» وقد وصل إلینا منه قطع فی صحیح البخاری. انظر: شذرات الذهب ۱۸۶۳؛ الأعلام ۱۹۳۹؛ سزكین م ۱ جـ ۲، ص ۹۸. ولكن ابن تیمیة یحدد لنا من یقصده بالأموی بعد صفحات (ص ۱۱۳) فیقول: وسعید بن یحیی الأموی والولید بن مسلم، ورجحت أن یكون الخطأ من ابن تیمیة أو من النساخ. والصواب هو یحیی بن سعید بن أبان، أبو أیوب، الأموری، الكوفی ولد سنة ۱۱۶ وتوفی سنة ۱۹۶ وله كتاب «المغازی» ذكره سزكین م ۱ جـ ۲ ص ۹۸-۹۷، وتكلم علیه: وانظر أیضا: تهذیب التهدیب ذكره سزكین م ۱ جـ ۲ ص ۹۸-۹۷، وتكلم علیه: وانظر أیضا: تهذیب التهدیب

ص ۳٤۳

تابع كلام

البرافضى: وفي غزاة أحسد لما انهزم السنساس

كلهم عن النبى صلى الله عليسه

وسلم إلا على بن أبى طالب

الخ

جميع ما ذكروه / أحد عشر نفسا، واختُلف في ستة أنفس، هل قتلهم هو أو غيره، وشارك في ثلاثة. هذا جميع ما نقله هؤلاء الصادقون (١٠).

﴿فصل

قال الوافضى ": «وفى غَزاة أحد لمّا انهزم الناس كلهم عن النبى صلى الله عليه وسلم إلا على بن أبى طالب، ورجع "إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم نفر يسير، أولهم عاصم بن ثابت، وأبودجانة، وسهل بن حنيف، وجاء عثمان بعد ثلاثة أيام، فقال له النبى صلى الله عليه وسلم: لقد ذهبت فيها عريضة. وتعجبت الملائكة من شأن على "، فقال جبريل وهو يعرج إلى السماء:

لا سيف إلا ذو الفقا : رولا فتى إلا على

وقتل أكثر (°) المشركين في هذه الغزاة، وكان الفتح فيها على يده. وروى قيس بن سعد قال (°): سمعت عليًا يقول: أصابني

<sup>(</sup>۱) انظر في ذلك ابن هشام ٢/٣٦٥ ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) في (ك) ص ١٨٢ (م) - ١٨٣ (م).

<sup>(</sup>٣) ك: إلا على بن أبي طالب عليهما السلام وحده ثم رجع..

<sup>(</sup>٤) ك (ص ١٨٣ م) : من ثبات على عليه السلام ..

<sup>(</sup>٥) ك : وقتل على عليه السلام أكثر...

<sup>(</sup>٦) ك : روى قيس بن سعد عن أبيه قال. .

يوم أحد ستة عشر ضربة "، سقطت إلى الأرض فى أربع منهن، فجاءنى رجل حسن الوجه حسن اللمّة" طيّب الريح، فأخذ بضبعيّ، فأقامنى، ثم قال: أقبل عليهم فقاتل فى طاعة الله وطاعة رسوله، فهما عنك راضيان. قال علىّ: فأتيت النبى صلى الله عليه وسلم وأخبرته. فقال: يا على أما تعرف الرجل؟ قلت: لا، ولكن شبّهته بدِحْيَة الكلبى. فقال: ياعلى أقرّ الله عينيك"، كان ذاك جبريل» ".

والجواب: أن يقال: قد ذكر في هذه من الأكاذيب العظام التي لا تنفق الردعليه إلا على من لم يعرف الإسلام، وكأنه يخاطب بهذه الخرافات من لا يعرف ما جرى في الغزوات. كقوله: «إن عليا قتل أكثر المشركين في هذه الغزاة، وكان الفتح فيها على يده».

فيقال: آفة الكذب الجهل. وهل كان في هذه الغزاة فتح؟ بل كان المسلمون قد هزموا العدو أولا، وكان النبي صلى الله عليه وسلم قد وكَّل بثغرة الجبل الرماة، وأمرهم بحفظ ذلك المكان، وأن لا يأتوهم سواء غلبوا أو غُلبوا. فلما انهزم المشركون صاح بعضهم: أي قوم الغنيمة! فنهاهم أميرهم عبدالله بن جبير، ورجع العدو عليهم، وأمير المشركين

<sup>(</sup>۱) ستة عشر ضربة: كذا في (ك) وفي سائر النسخ نقلا عنها، وهو خطأ. والصواب: ست عشرة ضربة.

<sup>(</sup>۲) س، ب: اللحية.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: عيناك.

<sup>(</sup>٤) ك: فإنه كان جبريل عليه السلام.

إذ ذاك خالد بن الوليد، فأتاهم من ظهورهم، فصاح الشيطان: قُتل محمد. واستشهد في ذلك اليوم نحو سبعين، ولم يبق مع النبي صلى الله عليه وسلم ذلك اليوم إلا اثنا عشر رجلا، فيهم أبوبكر وعمر.

وأشرف أبو سفيان فقال: أفى القوم محمد؟ أفى القوم محمد؟ والحديث فى الصحيحين ()، وقد تقدّم لفظه (). وكان يوم بلاء وفتنة وتمحيص، وانصرف العدوّ عنهم منتصرا، حتى هم بالعَوْد () إليهم، فندب النبى صلى الله عليه وسلم المسلمين لِلحَاقِهِ.

وقيل إن في هؤلاء نزل قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ الْقَرْحُ ﴾ [سورة آل عمران: ١٧٢] وكان في هؤلاء المنتَدَبين: أبوبكر والزبير. قالت عائشة لابن الزبير: أبوك وجدّك ممن قال الله فيهم: ﴿ اللَّهِ يَن اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ الْقَرْحُ ﴾ (أ) ، ولم يقتل يومئذ من المشركين إلا نفرٌ قليل، وقصد العدو رسول الله صلى الله عليه وسلم واجتهدوا في قتله، وكان ممن ذبّ عنه

<sup>(</sup>١) م: في الصحيح.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢١/٥، ٥٢٣/١.

<sup>(</sup>٣) س، ب: بالعدو، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) الحديث عن عائشة رضى الله عنها فى: البخارى ١٠٢/ (كتاب المغازى، باب الذين استجابوا لله والرسول) ونصه: قالت لعروة: يا ابن اختى كان أبوك منهم: الزبير وأبوبكر لما أصاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ما أصاب يوم أحد وانصرف عنه المشركون خاف أن يرجعوا. قال: «من يذهب فى إثرهم؟ عنائلدب منهم سبعون رجلا. قال: كان فيهم أبوبكر والزبير. والحديث فى: مسلم ٤/١٨٨٠ (كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل طلحة والزبير. .)؛ تفسير ابن كثير /١٤٨١ (كتاب فضائل المحابة،

يومئذ سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه، وجعل يرمى عنه، والنبى صلى الله عليه وسلم يقول له: «ارم فداك أبى وأمى».

وفى الصحيحين عن سعد قال: جمع لى رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أبويه يوم أحد (١). وكان سعد مجاب الدعوة مسدد الرمية.

وكان فيهم أبو طلحة رامياً، وكان "شديد النزع، وطلحة بن عبيدالله: وقى النبى صلى الله عليه وسلم بيده فشُلّت يده. وظاهر النبى صلى الله عليه وسلم بين درعين، وقُتل دونه نفر.

قال ابن إسحاق في «السيرة» في النفر الذين قاموا دون رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى الله عليه وسلم قال أن : «ترس / دون النبي صلى الله عليه وسلم أبو دجانة بنفسه : يقع النبل في ظهره وهو منحن عليه، حتى كثر فيه النبل. ورمى سعد بن أبي وقاص دون النبي صلى الله عليه وسلم. قال سعد: فلقد رأيته يناولني النبل، ويقول أن : «ارم فداك أبي وأمي»، حتى إنه ليناولني السهم ماله نصل، فيقول: «ارم» (أن).

<sup>(</sup>۱) الحديث عن سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه في: البخارى ۲۲/٥ (كتاب فضائل أصحاب النبي . . . )؛ مسلم ١٨٧٦/٤ (كتاب فضائل الصحابة، باب في فضل سعد . . . )؛ سنن الترمذي ٢١٤/٥ (كتاب المناقب، باب مناقب أبي إسحاق سعد . . . )؛ سنن ابن ماجة ٢٧/١ (المقدمة، باب في فضائل أصحاب رسول الله . . ، فضل سعد . . )؛ المسند (ط . المعارف) رقم ١٤٩٥، ١٤٩٥

<sup>(</sup>٢) س، ب: فكان.

<sup>(</sup>٣) في: سيرة ابن هشام ٨٧/٣.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام: وهو يقول.

<sup>(</sup>٥) ابن هشام: ارم به. والكلام التالي بعد هذه العبارة في سيرة ابن هشام ٨٦/٣.

وقال النبى صلى الله عليه وسلم حين غشيه القوم: «من رجل" يشرى لنا نفسه؟ . . . . فقام " زياد بن السكن فى نفر : خمسة من الأنصار وبعض الناس يقول: إنما هو عمارة بن زيد " بن السكن ـ فقاتلوا دون رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلا ، ثم رجلا ، يُقتلون دونه ، حتى كان آخرهم زياد أو عمارة " فقاتل حتى أثبتته الجراحة ، ثم فاءت فئة من المسلمين فأجهضوهم عنه . فقال النبى صلى الله عليه وسلم : «أدنوه منى الدنوه منه ، فوسده قدمه ، فمات وخدّه على قدم النبى صلى الله عليه وسلم . عليه وسلم .

قال": «وحدثنى عاصم بن عمر بن قتادة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رمى عن قوسه" حتى اندقت سِيَتُها"، فأخذها قتادة بن النعمان، فكانت عنده، وأصيبت يومئذ عين قتادة بن النعمان، حتى وقعت على وجنته ". وحدثنى عاصم بن عمر بن قتادة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ردّها بيده وكانت" أحسن عينيه وأحدّهما» (۱۰).

<sup>(</sup>١) رجل: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) بعد كلمة ونفسه يوجد في سيرة ابن هشام عبارات استفرقت سطراً لم يذكرها ابن تيمية.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام : بن يزيد . . (١) ن ، م ، س : زياد بن عمارة .

<sup>(</sup>٥) أي ابن إسحاق في دسيرة ابن هشام ٢٧/٣٠.

 <sup>(</sup>٦) م: رمى بيده عن قوسه.
 (٧) السية: طرف القوس.

<sup>(</sup>A) ن، م، س: وجنتیه.(P) ابن هشام: فکانت.

<sup>(</sup>١٠) ذكر ابن حجر هذا الخبر في ترجمة قتادة بن النعمان في دالإصابة، ٢١٧/٣ وقال إن الواقعة حدثت في غزوة بدر، ثم قال: هوجاء من أوجه أخر أنها أصيبت يوم أحد. أخرجه الدارقطني وابن شاهين من طريق عبدالرحمن بن يحيى العلرى عن مالك عن عاصم بن عمر بن قتادة عن محمود بن لبيد عن قتادة بن النعمان أنه أصيبت عينه يوم أحد فوقعت

ولم يكن على ولا أبو بكر ولا عمر من الذين كانوا يدفعون عن النبى صلى الله عليه وسلم، بل كانوا مشغولين بقتال آخرين، وجرح النبى صلى الله عليه وسلم في جبينه، ولم يجرح على .

فقوله: «إن عليًا قال أصابتني يوم / أحد ست عشرة (١) ضربة، ظ٣٤٣ سقطت إلى الأرض في أربع منهن (١).

كذب عَلَى على ، وليس هذا الحديث في شيء من الكتب المعروفة عند أهل العلم . فأين إسناد هذا؟ ومن الذي صححه من أهل العلم ؟ وفي أي كتاب من الكتب التي يُعتمد على نقلها ذكر هذا؟ بل الذي جُرح رسول الله صلى الله عليه وسلم وكثير من الصحابة .

قال ابن إسحاق ": «فلما انتهى رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى فجاء فَم الشُّعب خرج على بن أبى طالب حتى ملأ درقته من المهراس (1) فجاء

على وجنته، فردها النبى صلى الله عليه وآله وسلم فكانت أصح عينيه. وأخرجه السدارقطنى والبيهقى فى والدلائل، من طريق عياض بن عبدالله بن أبى سرح عن أبى سعيد الخدرى عن قتادة أن عينه ذهبت يوم أحد، فجاء النبى صلى الله عليه وآله وسلم فردها فاستقامت. وساقها ابن إسحاق عن عاصم بن عمر بن قتادة مطولة مرسلة».

<sup>(</sup>١) م : سبعة عشر.

<sup>(</sup>٢) س، ب: سقطت في أربع منهن إلى الأرض.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٧/ ٩٠\_٩١.

<sup>(</sup>٤) ن، س: حتى ملأ ترسه درقته من المهراس؛ ب: حتى ملأ ترسه من المهراس؛ ابن هشام: حتى ملأ درقته ماءً من المهراس. وفي «اللسان»: «الدرقة الحَجَفة وهي ترس من جلود ليس فيه خشب ولا عَقَب». وفي التعليق على ابن هشام: «قال أبوذر: قال أبو العباس: المهراس: ماء بأحد. وقان غيره: المهراس: حجر ينقر ويجعل إلى جانب البثر، ويصب فيه الماء ليتفع به الناس».

به رسول<sup>(۱)</sup> الله صلى الله عليه وسلم ليشرب منه، فوجد له ريحاً، فعافه فلم يشرب منه، وغسل عن وجهه الدم، وصب على رأسه وهو يقول: «اشتد غضب الله على من أدمى (۱) وجه نبيه» (۳).

وقوله: «إن عثمان جاء بعد ثلاثة أيام» كذب آخر.

وقوله: «إن جبريل قال وهو يعرج:

لا سيف إلا ذو الفقا : رولا فتى إلا على (١٠) الله على الله

كذب باتفاق الناس؛ فإن ذا الفقار لم يكن لعلى، ولكن كان سيفا لأبى جهل غنمه المسلمون يوم بدر، فروى الإمام أحمد والترمذى وابن ماجه عن ابن عباس قال: تنفّل رسول الله صلى الله عليه وسلم سيفه

<sup>(</sup>١) ابن هشام : فجاء به إلى رسول... (٢) ابن هشام ٩١/٣ : دمَّى.

<sup>(</sup>٣) في البخارى ١٠١/٥ (كتاب المغازى، باب ما أصاب النبى صلى الله عليه وسلم من الجراح يوم أحد) عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «اشتد غضب الله على من قتله النبى صلى الله عليه وسلم في سبيل الله، اشتد غضب الله على قوم دُمُّوا وجه نبى الله صلى الله عليه وسلم، وجاءت عبارة «اشتد غضب الله على قوم دُمُّوا وجه رسوله» مرفوعة إلى النبى صلى الله عليه وسلم ضمن حديث مطول عن ابن عباس في المسند (ط. المعارف) ١٩٩٤-١١١ (رقم ٢٩٠٩) فيه أخبار غزوة أحد وصحح الشيخ أحمد شاكر رحمه الله إسناده وقال إن الحاكم رواه في المستدرك ٢٩٦/٢-٢٩٧ وصححه هو والذهبى وذكره ابن كثير في التفسير ٢/ ٢٦١-٢٦ ونقل كلام ابن كثير عنه، ثم ذكر أنه في «مجمع الزوائد» ٢/ ١١١- ١١١ وفي «الدر المنثور» ٢/ ٨٤/ ثم قال: «وهو حديث غريب حقا، في لفظه ما يوهم أن ابن عباس شهد الوقعة، وما كان ذلك قط، فإنه كان إذ ذاك طفلا مع الرواة أن يذكر من حدّث ابن عباس به».

<sup>(</sup>٤) سبق الكلام على هذا الخبر فيما مضى ٥٠/٦٩- ٦٩.

ذا الفقار يوم بدر، وهو الذي رأى فيه الرؤيا يوم أحد. قال: «رأيت في سيفى ذى الفقار فلاً فأوّلتُه فَلاً يكون فيكم، ورأيت أنّى مُردف كبشا، فأوّلته كبش الكتيبة، ورأيت أنى في درع حصينة، فأوّلتها المدينة، ورأيت بقراً تذبح، فبقر والله خير» فكان الذي قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱).

وهذا الكذب المذكور في ذي الفقار من جنس كذب بعض الجهّال: أنه كان له سيف يمتد إذا ضرب به كذا وكذا ذراعاً، فإن هذا مما يعلم العلماء أنه لم يكن قط: لا سيف على ولا غيره. ولو كان سيفه يمتدُّ لمدَّه يوم قاتل معاوية.

<sup>(</sup>۱) الحديث عن ابن عباس رضى الله عنهما في: المسند (ط. المعارف) 187-187. (المعارف) وقال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في تعليقه: وإسناده صحيح. ابن أبي الزناد هو عبدالرحمن. والحديث ذكره ابن كثير في التاريخ ١٤/١-١٢ من رواية البيهقي من طريق ابن وهب عن ابن أبي الزناد بأطول مما هنا، وقال: رواه الترمذي وابن ماجة من حديث عبدالرحمن بن أبي الزناد عن أبيه، به. ذوالفقار (بفتح الفاء): سمى بذلك لانه كانت فيه حفر صغار حسان، والسيف المفقر: الذي فيه حزوز مطمئنة عن متنه. الفل (بفتح الفاء وتشديد اللام): الثلم في السيف، وأصله الكسر والضرب، ومنه (الفل) للقوم المنهزمين، ووجدت أن ابن ماجة ذكر الحديث مختصرا في سننه ١٩٣٩/ (كتاب الجهاد، باب السلاح) ولفظه فيه: وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم تنفل سيفه ذا الفقار يوم بدر، وجاء الحديث في المسند (ط. الحلبي) ٢٦٧/٣ عن أنس رضى الله عنه ولفظه رأيت فيما يرى الناس كأني مردف كبشاً، وكان ظبة سيفي انكسرت، فأولت أني أقتل صاحب الكتيبة، وأن رجلا من أهل بيتي يُقتل، وفي ابن هشام ٣/٦٦-٢٠: وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إني قد رأيت والله خيرا. رأيت بقراً، ورأيت في ذباب سيفي ثُلُماً، ورأيت أني أدخلت يدى في درع حصينة، فأولتها المدينة، قال ابن هشام: وحدّثني بعض أهل العلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ورأيت بقراً لي هشام: وحدّثني بعض أهل العلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ورأيت بقراً لي هشام: وحدّثني بعض أهل العلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ورأيت بقراً لي هشام: وحدّثني بعض أهل العلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ورأيت بقراً لي هشام: وحدّثني بعض أهل العلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ورأيت بقراً لي

وقال بعض الجهال: إنه مدّ يده حتى عبر الجيش على يده بخيبر، وإنه قال للبغلة: «قطع الله نسلك» فانقطع نسلها. فهذا من الكذب البيّن؛ فإنه يوم خيبر لم يكن معهم بغلة، ولا كان للمسلمين بغلة على عهد النبى صلى الله عليه وسلم إلا بغلته التى أهداها له المقوقس، وذلك بعد غزوة خيبر، بعد أن أرسل إلى الأمم، وأرسل إلى ملوك الأرض": هرقل ملك الشام، وإلى المقوقس ملك مصر، وإلى كسرى ملك الفرس. وأرسل إلى ملوك" العرب مثل صاحب اليمامة وغيره.

وأيضا فالجيش لم يعبر أحدً منهم على يد على ولا غيره، والبغلة لم تزل عقيما قبل ذلك، ولم تكن قبل ذلك تلد فعقمت، ولو قدر أنه دَعَا على بغلة معيّنة لم تعمّ الدعوة جنس البغال.

ومثل هنذا / الكذب الظاهر قول بعض الكذّابين: إنه لما سُبِى الماء بعض أهل البيت حُملوا على الجمال عرايا، فنبتت لهم سنامات من يومثذ، وهي البخاتي. وأهل البيت لم يُسب أحد منهم في الإسلام، ولا حُمل أحدٌ من نسائهم مكشوف العورة، وإنما جرى هذا على أهل البيت في هذه الأزمان بسبب الرافضة، كما قد علمه الخاص والعام.

بل هذا الكذب مثل كذب من يقول: إن الحجّاج قتل الأشراف، والحجّاج "لم يقتل أحداً من بني هاشم، مع ظلمه وفتكه بكثير من

تذبع. قال: فأما البقر فهى ناس من أصحابى يقتلون. وأما النَّلم الذى رأيت في ذباب سيفى، فهو رجل من أهل بيتي يقتل، ولم أعرف مكان الحديث في سنن الترمذي.

<sup>(</sup>١) ن، م، س: الى ملوك الشام ولعل الصواب ما أثبته.

 <sup>(</sup>٢) ن، م، س: ملك، وهو خطأ. (٣) والحجاج: ساقطة من (ب) فقط.

غيرهم، لكن قتل كثيراً من أشراف العرب، وكان عبدالملك قد أرسل إليه أن لا يقتل أحداً من بنى هاشم، وذكر له أنه لما قُتل الحسين فى ولاية بنى حرب ـ يعنى ملك يزيد \_ أصابهم شرِّ، فاعتبر عبدالملك بذلك، فنهاه أن يقتل أحداً من بنى هاشم، حتى أن الحجّاج طمع أن يتزوج هاشمية، فخطب إلى عبدالله بن جعفر ابنته، وأصدقها صداقاً كثيرا، فأجاب عبدالله إلى ذلك، فغضب من ذلك مَنْ غضب مِن أولاد عبدالملك، ولم يروا الحجّاج أهلًا لأن يتزوج واحدة من بنى هاشم، ودخلوا على عبدالملك وأخبروه بذلك، فمنع الحجّاج من ذلك، ولم يروه كفؤا لنكاح هاشمية ولا أن يتزوجها.

وبالجملة فالأحاديث التى ينقلها كثير من الجهّال لا ضابط لها، لكن منها ما يُعرف كذبه بالعادة، ومنها ما يُعرف كذبه بالعادة، ومنها ما يُعرف كذبه بأنه خلاف ما عُلم بالنقل الصحيح، ومنها ما يُعرف كذبه بطرق أخرى.

# ﴿ فصل ﴾

قال الرافضى ('): «وفى غزاة الأحزاب، وهى غزاة الخندق، لما فرغ النبى صلى الله عليه وسلم من عمل (') الخندق، أقبلت

تابع كلام

السرافيضى على شجساعسة على

رضى الله عنه

<sup>(</sup>۱) في (ك) ص ۱۸۳ (م) - ۱۸۶ (م).

<sup>(</sup>٢) عمل : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>-1.0-</sup>

قريش يقدمها أبوسفيان وكنانة وأهل تهامة في عشرة آلاف، وأقبلت غطفان ومن تبعها من أهل نجد، ونزلوا من فوق المسلمين ومن تحتهم، كما قال تعالى: ﴿ إِذْ جَاءُوكُم مِّن فَوْقَكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ ﴾ [سورة الأحزاب: ١٠]، فخرج عليه الصلاة والسلام بالمسلمين مع ثلاثة آلاف()، وجعلوا الخندق بينهم، واتفق المشركون مع اليهود، وطمع المشركون بكثرتهم وموافقة اليهود، وركب عمرو بن [عبد] ودِّن وعكرمة بن أبي جهل، ودخلا من مضيق في الخندق إلى المسلمين، وطلبا المبارزة، فقام على وأجابه، فقال النبي " صلى الله عليه وسلم: إنه عمرو، فسكت. ثم طلب المبارزة ثانيا وثالثا، وكل" ذلك يقوم عليّ، ويقـول له النبي صلى الله عليه وسلم: إنه عمرو، فأذِن له في الرابعة، [فقال له عمرو: ارجع يا ابن أخي فما أحب أن أقتلك] (٠٠). فقال له على: كنت عاهدت / الله أن لا يدعوك رجل من قريش إلى إحدى خلتين الا أخذتها منه، وأنا أدعوك

722

<sup>(</sup>١) ك : النبي صلى الله عليه وسلم وآله بالمسلمين وهم ثلاثة آلاف.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س، ب: عمرو بن ود. والمثبت من (ك) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٣) ك: وطلب.

<sup>(</sup>٤) فقال: ساقطة من (س)، (ب). وفي (ك): فقال له النبي...

<sup>(</sup>٥) ك: وفي كل...

 <sup>(</sup>٦) ما بين المعقوفتين زيادة من هامش (ك) وسقطت من جميع النسخ.

<sup>(</sup>٧) ن، س: احد جبلتين؛ م: احد خلتين؛ ك: بإحدى خصلتين. والمثبت من (ب).

إلى الإسلام. قال عمرو: لا حاجة لي بذلك. قال: أدعوك إلى البراز. قال: ما (١) أحب أن أقتلك. قال على: بل أنا أحب (١) أن أقتلك. فَحَمِي عمرو، ونيزل عن فرسيه، وتجاولا"، فقتله على (١)، وانهزم عكرمة، ثم انهزم باقى المشركين واليهود. وفيه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قتل على لعمرو بن عبد ود أفضل من عبادة الثقلين».

والجواب: أن يقال: أولا: أين إسناد هذا النقل وبيان صحته؟

ثم يقال: ثانيا قد ذكر في هذه الغزوة أيضا عدة أكاذيب. منها قوله: إن قريشًا وكنانة وأهل تهامة كانوا في عشرة آلاف، فالأحزاب كلهم من هؤلاء، ومن أهل نجد: تميم وأسد وغطفان، ومن اليهود: كانوا قريبا من عشرة آلاف. والأحزاب كانوا ثلاثة أصناف (٥): قريش وحلفاؤها ، وهم أهل مكة ومن حولها. وأهل نجد: تميم وأسد وغطفان ومن دخل معهم. واليهود بنو قريظة .

وقوله: إن عمرو بن عبد ( و وعكرمة [بن أبي جهل] ( ( ) ركبا، ودخلا من مضيق في الخندق.

الرد عليه مر

الوجه الأول الوجه الثاني

ك : النزال، قال عمرو: ما . . . (٢) ك : قال له على : لكنى أحب . . .

ك: وتجادلا. (٣)

ك: فقتله على عليه السلام وولده، وهو خطأ. انظر: ابن هشام ٢٣٥/٣\_ ٢٣٦. (1)

س، ب: والأصناف كانوا ثلاثة أحزاب. (0)

م : وحلفاؤهم . (7)

عبد : ساقطة من (س)، (ب). (٨) بن أبى جهل : زيادة في (م).

وقوله: إن عمراً لما قتل وانهزم (١) المشركون واليهود.

هذا من الكذب البارد، فإن المشركين بقوا محاصرين للمسلمين " بعد ذلك هم واليهود، حتى خبّب بينهم نعيم بن مسعود، وأرسل الله عليهم الريح الشديدة: ريح الصبا، والملائكة من السماء.

كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً \* إِذْ جَاءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَارُ بَصِيراً \* لَوْ خَاءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَارُ بَصِيراً \* وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُونَ بِاللَّهِ الظَّنُونَا \* هُنَالِكَ ابْتَلِي الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ وَلَلَّا اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَرُلُولُوا زِلْزَالًا شَدِيداً \* وَإِذْ يَقُولُ السَمْنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللَّه وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ [سورة الاحزاب: ٩-١٢] إلى قوله: ﴿ وَكَفَى اللَّهُ السَّمُومِنِينِ الْقِتَالَ ﴾ [سورة الاحزاب: ٩٠].

وهذا يبيّن أن المؤمنين لم يقاتلوا فيها، وأن المشركين ما ردّهم الله بقتال. وهذا هو المعلوم المتواتر عند أهل العلم بالحديث والتفسير والمغازى والسير والتاريخ.

فكيف يُقال بأنه باقتتال على وعمرو بن عبد ود وقتله له " انهزم المشركون.

والحديث الذى ذكره عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: قتل على لعمرو بن عبد ود أفضل من عبادة الثقلين. من الأحاديث

<sup>(</sup>١) ب: لما قتل انهزم...

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: المسلمين.

<sup>(</sup>٣) له : ساقطة من (س)، (ب).

الموضوعة، ولهذا لم يروه أحد من علماء المسلمين في شيء من الكتب التي يُعتمد عليها، بل ولا يعرف له إسناد صحيح ولا ضعيف(١).

وهو كذب لا يجوز نسبته إلى النبى صلى الله عليه وسلم؛ فإنه لا يجوز أن يكون قتل كافر أفضل من عبادة الجن والإنس، فإن ذلك يدخل فيه عبادة الأنبياء. وقد قتل من الكفّار من كان قتله أعظم من قتل عمرو بن [عبد] وقد وعمرو هذا لم يكن فيه من معاداة النبى صلى الله عليه وسلم ومضارّته له وللمؤمنين، مثل ما كان في صناديد قريش، الذين قُتلوا ببدر، مثل أبى جهل، وعقبة بن أبى معيط، وشيبة بن ربيعة، والنضر بن الحارث، وأمثالهم الذين نزل فيهم القرآن. وعمرو هذا لم ينزل فيه شيء من القرآن، ولا عرف له شيء ينفرد به في معاداة النبى صلى الله عليه وسلم والمؤمنين.

وعمرو بن عبد ودّ هذا لم يعرف له ذكر في غزاة بدر ولا أحد، ولا غير ذلك من مغازى قريش التى غزوا فيها النبى صلى الله عليه وسلم، ولا في شيء من السرايا، ولم يشتهر ذكره إلا في قصة الخندق، مع أن قصته ليست مذكورة في الصحاح ونحوها، كما نقلوا في الصحاح مبارزة الثلاثة يوم بدر إلى الثلاثة: مبارزة حمزة وعبيدة وعلى مع عتبة وشيبة والوليد.

وكتب التفسير والحديث مملوءة بذكر المشركين الذين كانوا يؤذون

<sup>(1)</sup> لم أجد هذا الحديث الموضوع.

<sup>(</sup>٢) عبد: ساقطة من (ن)، (م).

۳) س، ب: ومع.

النبى صلى الله عليه وسلم، مثل أبى جهل، وعقبة بن أبى معيط، والنضر بن الحارث، وغيرهم، وبذكر رؤساء الكفّار، مثل الوليد بن المغيرة وغيره، ولم يذكر أحد عمرو بن عبد ودّ: لا فى هؤلاء ولا فى هؤلاء، ولا كان من مقدّمى القتال، فكيف يكون قتل مثل هذا أفضل من عبادة الثقلين؟ ومن المنقول بالتواتر أن الجيش لم ينهزم بقتله، بل بقوا بعده محاصرين مجدّين (1) كما كانوا قبل قتله.

## ﴿فصل ﴾(١)

قال الرافضى ("): «وفى غزاة بنى النضير قتل على رامى ثنية (") النبى صلى الله عليه وسلم (")، وقتل بعده عشرة، وانهزم الباقون».

**والجواب**؛ أن يقال: ما تذكره في هذه الغزاة وغيرها من الغزوات من المنقولات لابد من ذكر إسناده أولا، وإلا فلو أراد إنسان أن يحتج بنقل لا يُعرف إسناده في جزرة بقل لم يقبل منه (٢)، فكيف يحتج به في مسائل الأصول؟!

رافضی علی جاحبة علی

سي الله عنه

الرد عليه

<sup>(</sup>١) مجدين: ليست في (م).

<sup>(</sup>٣) فصل : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ك) ص ١٨٤ (م).

<sup>(</sup>٤) ثنية : ساقطة من (م). وفي (ك): قبة.

<sup>(</sup>o) ك: صلى الله عليه وآله بسهم . .

<sup>(</sup>٦) س: في جزرة يقبل منه؛ ب: في جزئية لا يقبل منه؛ م: في جزرة بقل لم يعقل منه.

ثم يقال: ثانيا: هذا من الكذب الواضح، فإن بنى النضير هم الذين أنزل الله فيهم سورة الحشر باتفاق الناس، وكانوا من اليهود، وكانت قصتهم قبل الخندق وأحد، ولم يذكر فيها (١) مصاف ولا هزيمة، ولا رَمَى أحد ثنية النبى صلى الله عليه وسلم فيها، وإنما أصيبت ثنيته يوم أحد.

وكان النبى صلى الله عليه وسلم والمسلمون في غزاة بنى النضير، قد (١) حاصروهم حصاراً شديداً، وقطعوا نخيلهم.

وفيهم أنزل الله تعالى: ﴿مَا قَطَعْتُم مِّن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أَصُولِهَا فَبَإِذْنِ اللَّهِ وَلِيُخْزِي الْفَاسِقِينَ ﴾ [سورة الحشر: ٥].

ولم يخرجوا لقتال حتى ينهزم أحدُ منهم، وإنما كانوا في حصن يقاتِلون مِنْ وَرَائِهِ. كما قال تعالى: ﴿لاَ يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعاً إِلاَّ فِي قُرَى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَاءِ جُدرِ بَأْسُهُم بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَقُلُوبُهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَقُلُوبُهُمْ

ثم إن النبى صلى الله عليه وسلم أجلاهم إجلاءً لم يقتلهم فيه. قال تعالى ": ﴿ هُوَ الَّذِى أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ. الْكِتَابِ مِن دِيَارِهِمْ لَأُولِ الْحَشْرِ مَا ظَنَنتُمْ أَن يَخْرُجُواْ وَظَنُوا أَنَّهُم مَّانِعَتُهُمْ حُصُونُهُم مِّنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمُ يَحْتَسِبُواْ ﴾ [سورة الحشر: ٢] إلى قوله تعالى: ﴿ فَاعْتبرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ [سورة الحشر: ٢]

ظ ٤٤٢

177/8

<sup>(</sup>١) ن، م، س: فيه.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: وقد.

<sup>(</sup>٣) ن، م: لم يقتلهم، وفيه قال تعالى . .

قال ابن إسحاق بعد أن ذكر نقضهم العهد، وأنهم أرادوا قتل النبى صلى الله عليه وسلم، لما خرج إليهم يستعين بهم في دِية القتيلين اللذين قتلهما عمرو بن أمية، قال(): «فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالسير إليهم وبالتهيؤ لحربهم(). "واستعمل على المدينة ابن أم مكتوم فيما ذكر ابن هشام". ونزل تحريم الخمر().

قال ابن إسحاق: فتحصّنوا منه في الحصون، فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بقطع النخيل والتحريق فيها، فنادوه: أي محمد فلا كنت تنهى عن الفساد، وتعيبه على من صنعه، فما بال قطع النخيل وتحريقها ؟ ٢٠٠٠.

قال ("): «وقد كان رهط من بنى عوف بن الخزرج قد بعثوا (") إلى بنى النضير: أن اثبتوا وتمنّعوا، فإنّا لن نُسلمكم، إن قوتلتم قاتلنا معكم، وإن خرجتم خرجنا معكم. فتربصوا ذلك من نصرهم (")، فلم يفعلوا، وقذف الله في قلوبهم الرعب، وسألوا رسول الله (") صلى الله عليه وسلم أن

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۰۰/۳.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام : وأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالتّهيؤ لحربهم والسير إليهم .

<sup>(</sup>٣-٣) : كذا في ابن هشام نسخة ا. وفي المثبت فيها: قال ابن هشام واستعمل. . . الخ.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام: «قال ابن هشام: وذلك في شهر ربيع الأول، فحاصرهم ستّ ليالم، ونزل تحريم الخمر». (٥) ابن هشام: أن يا محمد.

<sup>(</sup>٦) بعد كلامه السابق مباشرة.

<sup>(</sup>٧) ابن هشام: . . الخزرج منهم عدو الله عبد الله بن أبى بن سلول ووديعة ومالك بن ابى قوقل، وسويد وداعس، قد بعثوا. .

<sup>(</sup>٨) ب: فتربصوا من ذلك نصرهم. (٩) س، ب: الرسول.

يجليهم" ويكف عن دمائهم، على أن لهم ما حَملت الإبل من أموالهم إلا الحلقة"، ففعل، فاحتملوا من أموالهم ما استقلّت به الإبل، فكان الرجل منهم يهدم بيته عن نِجَاف بابه، فيضعه على ظهر بعيره، فينطلق به. فخرجوا إلى خيبر، ومنهم من سار إلى الشام».

قال (''): «وحدثنى عبدالله بن أبى بكر أنه ('' حُدِّث: أنهم استقلّوا بالنساء والأموال والأبناء ('')، معهم الدفوف والمزامير، والقينات ('') يعزفن خلفهم بزهو وفخر ('') ما رُئى مثله من حى من الناس (''). وخلّوا الأموال لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فكانت لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فكانت لرسول الله صلى الله عليه وسلم خاصة، يضعها حيث يشاء، فقسّمها رسول الله صلى الله عليه وسلم بين ('') المهاجرين الأولين دون الأنصار. إلا أن سهل بن حنيف وأبا دجانة (''') ذكرا فاقة وفقرا، فأعطاهما النبى صلى الله عليه وسلم ('').

<sup>(</sup>١) س، ب: يخليهم.

<sup>(</sup>٢) في التعليق على ابن هشام: «الحلقة: السلاح كله، أو خاص بالدروع».

<sup>(</sup>٣) في التعليق : النجاف (بوزن كتاب): العتبة التي باعلى الباب.

<sup>(</sup>٤) في ابن هشام بعد سطرين : قال ابن إسحاق . .

<sup>(</sup>٥) س، بانه.

<sup>(</sup>٦) والأموال : ساقطة من (ب). وفي ابن هشام: والأبناء والأموال.

<sup>(</sup>٧) ابن هشام: والقيان.

 <sup>(</sup>٨) ابن هشام: خلفهم وإن فيهم لأم عمرو، صاحبة عروة بن الورد العبسى، التى ابتاعوا
 منه، وكانت إحدى نساء بنى غفار، بزهاء وفخر.

<sup>(</sup>٩) ابن هشام : من الناس في زمانهم. (١٠) ابن هشام : على.

<sup>(11)</sup> ابن هشام ۲۰۲/۳: وأبا دجانة سماك بن خرشة.

<sup>(</sup>١٢) ابن هشام : ذكرا فقرا فأعطاهما رسول الله صلى الله عليه وسلم.

قال(۱): «وأنزل الله تعالى فى بنى النضير سورة (۱) الحشر بأسرها يذكر فيها ما أصابهم من نقمة (۱)، وما سلّط به رسوله عليهم (۱)، وما عمل فيهم (۱)».

وفى الصحيحين عن ابن عمر أن يهود بنى النضير و[بنى] قريظة (") حاربوا رسول الله صلى عليه وسلم، فأجلى بنى النضير، وأقر قريظة ومن عليهم، حتى حاربت قريظة بعد ذلك، فقتل رجالهم، وسبى نساءهم، وأولادهم وأموالهم، وقسم أنفالهم بين المسلمين، إلا بعضهم لحقوا رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأمنهم وأسلموا، وأجلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأمنهم وأسلموا، وأجلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يهود المدينة كلهم: بنى قينقاع، وهم قوم عبدالله ابن سلام، ويهود بنى حارثة، وكل يهودى كان بالمدينة (").

<sup>(</sup>۱) بعد الكلام السابق بستة أسطر.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام : ونزل في بني النضير سورة . . .

<sup>(</sup>٣) م: نعمة؛ ابن هشام: نقمته.

<sup>(</sup>٤) ن، س، ب: وما سلّط الله به رسوله عليهم ؛ ابن هشام: وما سلّط عليهم به رسوله صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>٥) ابن هشام : وما عمل به فيهم.

<sup>(</sup>٦) ن، م: وقريظة.

<sup>(</sup>۷) الحديث عن ابن عمر رضى الله عنهما فى: البخارى ٥٨/٥ (كتاب المغازى، باب حديث بنى النضير. .)؛ مسلم ١٣٨٧/٣ (كتاب الجهاد والسير، باب إجلاء اليهود من الحجاز)؛ سنن أبى داود ٢١٤/٣ (كتاب الخراج والإمارة والفىء، باب فى خبر النضير).

# «فصـل» <sup>(۱)</sup>

تابسع كلام السرافضي على شجاعة على رضي الله عنه

قال المافضى: "وفى غزوة السلسلة جاء أعرابى فأخبر النبى صلى الله عليه وسلم أن جماعة من العرب قصدوا أن يكبسوا عليه بالمدينة "، فقال رسول الله صلى الله وسلم: من للوائى؟ " فقال أبوبكر: أنا له، فدفع إليه اللواء، وضم إليه سبعمائة، فلما وصل إليهم، قالوا ": ارجع الى صاحبك، فإنا فى جمع كثير، فرجع "، فقال فى " اليوم الثانى: من للوائى؟ " فقال عمر: أنا "، فدفع إليه الراية، "ففعل كالأول، فقال فى اليوم الثانى: من للوائى؟ اليوم الثالث " أين على فقال على: أنا ذا " يارسول الله .

<sup>(</sup>١) فصل: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ك) ص ١٨٤ (م) - ١٨٥ (م).

<sup>(</sup>٣) ك: أن يُبيِّتوا النبي صلى الله عليه وسلم بالمدينة.

<sup>(</sup>٤) ن، م: للوادى. (٥) ك: قالوا له.

<sup>(</sup>٦) في هامش (ك): وخوفا من الهلاك. وقد قال الله تعالى: (ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة).

<sup>(</sup>V) ك: فقال عليه السلام في . .

<sup>(</sup>٨) ن، م: للوادي.

<sup>(</sup>٩) ك: أناله.

<sup>(\*-\*) :</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م) وجاءت هذه العبارات في غير موضعها بعد ذلك.

<sup>(</sup>١٠) ك: فقال صلى الله عليه وآله في اليوم الثالث.

<sup>(</sup>١١) ك: أين على بن أبي طالب عليه السلام؟ فقال عليه السلام: أناذا...

فدفع إليه الراية "، ومضى إلى القوم، ولقيهم " بعد صلاة الصبح، فقتل منهم ستة أو سبعة، وانهزم الباقون، وأقسم الله تعالى بفعل أمير المؤمنين فقال: ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحاً ﴾ السورة " [سورة العاديات: ١] ».

الرد عليه

فالجواب: أن يقال له: أجهل الناس يقول لك: بيّن لنا سند هذا، حتى نثبت أن هذا نقل صحيح. والعالم يقول له ": إن هذه الغزاة - وما ذكر فيها - من جنس الكذب الذي يحكيه الطرقيّة، الذين يحكون الأكاذيب الكثيرة من سيرة عنترة، والبطّال، وإن كان عنترة له سيرة مختصرة، والبطّال له سيرة يسيرة، وهي ما جرى له في دولة بني أمية وغزوة الروم، لكن ولّدها الكذّابون حتى صارت مجلدات، وحكايات الشطّار، كأحمد الدنف والزيبق المصرى، وصاروا يحكون حكايات يختلقونها / عن الرشيد وجعفر، فهذه الغزاة من جنس هذه الحكايات، لم يعرف في شيء من كتب المغازى والسير المعروفة عند أهل العلم ذكر هذه الغزاة، ولم يذكرها أئمة هذا الفن فيه، كموسى بن عقبة، وعُروة بن الزبير، والزهرى، وابن إسحاق وشيوخه، والواقدى، ويحيى بن سعيد الأموى"، والوليد بن مسلم، ومحمد بن عائذ، وغيرهم، ولا لها ذكر في الحديث، ولا نزل فيها شيء من القرآن.

<sup>(</sup>١) ك: فلقيهم.

<sup>(</sup>٢) السورة: ليست في (ك).

<sup>(</sup>٣) ب: لك.

<sup>(</sup>٤) في جميع النسخ: وسعيد بن يحيى الأموري. وانظر ما سبق ص ٩٥ من هذا الجزء.

ص ٥٤٣

وبالجملة مغازى رسول الله صلى الله عليه وسلم ـ لاسيما / غزوات القتال ـ معروفة مشهورة ، مضبوطة متواترة عند أهل العلم بأحواله ، مذكورة فى كتب أهل الحديث والفقه والتفسير والمغازى والسير ونحو ذلك ، وهى مما تتوفر الدواعى على نقلها ، فيمتنع عادة وشرعا أن يكون للنبى صلى الله عليه وسلم غزاة يجرى فيها مثل هذه الأمور لا ينقلها أحد من أهل العلم بذلك ، كما يمتنع أن يكون قد فُرض فى اليوم والليلة أكثر من حمس صلوات ، أو فرض فى العام أكثر من صوم (۱) شهر رمضان ولم ينقل ذلك ، وكما يمتنع أن يكون النبى صلى الله عليه وسلم قد غزا الفرس بالعراق ، وذهب إلى اليمن ، ولم ينقل ذلك أحد ، وكما يمتنع أمثال ذلك مما تتوفر الهمم والدواعى على نقله لو كان ذلك موجودا .

وسورة «والعاديات» فيها قولان: أحدهما: أنها نزلت بمكة، وهذا يروى عن ابن مسعود وعكرمة وعطاء وغيرهم، فعلى هذا يظهر كذب هذا القول. والثانى: أنها نزلت بالمدينة، وهو مروى عن ابن عباس وقتادة. وهذا القول يناسب قول من فسر «العاديات» بخيل المجاهدين، لكن المشهور عن على المنقول عنه في كتب التفسير أنه كان يفسر «العاديات» بإبل الحججاج وعدوها من مزدلفة إلى منى. وهذا يوافق القول الأول، فيكون عَلَى ما قاله على يكذب هذا القول. وكان ابن عباس والأكثرون يفسرونها بالخيل العاديات في سبيل الله (").

 <sup>(</sup>١) صوم : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) ذكر ابن كثير في تفسيره ٤٨٦/٨ أن عليًا وعبدالله فسرا «العاديات» بأنها الإبل وفسرها ابن عباس بأنها الخيل، فبلغ عليا قول ابن عباس فقال: ما كانت لنا خيل يوم بدر، فقال

وأيضا: ففى هذه الغزاة أن الكفّار نصحوا المسلمين، وقالوا لأبى بكر: ارجع إلى صاحبك، فإنّا فى جمع كثير. ومعلوم أن هذا خلاف عادة الكفّار المحاربين.

وأيضا فأبو بكر وعمر لم ينهزما قط ، وما ينقله بعض الكذّابين من انهزامهما يوم حُنين، فهو من الكذب المفترى.

فلم يقصد أحد المدينة إلا يوم الخندق وأُحُد، ولم يقرب أحد من العدو المدينة للقتال إلا في هاتين الغزاتين(١).

وفي غزوة الغابة أغار بعض الناس على سرح" المدينة.

وأما ما ذُكر في غزوة السلسلة فهو من الكذب الظاهر الذي لا يذكره إلا من هو من أجهل الناس وأكذبهم.

وأما غزوة ذات السلاسل فتلك سرية بعث فيها النبى صلى الله وسلم عمرو بن العاص أميراً فيها، لأن المقصودين كانوا بنى عذرة "، وكان بينهم وبين عمرو بن العاص قرابة، فأرسله إليهم لعلّهم يسلمون، ثم أردف بأبى عُبَيْدة بن الجراح، وليس لعلى فيها ذكر، وكانت قريبا من الشام بعيدة من المدينة، وفيها احتلم عمرو بن العاص فى ليلة باردة فتيمم وصلى بأصحابه، فلما أخبروا النبى صلى الله عليه وسلم قال:

ابن عباس: إنما كان ذلك في سرية بعثت، ثم نقل ابن كثير عن ابن أبي حاتم وابن جرير الخبر مفصلا ٤٨٦/٨ـ ٤٨٧ وفي آخره: «قال ابن عباس: فنزعت عن قولي ورجعت إلى الذي قال على رضى الله عنه، وانظر ٤٨٧/٨؛ زاد المسير لابن الجوزي ٢٠٦/٩ الذي قال على رضى الله عنه، وانظر ٤٨٧/٨؛ زاد المسير لابن الجوزي ٢٠٦/٩.

<sup>(</sup>٢) ن، م: سراح.

<sup>(</sup>٣) م: لأن المقصود كان من بني عذرة؛ ب: لأن المقصود منها كانوا بني عذرة.

«يا عمرو :أصليت () بأصحابك وأنت جنب؟ » قال: إنى سمعت الله يقول: ﴿وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ﴾ [سورة النساء: ٢٩] فأقرّه النبى صلى الله عليه وسلم على فعله ولم ينكره لما بيّن له عذره ().

وقد تنازع الفقهاء هل قوله: أصليت بأصحابك وأنت جنب؟ استفهام، أى: هل صليت مع الجنابة، فلما أخبره أنه تطهر بالتيمم ولم يكن جنبا أقرّه، أو هو إخبار بأنه جنب، والتيمم يبيح الصلاة وكان يرفع (٣) الجنابة، على قولين، والأول هو الأظهر.

#### ﴿فصل

قال الرافضى (4): «وقتل من بنى المصطلق مالكاً وابنه، وسبى كثيراً، من جملتهم جويرية بنت الحسرث بن أبى ضرار، فاصطفاها النبى صلى الله عليه وسلم، فجاءها (9) أبوها فى ذلك

تابع الكلام عن شجاعة على رضى الله عنه

۱) م، س، ب: صليت.

<sup>(</sup>۲) الحديث ـ مع اختلاف في الألفاظ ـ عن عمرو بن العاص رضى الله عنه في: سنن أبي داود ١٤١/١ (كتاب الطهارة، باب إذا خاف الجنب البرد أيتيمم؟)؛ المسند (ط. الحلبي) ٢٠٣/٤ ـ ٢٠٣٤؛ المستدرك للحاكم ١٧٧/١. وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وصحح الألباني الحديث في إرواء الغليل ١٨١/١ ـ ١٨٣٠، واستدرك على الحاكم والذهبي وقال إن الحديث صحيح على شرط مسلم فقط.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: ولا يرفع.

<sup>(</sup>٤) في (ك) ص ١٨٥ (م).

<sup>(</sup>٥) ك: فجاء.

اليوم، فقال: يارسول الله ابنتى "كريمة لا تسبى"، فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن يخيّرها"، فقال: أحسنت وأجملت، ثم قال: يا بنيّة لا تفضحى قومك، قالت اخترت الله ورسؤله "".

١٧٥/٠ / **والبهاب أن يقال:** أولا: لابد من [بيان] ("إسناد كل ما يحتج به من الردعية المنقول، أو عزوه إلى كتاب تقوم به الحجة. [وإلا] (" فمن أين يُعلم أن هذا وقع؟ ثم يقول من يعرف السيرة: هذا كله من الكذب، من أخبار الرافضة التي يختلقونها؛ فإنه لم ينقل أَحَدٌ أن عليًا فعل هذا في غزوة

بنى المصطلق، ولا سبى جُوَيْرية بنت الحارث، وهى لما سُبيت كاتبت على نفسها، فأدى عنها النبى صلى الله عليه وسلم، وعُتقت من الكتابة، وأعتق الناس السبى لأجلها، وقالوا: أصهار رسول الله صلى

الله عليه وسلم، ولم يقدم أبوها أصلًا ولا خيّرها.

وروى أبو داود عن عائشة ص قالت: وقعت جُوَيْرية بنت الحارث بن

<sup>(</sup>۱) ابنتی : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) ك : ولا تسمى.

<sup>(</sup>٣) ك : فأمره عليه السلام بأن يخيّرها، وفي هامش (ك): بين الكفر والإسلام، فاختارت الإسلام.

<sup>(</sup>٤) ك : فقالت : اخترت الله ورسوله صلى الله عليه وآله.

<sup>(</sup>٥) بيان : زيادة في (م).

<sup>(</sup>٦) وإلا : زيادة في (ب).

<sup>(</sup>٧) الحديث عن عائشة رضى الله عنها في: سنن أبي داود ٢٠/٤ (كتاب العتق، باب في بيع المكاتب إذا فسخت الكتابة)؛ المسند (ط. الحلبي) ٢٧٧/٦.

المصطلق في سهم ثابت بن قيس بن شَمَّاس، " [أو ابن عم له]"، فكاتبت على نفسها، وكانت امرأة مُلَّاحَة لها في العين حظ" [تأخذها العين. قالت عائشة]": فجاءت تسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم في كتابتها، فلما قامت على الباب فرأيتها كرهت مكانها، وعرفت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سيرى منها مثل الذي رأيت، فقالت:

يارسول الله أنا جويرية بنت الحارث وإنه كان (1) من أمرى ما لا يخفى عليك، وإنى وقعت في سهم ثابت بن قيس بن شَمَّاس )، وإنى كاتبت على نفسى، وجئتك تعينني (٥). فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فهل لك فيما هو خير لك؟» قالت: وماهو يارسول الله؟ قال:

«أؤدى عنك كِتابتك وأتزوَّجك» قالت: قد فَعَلتُ. فلما / تسامع الناس ظ ٣٤٥ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد تزوّج جُويرية، أرسلوا ما فى أيديهم من السبى واعتقوهم، وقالوا: أصهار رسول الله صلى الله عليه وسلم. قالت: فما رأينا [امرأة]() كانت أعظم بركة على قومها منها،

<sup>(</sup>**\*\***): ما بين النجمتين ساقط من (س).

<sup>(</sup>١) عبارة (أو ابن عم له) في (ب) فقط ، وهي في سنن أبي داود.

<sup>(</sup>٢) عبارة «لها في العين حظ» : ساقطة من (س)، (ب)، وهي ليست في سنن أبي داود ولا في المسند.

 <sup>(</sup>٣) عبارة (تأخذها العين. قالت عائشة) في (ب) فقط ، وهي في سنن أبي داود.

<sup>(</sup>٤) ب: وأنا كان؛ سنن أبي داود: وإنما كان. .

<sup>(</sup>٥) ب: وجئت تعينني؛ سنن أبي داود: فجئتك أسألك في كتابتي.

<sup>(</sup>٦) امرأة: ساقطة من (ن)، (م)، (س). وهي في (ب)، سنن أبي داود.

أعتق في سببها(١) أكثر من مائة أهل بيت من بني المصطلق(١).

## ﴿ فصل ﴾

نابع الكلام على شجساعسة على رضى الله عنه

قال المافضى ": «وفى غزوة خيبر" كان الفتح فيها على يد أمير المؤمنين، ودفع الراية " إلى أبى بكر فانهزم، ثم إلى عمر فانهزم، ثم إلى على وكان أرمد "، فتفل فى عينيه "، وخرج فقتل مرحبا، فانهزم الباقون، وغلّقوا عليهم الباب، فعالجه أمير المؤمنين فقلعه، وجعله " جسراً على الخندق، وكان الباب يغلقه عشرون رجلا، ودخل المسلمون الحصن ونالوا الغنائم، وقال عليه السلام: والله ما قلعه بقوة خمسمائة رجل ولكن بقوة

<sup>(</sup>١) ن، م: في سبيها. والمثبت من (س)، (ب)، سنن أبي داود.

<sup>(</sup>۲) جاء هذا الحديث أيضا في: ابن هشام ٣٠٨٠٣٠٧؛ زاد المعاد (واسم الغزوة فيه: غزوة السُريسيع، وقال الأستاذان المحققان: «هو ماء لبني خزاعة بينه وبين القُرع (موضع من ناحية المدينة) مسيرة يوم، وتسمى غزوة بني المصطلق، وهو لقب لـجُذيمة بن سعد ابن عمرو، بطن من بني خزاعة». ثم قال المحققان عن الحديث: «وإسناده صحيح». وجاء هذا الحديث في: البداية والنهاية لابن كثير ١٥٨/٤ـ ١٥٩؛ طبقات ابن سعد ٢٤/٤ تاريخ الطبري ٢٩/١٠، ٣/٥١٠.

<sup>(</sup>۲) في (ك) ص ۱۸۵ (م) - ۱۸۲ (م).

<sup>(</sup>٤) ك: غزاة.

<sup>(°)</sup> س، ب: ودفع الراية فيها.

<sup>(</sup>٦) ك: وكان أرمد العين.

<sup>(</sup>V) م : عينه. (A) ن، س، ب : وجعل.

ربانية (١) ، وكان فتح مكة بواسطته ».

والجواب: بعد أن يُقال: لعنة الله على الكاذبين "، أن يُقال: من ذكر هذا من علماء النقل؟ وأين إسناده وصحته؟ وهو من الكذب، فإن خيبر لم تُفتح كلها في يوم واحد، بل كانت حصونا متفرقة، بعضها فُتح عنوة، وبعضها فُتح صلحا، ثم كتموا ما صالحهم عليه النبي صلى الله عليه وسلم، فصاروا محاربين، ولم ينهزم فيها أبو بكر ولا عمر.

الرد عليه

وقد رُوى أن عليًّا اقتلع باب الحصن، وأما جعله جسراً فلا.

وقوله: «كان فتح مكة بواسطته».

من الكذب أيضا؛ فإن عليًا ليس له في فتح مكة أثر أصلا، إلا كما لغيره ممن شهد الفتح.

والأحاديث الكثيرة المشهورة في غزوة الفتح تتضمن هذا. وقد عزم على عَلَى قتل حموين لأخته أجارتهما أخته أم هانيء، فأجار رسول الله صلى الله عليه وسلم من أجارت. وقد هم بتزوج (" بنت أبي جهل، حتى غضب النبي صلى الله عليه وسلم فتركه.

وفى الصحيحين '' عن أبى هريرة قال '': كنا يوم الفتح مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فجعل خالد بن الوليد على المُجَنَّبَة اليسرى،

<sup>(</sup>١) ك : والله ما قلعت باب خيبر بقوة جسمانية بل بقوة ربّانيّة.

<sup>(</sup>٢) م: الكذابين.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: بتزويج، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٥) الحديث في: مسلم ١٤٠٧/٣ (كتاب الجهاد والسير، باب فتح مكة).

وجعل الزبير على المُجنبة اليمنى (۱)، وجعل أبا عبيدة على البياذقة وبطن الوادى. فقال: «يا أبا هريرة ادع لى الأنصار» فجاءوا (۱) يهرولون، فقال «يامعشر الأنصار: هل ترون أوباش قريش؟» قالوا: نعم. قال: «انظروا إذا لقيتموهم غداً أن تحصدوهم حصداً» وأحفى (۱) بيده، ووضع يمينه على شماله وقال: «موعدكم الصفا» فما أشرف يومئذ [لهم] (۱) أحد يمينه على شماله وقال: «موعدكم الصفا» فلما أشرف يومئذ الهما الكفاء أناموه (۱). قال: فصعد رسول الله صلى الله عليه وسلم على الصفا، وجاءت الأنصار، فأطافوا بالصفا، فجاء أبوسفيان فقال: يارسول الله أبيدت خضراء قريش، / لا قريش بعد اليوم. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من دخل دار أبى سفيان فهو آمن، ومن ألقى السلاح فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن».

177/

وفي الصحيحين من حديث عروة بن الزبير قال: «لما سار رسول

<sup>(</sup>١) المجنبتان: هما الميمنة والميسرة، ويكون القلب بينهما.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: الساقة. والمثبت من (ب) وهو في «مسلم». وفي التعليق: «على البياذقة. هم الرجّالة. وهو فارسي معرّب. . . قيل سموا بذلك لخفتهم وسرعة حركتهم».

<sup>(</sup>٣) مسلم: فدعوتهم فجاءوا...

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: وأكفى. والمثبت من (ب). وفى دمسلم: أخفى، وهو كذلك فى شرح النووى على مسلم ١٣٢/١٦ (ولم يشرحها النووى). وقال ابن الأثير فى دالنهاية فى غريب الحديث: دومنه حديث الفتح: أن تحصدوهم حصداً، وأحفى بيده، أى أمالها، وصفاً للحصد والمبالغة فى القتل: (٥) لهم: فى (ب) فقط، وهى فى مسلم.

<sup>(</sup>٦) قال النووى ١٣٢/١٢: (أى ما ظهر لهم أحد إلا قتلوه فوقع إلى الأرض، أو يكون بمعنى: أسكنوه بالقتل كالنائم،

<sup>(</sup>۷) وفي الصحيحين: كذا في جميع النسخ. ولم أجد الحديث في مسلم، وهو في: البخارى المحارى المعارى، باب أين ركز النبي صلى الله عليه وسلم الراية يوم

الله صلى الله عليه وسلم عام الفتح، فبلغ ذلك قريشاً، خرج أبوسفيان ابن حرب وحكيم بن حزام، ويُدّيل بن ورقاء يلتمسون الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأقبلوا يسيرون حتى أتوا مرَّ الظهران، فإذا هم بنيران كأنها نيران عرفة، فقال أبوسفيان: ما هذه لكأنها نيران عرفة؟ فقال بُديّل بن ورقاء: نيران بنى عمرو. فقال أبوسفيان: عمرو أقل من ذلك. فرآهم ناسٌ من حرس رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأحذوهم، فأخوهم، فأتوا بهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأملم أبوسفيان. فلما سار قال للعباس: «أمسك" أبا سفيان عند خطم فأسلم أبوسفيان. فلما سار قال للعباس: «أمسك" أبا سفيان عند خطم الجبل حتى ينظر إلى المسلمين، فحبسه العباس، فجعلت القبائل تمرَّ مع النبى صلى الله عليه وسلم كتيبةً كتيبةً ناعلى أبى سفيان، فمرت مع النبى صلى الله عليه وسلم كتيبةً كتيبةً ناعلى أبى سفيان، فمرت كتيبة، فقال: يا عباس من هذه؟ قال: [هذه] ثن غفار. قال: مالى ولغفار؟ ثم مرت سعد بن هُذَيْسم، فقال ولغفار؟ ثم مرت سعد بن هُذَيْسم، فقال

الفتح) وهو عن هشام عن أبيه. قال ابن حجر في: فتح البارى ٦/٨: عن هشام (هو ابن عروة) عن أبيه. . . هكذا أورده مرسلا، ولم أره في شيء من الطرق عن عروة موصولا، ومقصود البخارى منه ما ترجم به وهو آخر الحديث، فإنه موصول عن عروة عن نافع بن جبير بن مطعم عن العباس بن عبدالمطلب والزبير بن العوام.

<sup>(</sup>١) م: فكأنها.

<sup>(</sup>٢) البخاري ١٤٧/٥ : احبس.

<sup>(</sup>٣) قال ابن حجر (فتح البارى ٨/٨): «أى أنف الجبل».

<sup>(</sup>٤) م: كتية بعد كتية.

<sup>(</sup>a) هذه : في (ب) فقط . وهي في «البخاري».

<sup>(</sup>عه) : عبارة «ثم مرت سعد بن هُذيم فقال مثل ذلك»: ساقطة من (س)، (ب). وفي (ن)،

<sup>(</sup>٦) (م): ثم مرت سعد بن هند. . والمثبت من «البخارى».

مثل ذلك. ثم مرت سُلَيْم فقال مثل ذلك، حتى أقبلت كتيبةً لم يَرَ مثلها. قال: من هؤلاء؟ قال: الأنصار "عليهم سعد بن عبادة، معه الراية. فقال سعد بن عبادة: يا أبا سفيان اليوم يوم الملحمة، اليوم تُستَحَلُّ الكعبة. فقال أبوسفيان: يا عبّاس حبَّذا "يوم الذِّمار"، ثم جاءت كتيبة، وهي أقل الكتائب، فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه، وراية النبي صلى الله عليه وسلم مع الزبير، فلما مرَّ النبي صلى الله عليه وسلم مع الزبير، فلما مرَّ النبي صلى الله عليه وله تعلم ما قال سعد بن عبادة؟ قال: «وما قال»؟ قال: قال كذا وكذا. فقال: «كذب سعد، ولكن هذا يوم يعظم الله فيه الكعبة "، ويوم تُكسى فيه الكعبة " ثم أمر أن تُركز رايته بالحجون.

#### ﴿فصل

تابع الكلام على شجساعسة على رضى الله عنه

قال الرافضى ": «وفى غزاة " خُنيْن خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم متوجهاً " فى عشرة آلاف من المسلمين،

<sup>(</sup>١) البخارى: قال من هذه؟ قال: هؤلاء الأنصار...

<sup>(</sup>٢) ن، س: هذا. وسقطت الكلمة من (م). والمثبت من (ب)، البخارى.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: الدماء. والمثبت من (ب)، البخارى. وقال ابن حجر (فتح البارى ٨/٨): ومراد أبي سفيان بقوله: يوم الذمار، وهو بكسر المعجمة وتخفيف الميم، أى الهلاك. قال الخطّابي: تمنى أبو سفيان أن يكون له يد فيحمى قومه ويدفع عنهم. وقيل: المراد هذا يوم الغضب للحريم والأهل والانتصار لهم لمن قدر عليه. وقيل: المراد هذا يوم يلزمك فيه حفظى وحمايتي من أن ينالني مكروه).

<sup>(</sup>٤) س، ب: تعظّم فيه الكعبة. والمثبت من (ن)، (م)، البخارى.

<sup>(</sup>٥) في (ك) ص ١٨٦ (م). (٦) س، ب: غزوة. (٧) ك: متوجها إليهم في . .

فعانهم "أبو بكر، وقال: لن نغلب" اليوم من كثرة، فانهزموا، ولـم يبق مع الـنبى" صلى الله عليه وسلم إلا" تسعـة من بنى هاشم، وأيمن بن أم أيمن، وكان أمير المؤمنين [يضرب] "بين يديه بالسيف، وقتل من المشركين أربعين نفساً فانهزموا».

**والجواب**: بعد المطالبة / بصحة النقل، أما قوله: «فعانهم أبو بكر» فكذب (٢) مفترى، وهذه كتب الحديث والسير والمغازى والتفسير لم يذكر أحد قوله: إن أبابكر عانهم. واللفظ المأثور: لن نغلب اليوم من قلة. فإنه (٢) قد قيل: إنه قد (٨) قاله بعض المسلمين.

وكذلك قوله: «لم يبق معه إلا تسعة من بني هاشم» هو كذب أيضا.

قال ابن إسحاق في «السيرة»(1): «بقى مع النبى صلى الله عليه وسلم نَفَرٌ من المهاجرين والأنصار وأهل بيته. وممن (1) ثبت معه من المهاجرين أبو بكر وعمر، ومن أهل بيته على، والعباس (11)، وأبو سفيان بن الحارث

ص ۳٤٦

الردعليه

<sup>(</sup>۱) تحت كلمة «عانهم» في دك، كتب كلام بالفارسية يبدو أنه شرح لها. وعانهم: أي أصابهم بالعين وحسدهم. (۲) ك: لن يغلبوا...

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: مع رسول الله.

<sup>(</sup>٤) ك : غير.

<sup>(</sup>٥) يضرب: زيادة من (ك).

<sup>(</sup>٦) م: فهو كذب. (٧) فإنه: ليست في (م).

<sup>(</sup>A) قد: لیست فی (م).

<sup>(</sup>٩) ابن هشام ٤/٥٨ـ٨٦.

<sup>(</sup>١٠) ابن هشام: وفيمن.

<sup>(11)</sup> ابن هشام: على بن أبي طالب والعباس بن عبدالمطلب.

a .

وابنه، والفضل [بن العباس] وربيعة بن الحارث (۱)، وأسامة بن زيد، وأيمن بن أيمن، وبعض الناس يَعُدّ فيهم (۱) قُثَم بن العباس ولا يَعُدّ ابن أبى سفيان (۱) هذا من كلام ابن إسحاق.

وقوله: «إن عليًا كان بين يديه [يضرب](أ) بالسيف، وإنه قتل أربعين فسا».

فكل (°) هذا كذب باتفاق أهل المعرفة بالحديث والمغازى والسير، واللذى فيها أن النبى صلى الله عليه وسلم والمسلمين لما وافوا وادى حُنيْن عند الفجر، وكان القوم رماة فرموهم رمية واحدة فولُوا، وكان مع النبى صلى الله عليه وسلم عمّه العباس وأبو سفيان بن الحارث، وكان شاعراً يهجو النبى صلى الله عليه وسلم فاسلم فحسن إسلامه، فثبت معه يومئذ.

قال العباس: «لزمت أنا وأبو سفيان رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم نفارقه»(۱). قال البراء بن عازب: «وأمر النبى صلى الله عليه وسلم العباس أن ينادى فيهم، وكان العباس جهورى الصوت، فنادى:

<sup>(</sup>۱) ن، م: وأبو سفيان بن الحارث، وابنه الفضل، وربيعة بن الحارث؛ ب: وابنه الفضل وأبو سفيان بن الحارث وربيعة بن الحارث. والمثبت من «ابن هشام» وهو الصواب.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٨٦/٤ : وأيمن بن أم أيمن بن عبيد، قُتل يومثذ. قال ابن هشام : اسم ابن أبى سفيان بن الحارث جعفر، واسم أبى سفيان المغيرة. وبعض الناس يَعُدُّ فيهم.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام: ولا يعد ابن أبي سفيان.

<sup>(</sup>٤) يضرب : زيادة من (ك). (٥) ب : كل .

<sup>(</sup>٦) هذه العبارة جزء من حديث العباس رضى الله عنه الذى سوف أتكلم عليه بعد قليل إن شاء الله (ص ١٦٢ ن ٤). (٧) ن، م، س: جوهرى، وهو خطأ.

يا أهل الشجرة: يا أهل سورة البقرة: يعنى الشجرة التى بايعوا تحتها، فذكّرهم ببيعته لهم هناك على أن لا يفرّوا وعلى الموت ('')، فتنادوا: يالبَّيْك، وعطفوا ('') عليه عطفة البقر ('') على أولادها، / فقاتلوا حتى انهزم المسركون، وكان النبى صلى الله عليه وسلم قد أخذ كفَّا من حصباء فرمى بها القوم، وقال: «انهزموا ورب الكعبة» ('').

وكان على بغلته وهو يقول:

أنا النبي لا كذب أنا ابن عبدالمطلب

وهذا ما رواه أهل الصحيحين(٥).

وفى الصحيحين عن البراء، وسأله رجل قال: أكنتم وليّتم يوم حُنين يا أبا عمارة؟ فقال: أشهد أن نبى الله صلى الله عليه وسلم ما ولّى، ولكنه انطلق أُخِفَّاءُ من الناس، وحُسَّرٌ إلى هذا الحى من هوازن، وهم

<sup>(</sup>١) م: على أن لا يفروا على الموت.

۲) س، ب : فعطفوا .

<sup>(</sup>٣) س، ب: البقرة.

<sup>(</sup>٤) الحديث عن العباس بن عبدالمطلب رضى الله عنه مع اختلاف في الألفاظ في مسلم الحديث عن العباس بن عبدالمطلب رضى الله عنه مع اختلاف في الألفاظ في مسلم ١٣٩٨/٣ - ١٤٠٠ (كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين)؛ المسند (ط. المعارف) وإنما ٢٧٨/٣ - ٢٠٠٠ المستدرك للحاكم ٣٧٧/٣ ـ ٣٢٨. والحديث ليس في البخاري وإنما في البخاري حديث البراء بن عازب رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٥) تفصيل هذا الحديث يأتي في الكلام التالي إن شاء الله.

<sup>(</sup>٦) أى انطلق نفر من الناس خفافا لا سلاح معهم. قال ابن الأثير فى والنهاية، ٣٠٧/٢: وخفافهم وأُخِفَّاؤهم وهما جمع خفيف، وقال: وحسَّراً: وهم الذين لا متاع معهم ولا سلاح،. وقال النووى فى شرحه على مسلم ١١٨/١٢ والحاسر من لا درع عليه».

قوم رماة، فرموهم بِرِشْقِ (١) من نَبْلٍ، كأنها رِجْلُ من جراد (١)، فانكشفوا، فأقبل القوم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأبو سفيان بن الحارث يقود بغلته، فنزل، ودعا، واستنصر وهو يقول:

أنا النبيّ لا كذب أنا ابن عبدالمطلب

اللهم أنزل نصرك». قال البراء: وكنَّا إذا احْمَرَّ الباسُ نتَّقى به، وكان الشجاع منا الذي يُحاذى به، يعنى النبي صلى الله عليه وسلم ألله .

وفى حديث سلمة بن الأكوع لما غَشُوا النبى صلى الله عليه وسلم نزل عن البغلة، ثم قبض قبضة من تراب الأرض، واستقبل بها وجوههم، فقال: «شاهت الوجوه»(أ) فما خلق الله منهم إنسانا إلا ملأ عينيه ترابا بتلك القبضة، فولَّوْا مدبرين، فهزمهم(أ) الله، وقسَّم رسول الله

<sup>(</sup>۱) قال النووى ۱۱۸/۱۲: هوأما الرُّشق بالكسر فهو اسم للسهام التي ترميها الجماعة دفعة واحدة. ».

<sup>(</sup>٢) قال النووى ١٢٠/١٢: «يعنى كأنها قطعة من جراد، وكأنها شبهت برجل الحيوان لكونها قطعة منه».

<sup>(</sup>٣) الحديث ـ مع اختلاف في الألفاظ ـ عن البراء بن عازب رضى الله عنه في: مسلم ٣/ ١٤٠٠ ـ ١٤٠١ (كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين). وأورد البخارى الحديث مختصرا: ١٥٣/٥ (كتاب المغازى، باب قول الله تعالى: (ويوم حنين إذ أعجبتكم كثرتكم . . .)؛ ٣٧/٤ (كتاب الجهاد والسير، باب بغلة النبي صلى الله صلى الله عليه وسلم البيضاء)، ٣٧/٤ (كتاب الجهاد والسير، باب من صف أصحابه عند الهزيمة). والحديث في: سنن الترمذى ٣١٤/١ (كتاب الجهاد، باب ما جاء في الثبات عند القتال) وقال الترمذى: ووفي الباب عن على وابن عمر)؛ المسند (ط. الحلبي) ٢٠٤/٢ (٢٨٩ ، ٢٨٩ وقال الترمذى: ووفي الباب عن على وابن عمر)؛ المسند (ط. الحلبي) ٢٠٤٠ (٢٨٩ ، ٢٨٩ )

<sup>(</sup>٤) قال النووى ١٢٢/٦٢: «أى قبحت».

<sup>(</sup>a) ن، س، ب: وهزمهم.

صلى الله عليه وسلم غنائمهم بين المسلمين» رواه مسلم(١٠).

### ﴿فصل

قال المافضى ": «الخامس: إخباره بالغائب والكائن قبل كلام السرافضى على إخبار على المحمرة والزبير لما استأذناه في الخروج إلى العمرة رضى الله عنه قال": لا والله ما تريدان " العمرة وإنما تريدان " البصرة ". بالنيوب وكان كما قال ".

وأخبر وهو بذي قار جالس لأخذ البيعة يأتيكم من قِبَل الكوفة ألف رجل لا يزيدون ولا ينقصون، يبايعونني (ألله على الموت، وكان كذلك، وكان آخرهم أُويْس القرني.

وأخبر بقتل ذى الثدية، وكان كذلك.

وأخبره شخص بعبور القوم في قصة (١) النهروان، فقال: لن

<sup>(</sup>۱) س، ب: مسلم رضى الله عنه. والحديث مطولا عن إياس بن سلمة عن أبيه سلمة بن الأكوع رضى الله عنه في: مسلم ١٤٠٢/٣ (كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين). والحديث أيضا في: سنن الدارمي ٢١٩/٢ ـ ٢٢٠ (كتاب السير، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: شاهت الوجوه)؛ المسند (ط. الحلبي) ٥/٢٨٦.

<sup>(</sup>۲) في (ك) ص ۱۸٦ (م) ـ ۱۸۸ (م).

<sup>(</sup>٣) قال: ليست في (ك).

<sup>(</sup>٤) ك: يريدان.

<sup>(</sup>٥) في (ك): البصرة ، وكتب فوق والغدرة، وعليها علامة التصويب.

<sup>(</sup>٦) ن: وإن كان كما قالا؛ م: وإن كان كما قال؛ ك: فكان كما قال عليه السلام.

<sup>(</sup>٧) قبل : ساقطة من (ك).

<sup>(</sup>٨) ن، م، س، ك: يبايعونى، والمثبت من (ب). (٩) ك: قضية.

يعبروا، ثم أخبره آخر بذلك، فقال: لم" يعبروا، وإنه ـ والله ـ لمصرعهم، فكان كذلك.

وأخبر بقتل نفسه الشريفة.

وأخبر شهربان بأن اللعين يقطع يديه ورجليه ويصلبه "، ، ففعل به معاوية ذلك .

وأخبر مِيثَم التمَّار " بأنه يُصلب على باب دار عمرو بن

<sup>(</sup>١) ب (فقط): لن.

<sup>(</sup>۲) ن، م، س: وأخبر أن (س: بأن) شهربان اللعين يقطع يديه ورجليه ويصلبه؛ ب: وأخبر بأن شهربان اللعين يقطع يداه ورجلاه ويصلب؛ ك: وأخبر عليه السلام جويرية بن مِسْهَر بأن اللعين يقطع يديه ورجليه ويصلب. وأرجو أن يكون الصواب ما ذكرته. ووجدت أن الكشى قد ذكر جويرية بن مسهر العبدى في «رجاله» ص ۹۸، ط. كربلاء، بدون تاريخ، وقال المعلق السيد أحمد الحسيني: «جويرية بضم الجيم وفتح الواو وسكون الياء وكسر الراء وفتح الياء الثاني ثم هاء. ومُسهر بضم الميم وسكون السين وكسر الهاء، والعبدى نسبة إلى بني العبيد، وبنو العبيد مصغرا بطن من بني عدى بن خباب بن قضاعة. والراجح أن ابن المطهر يقصد باللعين معاوية رضى الله عنه. وذكره ابن حجر في «لسان الميزان» ۱۸/۲ وقال: «روى عن على وعنه الحسن بن محبوب وجابر بن الحر»، كما ذكره الطوسي في «رجال الطوسي»، ص ۳۷ وقال: «جويرية بن مسهر: عربي كوفي».

<sup>(</sup>٣) ن، س: مسمار التمار؛ م: مسمر التمار؛ ب: مسماراً التمار؛ ك: ميتم التمار. وذكره الكشى في والرجال، ص ٧٤-٨٩ وذكر أخباراً عن صلبه، وذكر المعلق في تعليقه أنه قتل قبل ورود الحسين إلى العراق بعشرة أيام. وذكره ابن حجر في والإصابة، ٣/٤٧٤ وذكر أخباراً عن تسمية الرسول صلى الله عليه وسلم له ولم يذكر درجتها من الصحة، وذكر أنه أول من ألجم في الإسلام. ونقل عنه الزركلي في والأعلام، ٢٩٤/٨ أكثر ما ذكره وحدد سنة مقتله ٣٠هـ. وذكره الطوسي في ورجال الطوسي، ص ٧٩ وقال المعلق: وميثم ابن يحيى ـ أو عبدالله التمار النهرواني، حاله أشهر من أن يذكر، وقتل قبل قدوم الحسين (ع) إلى العراق بعشرة أيام وصلب بعد أن قطع لسانه».

حريث () عاشر عاشرة، وهو () أقصرهم خشبة، وأراه النخلة التي يُصلب () عليها، فوقع كذلك.

وأخبر رُشَيْد الهجرى (<sup>۱)</sup> بقطع يديه ورجليه، وصلبه، وقطع لسانه، فوقع (<sup>۱)</sup>.

وأخبر كُمَيْل بن زياد (" أن الحجاج يقتله (")، وأن قنبراً يذبحه الحجاج فوقع.

<sup>(</sup>۱) م، ك: عمر بن حريث، وهو خطأ. وهو أبو سعيد عمرو بن حريث بن عمرو بن عثمان المخزومي القرشي رضى الله عنه، ولى أمر الكوفة لزياد ثم لابنه عبيدالله ومات بها، له ١٨ حديثًا. ولمد قبل الهجرة بسنتين وتوفي سنة ٨٥هـ. انظر ترجمته في: الإصابة ٢٤٤/٥؛ الأعلام ٥/٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) ك : هو .

<sup>(</sup>٣) كلمتا «التي يصلب» غير ظاهرتين في (ك).

<sup>(</sup>٤) ن، م: رشد الهجری؛ س: رشد البحری؛ ب: راشد البحری. والصواب ما أثبته من (ك). وذكره الطوسی فی ورجال الطوسی، ص ٧٧ ولم یذكر عنه شیئا وذكره الكشی فی «میزان «الرجال» ص ٧١- ٧٣ وذكر أخبار صلبه وقطع یدیه ورجلیه، وذكره الذهبی فی «میزان الاعتدال» ٢/١٥- ٥٠ وقال عنه: «قال الجوزجانی: كذّاب غیر ثقة. . . وقال ابن حبان: رُشید الهجری كوفی، كان یؤمن بالرجعة، وذكر أن زیاداً قطع لسانه وصلبه علی باب دار عمرو بن حُریث. وانظر ما ذكره عنه الاستاذ محب الدین الخطیب فی «المنتقی» ص عمرو بن حُریث. وانظر ما ذكره عنه الاستاذ محب الدین الخطیب فی «المنتقی» ص ٠٢٠.

<sup>(</sup>٦) ب: كهيل بن زياد، وهو خطأ. وهو كُميلٌ بن زياد بن نهيك، تابعى ثقة من أصحاب على بن أبى طالب رضى الله عنه، ولد سنة ١٧ وقتله الحجاج سنة ٨٧. انظر ترجمته في: تهذيب التهذيب ٤٤٧/٨ عـ ٤٤٨؛ شذرات الذهب ٩١/١؛ الأعلام ٩٣/٦. وانظر ما نقله الأستاذ الخطيب عن تاريخ الطبرى من أخبار كميل بن زياد وأنه كان ممن قيل عنه إنه أراد أن يغتال عثمان بن عفان رضى الله عنه. (٧) ك: بأن الحجاج يقتله فوقع.

وقال للبراء بن عازب: إن ابنى الحُسَيْن يقتل ولا تنصره، فكان كما قال، وأخبره (أ) بموضع قتله.

وأخبر بملك بنى العباس، وأخذ الترك الملك منهم، فقال: ملك بنى العباس يسير" لا عسر فيه، لو اجتمع عليهم الترك والديلم والهند" والبربر والطيلسان على أن يزيلوا ملكهم ما قدروا أن يزيلوه حتى يشذ عنهم مواليهم وأرباب دولتهم، ويُسلط" عليهم مَلِكُ من الترك يأتى عليهم من حيث بدأ" ملكهم، لا يمر بمدينة إلا فتحها، ولا يُرفع له راية إلا نكسها، الويل ثم "الويل لمن ناوأه، فلا يزال كذلك حتى يظفر بهم"، ثم يدفع ظفره إلى رجل من عترتى يقول بالحق ويعمل به"، ألا وإن الأمر" كذلك حيث ظهر / هولاكو من ناحية المن أحراسان،

ظ٢٤٦

<sup>(</sup>١) س، ب: وأخبر.

<sup>(</sup>٢) ك: يسر.

<sup>(</sup>٣) ك: والسند والهند.

<sup>(</sup>٤) ن، س، ب: تشد عليهم؛ م: تشتد عنهم، والمثبت من (ك).

<sup>(</sup>٥) ك: تسلط.

<sup>(</sup>٦) ك: مذا.

<sup>(</sup>V) ثم: ساقطة من (ك).

<sup>(</sup>٨) بهم : ساقطة من (ك).

<sup>(</sup>٩) م: ويعتمد به.

<sup>(</sup>١٠) ك : وكان الأمر . . .

<sup>(</sup>١١) م: تحور

ومنه ابتدأ() ملك بنى العباس حتى بايع لهم() أبو مسلم الخراساني».

والجواب: أن يقال: أما الإخبار ببعض الأمور الغائبة فمن هو دون على الردعله يخبر بمثل ذلك، فعلى أجلَّ قدرا من ذلك. وفي أتباع أبي بكر وعمر وعثمان من يخبر بأضعاف ذلك، وليسوا ممن يصلح للإمامة، ولا هم أفضل أهل زمانهم، ومثل هذا موجود في زماننا وغير زماننا.

وحذيفة بن اليمان، وأبو هريرة، وغيرهما من الصحابة كانوا يحدّثون الناس بأضعاف ذلك. وأبو هريرة يسنده إلى النبي / صلى الله عليه ١٧٨/١ وسلم، وحذيفة تارة يسنده وتارة لا يسنده، وإن كان في حكم المسند.

وما أخبر به هو وغيره قد يكون مما سمعه من النبى صلى الله عليه وسلم، وقد يكون مما كُوشف هو به. وعمر رضى الله عنه قد أخبر بأنواع من ذلك.

والكتب المصنّفة في كرامات الأولياء وأخبارهم، مثل ما في كتاب «الـزهـد» للإمام أحمد، و«حلية الأولياء» و«صفوة الصفوة» و«كرامات الأولياء» لأبي محمد الخلل وابن أبي الـدنيا والـلالكائي فيها من الكرامات عن بعض أتباع أبي بكر وعمر، كالعلاء بن الحضرمي نائب أبي بكر، وأبي مسلم الخولاني بعض أتباعهما، وأبي الصهباء، وعامر ابن عبد قيس، وغير هؤلاء ممن عَلِيٍّ أعظم منه، وليس في ذلك ما يدل

<sup>(</sup>۱) ن، س، ب: ابتداء.

<sup>(</sup>٢) م: حتى نازلهم؛ ك: حيث بايع لهم. (٣) ن، م، س: ثابت، وهو تحريف.

على أنه يكون هو الأفضل من أحدٍ من الصحابة، فضلا عن الخلفاء. وهذه الحكايات التى ذكرها عن على لم يذكر لشىء منها إسناداً، "وفيها ما يعرف صحته"، وفيها ما يعرف كذبه، وفيها ما لا يُعرف: هل هو صدق أم كذب؟

فالخبر الذي ذكره عن مَلِك الترك كذب عَلَى على ؛ فإنه لم يدفع ظفره إلى رجل من العترة، وهذا مما وضعه متأخروهم (١٠).

والكتب المنسوبة إلى على، أو غيره من أهل البيت، في الإخبار بالمستقبلات كلها كذب، مثل كتاب «الجفر» و «البطاقة» وغير ذلك .

وكذلك ما يُضاف إليه من أنه كان [عنده] "علم من النبي صلى الله عليه وسلم خصّه به دون غيره من الصحابة.

وفى صحيح البخارى عن أبى حذيفة قال: قلت لعلى : هل عندكم شيء من الوحى مما ليس فى القرآن؟ فقال: لا والذى فلق الحبة وبراً النسمة، إلا فهما يعطيه الله رجلا فى القرآن، وما فى هذه الصحيفة. قلت: وما فى هذه الصحيفة؟. قال: العقل، وفكاك الأسير، وأن لا يُقتل مسلم بكافر (°).

وكذلك ما ينقل عن غير على من الصحابة أن النبى صلى الله عليه وسلم خصَّه بشيء من علم الدين الباطن، كل ذلك باطل.

<sup>(</sup>١-١) : ساقط من (م). (٢) ن، س، ب: وهذا مما ذكره متأخرهم.

 <sup>(</sup>٣) سبق الكلام على هذه الكتب وغيرها فيما مضى ٢ - ٤٦٥ - ٤٦٥.

<sup>(</sup>٤) عنده: ساقطة من (ن)، (م)، (س).

 <sup>(</sup>٥) سبق الكلام على هذا الأثر في هذا الجزء، ص ١٠.

ولا ينافى ذلك ما فى الصحيحين عن أبى هريرة قال: «حفظت من رسول الله صلى الله عليه وسلم جرابين: أما أحدهما فبثثته فيكم، وأما الآخر فلو أبثه لقطعتم هذا البلعوم» فإن هذا حديث صحيح (')، ليس فيه أن النبى صلّى الله عليه وسلم خص أبا هريرة بما فى ذلك الجراب، بل كان أبو هريرة أحفظ من غيره، فحفظ مالم يحفظه غيره.

وكذلك قال حذيفة: «والله إنى لأعلم الناس بكل فتنة " هى كائنة بينى وبين الناس، وما بى أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم أسرً إلى فى ذلك شيئا لم يحدّثه غيرى، ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال وهو يحدّث مجلسا أنا فيه . . الحديث. وقال: إنه لم يبق من الرهط غيره ".

وفى الصحيحين عن حذيفة رضى الله عنه قال: «قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مقاما ما ترك شيئاً يكون فى مقامه ذلك إلى قيام الساعة إلا حدّث به، حفظه من حفظه، ونسيه من نسيه "''.

وحدیث أبی زید عمرو بن أخطب (٠) فی صحیح مسلم: قال: «صلّی

<sup>(</sup>۱) الحديث عن أبي هريرة رضى الله عنه في: البخاري ۳۱/۱ (كتاب العلم، باب حفظ العلم) وفيه دوعاءين، بدلا من دجرابين، (۲) س، ب: . . الناس من فتنة . .

<sup>(</sup>٣) الحديث عن حذيفة بن اليمان رضى الله عنه في: مسلم ٢٢١٦/٤ (كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب إخبار النبي صلى الله عليه وسلم فيما يكون إلى قيام الساعة).

<sup>(</sup>٤) الحديث ـ مع اختلاف في الألفاظ ـ عن حذيفة بن اليمان رضى الله عنه في: البخارى ١٣٣/٨ (كتاب القدر، باب وكان أمر الله قدراً مقدوراً)؛ مسلم ٢٢١٧/٤ (كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب إخبار النبي صلى الله عليه وسلم فيما يكون إلى قيام الساعة).

<sup>(</sup>٥) س، ب: أبي زيد وعمرو بن أخطب، وهو خطأ. وترجمة أبي زيد عمرو بن أخطب رضي

بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الفجر، وصعد المنبر، ثم خطبنا حتى حضرت الظهر، فنزل فصلّى بنا، ثم صعد المنبر، فخطبنا حتى حضرت العصر، فنزل فصلّى بنا، ثم صعد المنبر فخطبنا حتى غربت الشمس، فأخبرنا بما كان وبما هو كائن، فأعلمنا أحفظنا»(1).

وأبو هريرة أسلم عام خيبر، فلم يصحب النبى صلى الله عليه وسلم إلا أقل من أربع سنين، وذلك الجراب لم يكن فيه شيء من علم الدين: علم الإيمان والأمر والنهى، وإنما كان فيه الإخبار عن الأمور المستقبلة، مثل الفتن التي جرت بين المسلمين: فتنة الجمل، وصفِّين، وفتنة ابن الزبير، ومقتل الحسين، ونحو ذلك، ولهذا لم يكن أبو هريرة ممن دخل في الفتن.

ولهـذا قال ابن عمر: لوحدَّثكم أبو هريرة أنكم تقتلون خليفتكم، وتفعلون كذا وكذا، لقلتم: كذب أبو هريرة.

وأما الحديث الذي يروى عن حُذيفة أنه صاحب السرّ الذي لا يعلمه غيره، فرواه البخارى عن إبراهيم النخعى، قال: ذهب علقمة إلى الشام، فلما دخل المسجد قال: «اللهم يسرّ لي جليساً صالحا، فجلس إلى أبي الدرداء، فقال أبو الدرداء: ممن أنت؟ / قال: من أهل الكوفة. قال: أليس منكم \_ أو فيكم \_ الذي أجاره الله على لسان نبيه \_ يعني من قال: أليس منكم \_ أو فيكم \_ الذي أجاره الله على لسان نبيه \_ يعني من

144/1

الله عنه في: الإصابة ١٥/٢ه؛ أسد الغابة ١٧٨/٦ـ ١٢٩. وهو عمرو بن أخطب بن رفاعة الأنصارى الخزرجي أبو زيد، مشهور بكنيته، قال ابن الأثير: عاش مائة وعشرين سنة.

<sup>(</sup>۱) الحديث عن أبى زيد عمرو بن أخطب رضى الله عنه فى: مسلم ٢٧١٧/٤ (كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب إخبار النبى صلى الله عليه وسلم فيما يكون إلى قيام الساعة).

الشيطان: يعنى عمَّارا -؟ قال: قلت: بلى . قال: أليس منكم ـ أو فيكم ـ صاحب السرّ الذى لا/ يعلمه غيره؟ قال: قلت: بلى . . ص ٣٤٧ الحديث (١) .

وذلك السر"كان معرفته بأعيان ناس من المنافقين كانوا في غزوة تبوك، همّوا بأن يحلّوا حزام ناقة رسول الله صلى الله عليه وسلم بالليل ليسقط، فأعلمه الله بهم، وكان حذيفة قريبا، فعرّفه بهم، وكان إذا مات المجهول حاله لا يُصلّى عليه عُمَر حتى يصلّى عليه حذيفة، خشية أن يكون من المنافقين.

ومعرفة بعض الصحابة والصالحين ببعض المستقبلات لا توجب أن يكون عالما بها كلها.

والغلاة الذين [كانوا] أيدعون علم على بالمستقبلات مطلقا كذب ظاهر، فالعلم ببعضها ليس من خصائصه، والعلم بها كلها لم يحصل له ولا لغيره.

ومما يبين لك() أن عليًا لم يكن يعرف المستقبلات أنه في ولايته وحروبه في زمن خلافته كان يظن أشياء كثيرة فيتبين له الأمر بخلاف ما

<sup>(</sup>۱) الحديث - مع اختلاف في الألفاظ - عن إبراهيم النخعى عن علقمة في: البخارى ٧٨/٥ (كتاب فضائل أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم، باب مناقب عبدالله بن مسعود رضى الله عنه)، ٦٢/٨ (كتاب الاستئذان، باب من أُلقى له وسادة)؛ سنن الترمذى ٣٣٨-٣٣٩ (كتاب المناقب، باب مناقب عبدالله بن مسعود رضى الله عنه) عن قتادة عن خيثمة بن أبى سبرة؛ المسند (ط. الحلبي) ٤٥١، ٤٥٠، ٤٥٠، ٤٥٠.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: لكن ذكر السر...

<sup>(</sup>٣) كانوا: ساقطة من (ن)، (م). (٤) ن، م، س: ذلك.

ظن، ولو ظن أنه إذا قاتل معاوية وأصحابه يجرى ما جرى لم يقاتلهم، فإنه كان لو لم يقاتل أعزّ وانتصر ('')، وكان أكثر الناس معه، وأكثر البلاد تحت ولايته، فلما قاتلهم ضعف أمره، حتى صار معهم كثير من البلاد التى كانت فى ('') طاعته، مثل مصر واليمن، وكان الحجاز دولا.

ولو علم أنه إذا حكم الحكمين يحكمان بما حكما لم يحكمهما. ولو علم أن أحدهما يفعل بالأخر ما فعل حتى يعزلاه، لم يول من يوافق على عزله، ولا من خذله الحكم الآخر"، بل قد أشار عليه من أشار أن يقر معاوية على إمارته في ابتداء الأمر، حتى يستقيم له الأمر. وكان هذا الرأى أحزم عند الذين ينصحونه ويحبونه.

ومعلوم أن النبى صلّى الله عليه وسلم ولّى أبا سفيان \_ أبا معاوية \_ نجران (1) ، وكان واليا عليها حتى مات النبى صلى الله عليه وسلم .

وقد اتفق الناس على أن معاوية كان أحسن إسلاما من أبيه، ولم يتهم أحدٌ من الصحابة والتابعين معاوية بنفاق، واختلفوا في أبيه.

والصدِّيق كان قد ولَّى أخاه \_ يزيد بن أبى سفيان \_ أحد الأمراء فى فتح الشام، لما ولَّى خالدا وأبا عبيدة ويزيد بن أبى سفيان لما فتحوا الشام، بقى أميرا إلى أن مات بالشام، وكان من خيار الصحابة، رجلا صالحاً

<sup>(</sup>١) م: لولم يقاتل أعز وأنصر؛ س: لولم يقاتل عز ونصر؛ ب: لولم يقاتل في عز ونصر.

<sup>(</sup>٢) م: تحت .

<sup>(</sup>٣) انظر ما ذكره ابن العربي في كتابه «العواصم من القواصم» عن مسألة التحكيم وصحة ما وقع فيها، وانظر تعليقات أستاذى الأستاذ محب الدين الخطيب رحمه الله، ص ١٧٢-

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: ولى أبا سفيان نجران، أبا معاوية.

والحسين ـ رضى الله عنه ولعن قاتله ـ قُتل مظلوما شهيدا فى خلافته بسبب خلافه (١) ، لكنه هو لم يأمر بقتله ، ولم يُظهر الرضا به ، ولا انتصر ممن قتله .

ورأس الحسين حُمل إلى قُدَّام عبيد الله بن زياد، وهو الذي ضربه بالقضيب على ثناياه، وهو الذي ثبت في الصحيح (°).

<sup>(</sup>١) م: ولكن كان يسمّى.

<sup>(\*</sup> ـ \* ) : ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٢) م: علمائهم.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: خليفة بنى أمية وبنى العباس؛ م: خليفة من بنى أمية وبنى العباس. وفى هامش (س)، (ب) إشارة إلى أن عبارة «وبنى العباس» زيادة من النساخ والكلام يستقيم بدونها.

<sup>(</sup>٤) ن، س، ب : خلافته.

<sup>(</sup>٥) الأثر عن أنس بن مالك رضى الله عنه فى: البخارى ٥/٢٦ (كتاب فضائل أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم، باب مناقب الحسن والحسين رضى الله عنهما)؛ سنن الترمذى ٥/٣٣ (كتاب المناقب، باب مناقب. . . الحسن . . والحسين . . رضى الله عنهما)؛ المسند (ط . الحلبى) ٣٢٦١/٣؛ البداية والنهاية ٨/٨١.

وأما حمله إلى عند يزيد (١) فباطل، وإسناده منقطع ١).

وعمه يزيد الرجل الصالح هو من الصحابة، تُوفى فى خلافة عمر، فلما مات ولَّى معاوية مكان أخيه. وعمر من أعلم الناس بأحوال الرجال، وأحذقهم فى السياسة، وأبعد الناس عن الهوى، لم يُولِّ فى خلافته أحداً من أقاربه، وإنما كان يختار للولاية من يراه أصلح لها، فلم يولِّ معاوية إلا وهو عنده ممن يصلح للإمارة.

ثم لما تُوفّى " زاد عثمان فى ولاية معاوية، حتى جمع له الشام. وكانت الشام فى خلافة عمر أربعة أرباع: فلسطين، ودمشق، وحمص، والأردن. ثم بعد ذلك فصلت قِنسرين والعواصم من ربع حمص، ثم بعد هذا عُمّرت حلب وخربت قِنسرين، وصارت العواصم دولا بين المسلمين وأهل الكتاب.

وأقام معاوية نائبا عن عمر وعثمان عشرين سنة، ثم تولّى عشرين سنة، ورعيته شاكرون لسيرته وإحسانه، راضون به، حتى أطاعوه في مثل قتال على .

ومعلوم أنه خير من أبيه أبى سفيان، وكانت ولايته أحق بالجواز من الله الله أبيه، فلا يقال: إنه / لم تكن تحل ولايته. ولو قُدَّر أن غيره كان ١٨٠/٤

(١) م: إلى يزيد.

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير في «البداية والنهاية» ١٩٢/٨: «وقد اختلف العلماء بعدها في رأس الحسين هل سيّره ابن زياد إلى يزيد أم لا، على قولين، والأظهر منهما أنه سيّره إليه، وقد ورد في ذلك آثار كثيرة، فالله أعلم». وانظر «البداية والنهاية» ١٩١/٨.

<sup>(</sup>٣) ن، م: ثم لما تولى عثمان. وفي (م) شطب على كلمة (عثمان).

أحق بالولاية منه، أو أنه ممن (١) يحصل به معونة لغيره ممن فيه ظلم، لكان الشر المدفوع بولايته أعظم من الشر الحاصل بولايته.

وأين أخذ المال، وارتفاع بعض الرجال، من قتل الرجال الذين قَتلوا بصفين، ولم يكن في ذلك عز ولا ظفر؟!

فدل هذا \_ وغيره \_ عَلَى أن الذين أشاروا على أمير المؤمنين كانوا حازمين. وعلى إمام مجتهد، لم يفعل إلا ما رآه مصلحة.

لكن المقصود أنه لو كان يعلم الكوائن كان قد علم ان إقراره عَلَى الولاية أصلح له من حرب صفِّين، التي لم يحصل بها إلا زيادة الشر وتضاعفه، لم يحصل بها من المصلحة شيء، وكانت ولايته أكثر خيرا وأقل شرًّا من محاربته، وكل ما يظن في ولايته من الشر، فقد كان في محاربته أعظم منه.

وهذا وأمثاله كثير مما يبيّن جهل من يقول: إنه كان يعلم الأمور المستقبلة، / بل الرافضة تدّعى الأمور المتناقضة: يدّعون عليه علم الغيب، مع هذه الأمور المنافية لذلك، ويدّعون له من الشجاعة ما يزعمون معه أنه كان هو الذي ينصر النبي صلى الله عليه وسلم في مغازيه، وهو الذي قام(١) الإسلام بسيفه في أول الأمر مع ضعف الإسلام.

> ثم يذكرون من عجزه عن مقاومة أبي بكر رضى الله عنه ـ مع ضعفه عندهم ـ بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم ما يناقض ذلك؛ فإن

487 6

<sup>(</sup>٢) ب: أقام. (١) م: فإنه ممن . . .

أبا بكر رضى الله عنه لم يكن له بعد موت النبى صلى الله عليه وسلم مال يستعطف به الناس، ولا كان له قبيلة عظيمة ينصرونه ولا موال ، ولا دعا الناس إلى بيعته: لا برغبة ولا برهبة. وكان على رضى الله عنه على دفعه أقدر منه على دفع الكفّار الذين حاربوا النبى صلى الله عليه وسلم بكثير، فلو كان (۱) هو الذى دفع الكفّار، ولو كان (۱) مريداً لدفع أبى بكر رضى الله عنه، لكان على ذلك أقدر، لكنهم يجمعون بين المتناقضَيْن.

وكذلك في حربه لمعاوية قد قُهر وعسكره أعظم، وتحت طاعته من هم أفضل وأكثر من الذين تحت طاعة معاوية، وهو ـ رضى الله عنه ـ لاريب أنه كان يريد أن يقهر معاوية وعسكره، فلو كان هو الذى نصر النبى صلى الله عليه وسلم، مع كثرة الكفّار وضعف المسلمين وقلتهم، لكان مع كثرة عسكره على عسكر معاوية أقدر على قهر معاوية وجيشه منه على قهر الكفّار الذين قاتلوا النبى صلى الله عليه وسلم، فكيف يجمع بين تلك الشجاعة والقوة وبين هذا العجز والضعف إلا من هو جاهل متناقض؟!

بل هذا يدل على أن النصر كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم، وأن الله أيده بنصره وبالمؤمنين كلهم، وعلى وغيره من المؤمنين الذين أيده الله بهم، وكان تأييده بأبى بكر وعمر أعظم من تأييده بغيرهما من وجوه كثيرة.

<sup>(</sup>۱) ن، م، س: فلم كان، وهو تحريف. (۲) ن، س، ب: وكان.

ومما يبين أن عليًا لم يكن يعلم المستقبل أنه نَدِم على أشياء مما فعلها، وكان يقول:

لقد عجزت عجزة لا أعتذر سوف أكيس بعدها وأستمر وأجمع الرأى الشتيت المنتشر

وكان يقول ليالى صفّين: ياحسن ياحسن، ما ظنّ أبوك أن الأمر يبلغ هذا! لله درّ مقام قامه سعد بن مالك وعبدالله بن عمر، إن كان بِرًّا إنّ أجره لعظيم، وإن كان إثماً إن خطره ليسير. وهذا رواه المصّنفون.

وتواتر عنه أنه كان يتضجر ويتململ من اختلاف رعيته عليه، وأنه ما كان يظن أن الأمر يبلغ ما بلغ.

وكان الحسن رأيه ترك القتال. وقد جاء النص الصحيح بتصويب الحسن.

وفى البخارى عن أبى بكر" رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «إن ابنى هذا سيد، وإن الله يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين» " فمدح الحسن على الإصلاح بين الطائفتين.

وسائر الأحاديث الصحيحة تدلّ على أن القعود عن القتال والإمساك عن الفتنة كان أحب إلى الله ورسوله. وهذا قول أئمة السنة، وأكثر أئمة الإسلام. وهذا ظاهر في الاعتبار؛ فإن محبة الله ورسوله للعمل بظهور ثمرته، فما / كان أنفع للمسلمين في دينهم ودنياهم كان أحب إلى الله

111/2

<sup>(</sup>١) عبارة وعن أبي بكره: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) سبق الحديث فيما مضى ١/٣٩، ٥٤٠.

ورسوله. وقد دل الواقع على أن رأى الحسن كان أنفع للمسلمين لما ظهر من العاقبة في هذا و [في] هذا (١).

وفى صحيح البخارى أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يقول للحسن وأسامة: «اللهم إنّى أحبهما فأحبهما، وأحب من يحبهما»(1).

وكلاهما كان يكره الدخول في القتال. أما أسامة فإنه اعتزل القتال، فطلبه على ومعاوية، فلم يقاتل مع واحدٍ من هؤلاء. كما اعتزل أكثر فضلاء الصحابة رضى الله عنهم، مثل سعد بن أبي وقاص، وابن عمر، ومحمد بن مسلمة، وزيد بن ثابت، وأبي هريرة، وعمران بن حصين، وأبي بكرة، وغيرهم.

وكان ما فعله الحسن أفضل عند الله مما فعله الحسين؛ فإنه وأخاه سيدا شباب أهل الجنة، فقُتل الحسين شهيدا مظلوما.

وصار الناس في قتله ثلاثة أحزاب:

حزب يرون أنه قُتل بحقّ، ويحتجون بما في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من جاءكم وأمركم على رجل واحدٍ يريد أن يفرّق بين جماعتكم فاضربوا عنقه بالسيف كائنا من كان»("). قالوا: وهو جاء والناس على رجل واحدٍ، فأراد أن يفرّق جماعتهم.

وحزب يرون أن الذين قاتلوه كفّار، بل يرون أن من لم يعتقد إمامته كافر.

<sup>(</sup>۱) ن، م: وفي هذا وهذا.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢٩/٤.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيما مضى ١/٦٤/٥.

والحزب الثالث \_ وهم أهل السنة والجماعة \_ يرون أنه قتل مظلوما شهيدا، والحديث المذكور لا يتناوله بوجه، فإنه رضى الله عنه لمما بعث ابن عمه عَقِيلا إلى الكوفة فبلغه أنه قتل بعد أن بايعه طائفة، فطلب الرجوع إلى بلده، فخرج إليه السرية التى قتلته، فطلب منهم أن يذهبوا / به إلى يزيد، أو يتركوه يرجع إلى مدينته، أو يتركوه يذهب ص ٣٤٨ إلى الثغر للجهاد، فامتنعوا من هذا وهذا، وطلبوا أن يستأسر لهم ليأخذوه أسيراً.

ومعلوم باتفاق المسلمين أن هذا لم يكن واجباً عليه، وأنه كان يجب تمكينه مما طلب، فقاتلوه ظالمين له، ولم يكن حينئذ مريداً لتفريق الجماعة، ولا طالبا للخلافة، ولا قاتل على طلب خلافة، بل قاتل دفعاً عن نفسه لمن صال عليه وطلب أسره.

وظهر بطلان قول الحزب الأول.

وأما الحزب الثانى فبطلان قوله يُعرف من وجوه كثيرة: من أظهرها أن عليًا لم يكفّر أحداً ممن قاتله، حتى ولا الخوارج، ولا سبى ذرية أحد منهم، ولا غنم ماله، ولا حكم فى أحدٍ ممن قاتله بحكم المرتدّين، كما حكم أبوبكر وسائر الصحابة فى بنى حنيفة وأمثالهم من المرتدّين، بل على كان يترضّى (1) عن طلحة والزبير وغيرهما ممن قاتله، ويحكم فيهم وفى أصحاب معاوية ممن قاتله بحكم المسلمين.

وقد ثبت بالنقل الصحيح أن مناديه نادى يوم الجمل: «لا يُتبع مدبر،

<sup>(</sup>١) س، ب: . . طائفة فبلغ فطلب، وهو خطأ.

<sup>(</sup>۲) س، ب: بل کان یترضی.

ولا يُجهز على جريح ، ولا يُغنم مال (١٠). وهذا مما أنكرته الخوارج عليه ، حتى ناظرهم ابن عباس رضى الله عنه فى ذلك ، كما ذُكر ذلك فى موضعه .

واستفاضت الأثار" عنه أنه كان يقول عن قتلى عسكر معاوية: إنهم جميعا مسلمون، ليسوا كفَّارا ولا منافقين، كما قد ذكر في غير هذا الموضع. وكذلك عمَّار وغيره من الصحابة.

وكانت هذه الأحزاب الثلاثة بالعراق، [وكان بالعراق أيضا] أطائفة ناصبة من شيعة على المنافة من شيعة على تبغض عثمان وأقاربه

وقد ثبت فى صحيح مسلم عن أسماء عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «سيكون فى ثقيف كذّاب ومبير» (ف). فكان الكذّاب الذى فيها هو المختار بن عبيد، وكان الحجّاج هو المبير، وكان هذا يتشيع لعثمان ويبغض شيعة على، وكان الكذّاب يتشيع لعلى، حتى قاتل عبيدالله بن زياد وقتله، ثم ادّعى أن جبريل يأتيه، فظهر كذبه.

وانقسم الناس بسبب هذا يوم (١) عاشوراء ـ الذى قُتل فيه الحسين ـ إلى قسمين: فالشيعة اتخذته يوم مأتم وحزنٍ يُفعل فيه من المنكرات ما

<sup>(</sup>١) انظر: البداية والنهاية ٧/٥٧٥.

<sup>(</sup>٢) م: الأخبار.

 <sup>(</sup>٣) العبارة بين المعقوفتين ساقطة من جميع النسخ ، وأثبتها ليستقيم الكلام .

<sup>(</sup>٤) م: وفاطمة، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٥) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢٩/٢.

<sup>(</sup>٦) ب: في يوم.

لا يفعله إلا من هو من أجهل الناس وأضلهم، وقوم اتخذوه "بمنزلة العيد، فصاروا يوسّعون فيه "النفقات والأطعمة واللباس، ورووا فيه أحاديث موضوعة، كقوله: «من وسّع على أهله يوم عاشوراء وسّع الله عليه سائر سنته» وهذا الحديث كذب على النبي صلى الله عليه وسلم ". قال حرب الكرماني: سُئل أحمد بن حنبل / عن هذا ١٨٢/١ الحديث، فقال: لا أصل له. والمعروف عند أهل الحديث أنه يرويه سفيان بن عينة عن إبراهيم بن محمد بن المنتشر عن أبيه أنه قال: بلغنا أنه من وسّع على أهله يوم عاشوراء وسّع الله عليه سائر سنته. قال ابن عيينة: جرّ بناه من ستين سنة فوجدناه صحيحا.

قلت: ومحمد بن المنتشر هذا من فضلاء الكوفيين، لكن لم يكن يذكر ممن سمعه ولا عمن بَلغه (أ). ولاريب أن هذا أظهره بعض المتعصبين على الحسين، ليتخذيوم قتله عيدا، فشاع هذا عند الجهال المنتسبين إلى السنة، حتى رُوى في حديث: أن يوم عاشوراء جرى كذا وجرى كذا، حتى جعلوا أكثر حوادث الأنبياء كانت يوم عاشوراء، مثل مجيء قميص يوسف إلى يعقوب ورد بصره، وعافية أيوب، وفداء الذبيح، وأمثال هذا. وهذا الحديث كذب موضوع، وقد ذكره ابن الجوزى في «الموضوعات» (أ) وإن كان قد رواه هو في كتاب «النور في

<sup>(</sup>۱) س، ب: اتخذته. (۲) فیه: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) سبق الكلام على هذا الحديث فيما سبق ٢٩/٢، ٣٢٩/٤.

<sup>(</sup>٤) ن، س: ولا ممن بلغه؛ م: وإلى من بلغه.

<sup>(°)</sup> انظر: «الموضوعات» ٢٠٤- ٢٠٤.

فضائل الأيام والشهور»(" وذكر عن ابن ناصر شيخه أنه قال: حديث صحيح وإسناده على شرط الصحيح، فالصواب ما ذكره في «الموضوعات» وهو آخر الأمرين منه. وابن ناصر راج عليه ظهور حال رجاله، وإلا فالحديث مخالف للشرع والعقل، لم يروه أحد من أهل العلم المعروفين في شيء من الكتب، وإنما دُلِّس على بعض الشيوخ المتأخرين.

كما جرى مثل ذلك فى أحاديث" أخر، حتى فى أحاديث نسبت إلى مسند أحمد وليست منه. مثل حديث رواه عبدالقادر بن يوسف، عن ابن المدنقب، عن القطيعى، عن عبدالله، عن أبيه، عن عبدالله بن المثنى أن عن عبدالله بن دينار، عن عبدالله بن عمر، عن النبى صلى المثنى أن عن عبدالله بن دينار، عن عبدالله بن عمر، عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «القرآن كلام الله غير مخلوق، منه بدأ، وإليه يعود» وهذا القول صحيح متواتر عن السلف أنهم قالوا ذلك، لكن رواية هذا اللفظ عن النبى صلى الله عليه وسلم كذب، وعزوه إلى المسند لأحمد كذب ظاهر أن مسنده موجود، وليس هذا فيه.

<sup>(</sup>١) ذكره أبن رجب في والذيل على طبقات الحنابلة، ١/ ٢٠ وقال عنه: ومجلد،

<sup>(</sup>٢) م: أكاذيب. (٣) م: عن أبيه ابن المثنى.

<sup>(</sup>٤) لم أجد هذا الحديث، وهناك أحاديث موضوعة كثيرة مقاربة في اللفظ والمعنى عن عدد من الصحابة ذكر بعضها السيوطى في «اللآليء المصنوعة» ١/٤-٧ منها. عن أبي الزبير قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من قال القرآن مخلوق فقد كفر، ومنها عن أنس مرفوعا: كل ما في السماوات والأرض وما بينهما فهو مخلوق غير الله والقرآن، وذلك أنه كلامه منه بدأ وإليه يعود وسيجىء أقوام . . الخ . وذكر هذه الأحاديث أيضا ابن عراق الكناني في وتنزيه الشريعة ٤ / ١٣٤- ١٣٥، وعلى القارى في والأسرار المرفوعة ، ص

وأحمد إمام أهل السنة في زمن المحنة ، وقد جرى له في مسألة القرآن ما اشتهر في الأفاق ، وكان يحتج لأن ألقرآن كلام الله غير مخلوق بحجح كثيرة معروفة عنه ، ولم يذكر هذا الحديث قط ، ولا احتج به ، فكيف يكون هذا الحديث عنده ولا يحتج به ؟! وهذا الحديث إنما عرف عن هذا الشيخ ، وكان بعض من قرأ عليه دسّه في جزء فقرأه عليه مع غيره ، فراج ذلك على من لم يكن له معرفة .

وكذلك حديث عاشوراء، والذى صح فى فضله هو صومه، وأنه يكفّر سنة ، وأن الله نجّى / فيه موسى من الغرق، وقد بسطنا الكلام عليه فى موضع آخر، وبيّنا أن كل ما يُفعل فيه سوى الصوم بدعة مكروهة، لم يستحبها أن أحد من الأثمة، مثل الاكتحال والخضاب وطبخ الحبوب وأكل لحم الأضحية والتوسيع فى النفقة وغير ذلك، وأصل هذا من ابتداع قتلة الحسين ونحوهم أله .

421

وأقبح من ذلك وأعظم ما تفعله الرافضة من اتخاذه مأتما يُقرأ فيه المصرع، وينشد فيه قصائد النياحة، ويعطِّشون فيه أنفسهم، ويلطمون فيه ألخدود، ويشقون الجيوب، ويدعون فيه بدعوى الجاهلية.

٧٥، ٢٥٩. وانظر قوله (ص ٤٧٩): وقال (الخليلى في كتاب الإرشاد): وهذا مثل إجماع الصحابة والتابعين وجميع أهل السنة على أن القرآن كلام الله منزلُ غير مخلوق، وليس هذا اللفظ حديثه عليه الصلاة والسلام».

<sup>(</sup>۱) م: أن. (۲)

<sup>(</sup>٣) لابن تيمية رسالة أجاب فيها على سؤال عما يفعله الناس في يوم عاشوراء من البدع نشرت في فتاوى الرياض جـ ٢٥ ص ٢٩٩-٣١٧. (٤) فيه : زيادة في (ن).

وقد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ليس منا من ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية»(١).

وهذا مع حدثان العهد بالمصيبة، فكيف" إذا كانت بعد ستمائة ونحو سبعين سنة؟ وقد قتل من هو أفضل من الحسين، ولم يجعل المسلمون ذلك اليوم مأتماً.

وفى مسند أحمد عن<sup>(٣)</sup> فاطمة بنت الحسين، وكانت قد شهدت قتله، عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ما من مسلم يصاب بمصيبة، فيذكر مصيبته وإن قدمت، فيحدث لها استرجاعاً إلا أعطاه الله من الأجر مثل أجره يوم أصيب بها» (١).

فهذا يبين أن السنة في المصيبة إذا ذُكرت، وإن تقادم عهدها، أن يسترجع (°)، كما جاء بذلك الكتاب والسنة.

قال تعالى: ﴿ وَيشَّرِ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \* أَوْلَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَّبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ [سورة البقرة: ١٥٥-١٥٧].

وأقبح من ذلك / نتف النعجة تشبيها لها بعائشة ، والطعن في الجبس الذي في جوفه سمن تشبيها له بعمر ، وقول القائل: ياثارات أبي لؤلؤة! إلى غير ذلك من منكرات الرافضة ، فإنه يطول وصفها .

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضى ٧/١ه، ٥٣.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: فتكون، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) ن، م: أن، وهو تخريف.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيما مضى ١/٤٥٥.

٥) ن، س: في المصيبة الاسترجاع إذا ذكرت وإن تقادم عهدها.

والمقصود هنا أن ما أحدثوه من البدع فهو منكر، وما أحدثه من يقابل بالبدعة البدعة، وينسب إلى السنة، هو أيضا منكر مبتدع. والسنة ما سنه رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهي بريّة من كل بدعة، فما يُفعل يوم عاشوراء من اتخاذه عيداً بدعة أصلها من بدع النواصب، وما يفعل من اتخاذه مأتماً بدعة أشنع منها، وهي من البدع المعروفة في الروافض، وقد بسطنا هذه الأمور(١٠).

## ﴿فصل

قول السرافضي قال الرافضى("): «السادس: أنه كان مستجاب الدعاء("). دعا على بُسْر بن أرطأة " بأن يسلبه الله عز وجل عقله فخولط فيه، ودعا على العَيْزَار " بالعمى فعمى، ودعا على أنس الما مستجاب الدعاء

السادس: إن عليًا رضى الله عنسه کان

<sup>(</sup>١) س، ب: ... الأمور وبالله المستعان.

<sup>(</sup>٢) في (ك) ص ١٨٨ (م) - ١٨٩ (م).

<sup>(</sup>٣) م: الدعوة.

<sup>(</sup>٤) ن، م، س، ك: بشر بن أرطاه. والمثبت من (ب) وهو الصواب. وهو عمير بن عويمر ابن عمران. ترجمته في: الإصابة ١٥٢/١ وقال: دبسر بن أرطاة أو ابن أبي أرطاة. قال ابن حبان: من قال: ابن أبي أرطاة فقد وهمه؛ طبقات ابن سعد ٤٠٩/٧؛ تهذيب التهذيب ١/ ٤٣٥\_ ٤٣٦؛ الأعلام ٢٣/٢ (ووفاته فيه سنة ٢٣).

ك : الغيزار، وهو تحريف. وهو العيزار بن الأخنس، ذكره الطبري في تاريخه •/٨٩ (ط. المعارف).

<sup>(</sup>٦) ك: أنس بن مالك.

كتم شهادته بالبرص فأصابه، وعلى زيد بن أرقم بالعمى فعمى، (۱).

التعليق عليه

والجهاب، أن هذا موجود في الصحابة أكثر منه، وممن بعد الصحابة، مادام في الأرض مؤمن. وكان سعد بن أبي وقاص لا تخطىء له دعوة. وفي الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «اللهم سدد رميته وأجب دعوته» . وفي صحيح مسلم أن عمر لما أرسل إلى الكوفة من يسأل عن سعد، فكان الناس يثنون خيرا، حتى سئل عنه رجل من بني عبس فقال: أما إذ أنشدتمونا سعدا، فكان لا يخرج في السرية، ولا يعدل في الرعية، ولا يقسم بالسوية. فقال سعد: «اللهم إن كان كاذباً، قام رياء وسمعة، فأطل عمره، وعظم فقره، وعرضه للفتن فكان يرى وهو شيخ كبير، تدلّى حاجباه من الكبر، يتعرض للجوارى يغمزهن في الطرقات، ويقول: «شيخ كبير مفتون أصابتني دعوة سعد».

<sup>(</sup>۱) ك : - فعمى، ودعا على حسَّان بن ثابت بعمى قلبه بعدما كان قد عمى، وكان في زقاق مكة بلا عصا، فلما دعا لم يعد (في الأصل: لم يجد) يهتدى طريقا.

<sup>(</sup>٢) الحديث بهذا اللفظ عن سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه فى: المستدرك ٣/٥٠٠. وقال الحاكم: وهذا حديث تفرّد به يحيى بن هانى بن خالد الشجرى، وهو شيخ ثقة من أهل المدينة». ووافقه الذهبى.

<sup>(</sup>٣) الحديث ـ مع اختلاف في الألفاظ ـ عن جابر بن سمرة رضى الله عنه في: البخارى ١٤٧/١ (كتاب الأذان، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها..)؛ مسلم ٢/٣٤/١ (كتاب الصلاة، باب القراءة في الظهر والعصر)؛ سنن النساثي ١٣٥/٢ (كتاب الافتتاح، باب الركود في الركعتين الأوليين)؛ المسند (ط. الحلبي) ٢٦٤/٤

وكذلك سعيد بن زيد، كان مستجاب الدعوة. فروى حمّاد بن زيد، عن هشام بن عُروة، عن أبيه، أن أروى بنت أوس استعْدت مروان على سعيد، وقالت: «سرق من أرضى ما أدخله في أرضه» فقال سعيد: «اللهم إن كانت كاذبة فأذهب بصرها، واقتلها في أرضها» فذهب بصرها، وماتت في أرضها".

منهاج ۵۸۷/٤ والبراء بن مالك كان يقسم على الله فيبر قسمه، كما في الصحيح. «إن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره، منهم البراء بن مالك»(١٠).

والعلاء بن الحضرمى، نائب رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم نائب أبى بكر رضى الله عنه على البحرين، مشهور بإجابة الدعاء. روى ابن أبى الدنيا بإسناده، قال سهم بن منجاب: غزونا مع العلاء بن الحضرمى دَارِين (")، فدعا بشلاث دعوات، فاستجاب الله له فيهن كلهن. قال: سرنا معه، ونزلنا منزلا، وطلبنا الوضوء، فلم نقدر عليه، فقام فصلى ركعتين، ثم دعا الله، فقال: اللهم يا عليم ياحكيم، يا على عظيم، إنّا عبيدك، وفي سبيلك نقاتل عدوك، فاسقنا غَيْثا نشرب منه يا عظيم، إنّا عبيدك، وفي سبيلك نقاتل عدوك، فاسقنا غَيْثا نشرب منه

<sup>(</sup>۱) الحديث عن سعيد بن زيد رضى الله عنه في: مسلم ٣/ ١٢٣٠ - ١٢٣١ (كتاب المساقاة، باب تحريم الظلم وغصب الأرض وغيرها). وجاء الحديث مختصرا في المسند (ط. المعارف) الأرقام ١٦٤٠، ١٦٤٩.

<sup>(</sup>٢) سبق الحديث فيما مضى ٤٨٢/٤.

<sup>(</sup>٣) قال ياقوت في ومعجم البلدان : ودَارِينُ فَرْضة بالبحرين يجلب إليها المسك من الهند، والنسبة إليها دارى . . . وفي كتاب وسيف أن المسلمين اقتحموا إلى دارين البحر مع العلاء الحضرمي فأجازوا ذلك الخليج بإذن الله . . . وإن ما بين الساحل ودارين مسيرة يوم وليلة لسفر البحر في بعض الحالات ».

ونتوضأ من الإحداث، وإذا تركناه فلا تجعل فيه نصيبا لأحد غيرنا. قال: فما جاوزنا غيرَ بعيد، فإذا نحن ببئرٍ من ماء السماء تتدفق. قال: فنزلنا فروينا(١)، وملأت إداوتي(١) ثم تركتها وقلت: لأنظرن هل استجيب له؟ فسرنا ميلا أو نحوه، فقلت لأصحابي: إني نسيت إداوتي (")، فجئت إلى ذلك المكان، فكأنما لم / يكن فيه ماء قط، فأخذت إداوتي "، فلما أتينا دارين، وبيننا وبينهم البحر، فدعا الله فقال: اللهم ياعليم ياحكيم، ياعلى ياعظيم، إنا عبيدك، وفي سبيلك نقاتل عدوك، فاجعل لنا سبيلا إلى عدوك. ثم اقتحم بنا() البحر، فوالله ما ابتلت سروجنا، ثم خرجنا إليهم، فلما رجعنا، اشتكى البطن فمات، فلم نجد ماءً نغسّله، فلففناه في ثيابه، فدفناه، فلما سرنا غير بعيد إذا نحن بماءٍ كثير، فقال بعضهم لبعض: ارجعوا نستخرجه فنغسّله، فرجعنا فخفي علينا قبره، فلم نقدر عليه. فقال رجل من القوم: إنى سمعته يدعو الله يقول: اللهم ياعليم ياحكيم، ياعلى ياعظيم، اخف حفرتي، ولا تطلع على عورتي أحداً، فرجعنا، وتركناه (٥).

وقد كان عمر دعا بدعوات أجيب فيها. من ذلك أنه لما نازعه بلال وطائفة معه في القسمة \_ قسمة الأرض \_ / فقال: «اللهم اكفني بلالاً وذويه» فما حال الحول ومنهم عين تطرف (١٠).

182/1

<sup>(</sup>١) ن، م، س: فتروينا. (٢) م: إداوينا؛ س، ب: أدواتي، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) س، ب: أدواتي. (٤) س، ب: معنا.

<sup>(</sup>٥) ذكر هذا الخبر ابن الجوزي في دصفة الصفوة، ١/ ٢٩٠ (ط. حيدر آباد، ١٣٥٥).

<sup>(</sup>٦) سبق ذكر هذا الخبر فيما مضى.

وقال: «اللهم قد(١) كبرت سنّى، وانتشرت رعيتى، فاقبضنى إليك غير مفتونٍ ولا مضيّع ، فمات من عامه (١)

ومثل هذا كثير جدا. وقد صنّف ابن أبى الدنيا فى «مجابى الدعوة» كتاباً (٣)، مع أن هذه القصص المذكورة عن على لم يذكر لها إسنادا، فتتوقف على معرفة الصحة، مع أن فيها ماهو كذب لاريب فيه، كدعائه على أنس بالبرص، ودعائه على زيد بن أرقم بالعمى.

## ﴿فصل ﴿

قال الوافضى: "«السابع: أنه لما توجّه إلى صفّين لحق أصحابه عَطَشٌ شديد، فعَدل بهم قليلا، فلاح لهم دير، فصاحوا بساكنه، فسألوه عن الماء، فقال: بينى وبينه أكثر من فرسخين، ولولا أنى أوتى ما يكفينى "كل شهر على التقتير لتلفت عطشا،

تابيع كلام السرافسفسي السابع: أن عليًّا رضى الله عنه كان مستجاب الدعوة

<sup>(</sup>١) قد : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) ذكر هذا الخبر ابن الجوزى في وتاريخ عمر بن الخطاب، ص ١٨٠ عن سعيد بن المسيب، وزاد: ووفي رواية: فما انسلخ ذو الحجة حتى طعن فمات.

<sup>(</sup>٣) هو أبوبكر عبدالله بن محمد بن عبيد بن سفيان ، ابن أبي الدنيا القرشي الأموى البغدادي محدث ، له مصنفات كثيرة في الوعظ والأخلاق والزهد ، ولد سنة ٢٠٨ وتوفي سنة ٢٨١ . انظر ترجمته في : فوات الوفيات ٢٠١٤ . و13 عنديب التهذيب التهذيب ٢١٣-١٢ ؛ معجم المؤلفين ٢١٣١ ؛ الأعلام ٢٠٠٤ . وتوجد من كتاب «مجابو الدعوة» نسخة خطية في مكتبة كوبريلي بتركيا رقم ١٥٨٤ ، وتوجد منها مصورة في معهد المخطوطات بالجامعة العربية بالقاهرة (تصوف وآداب شرعية رقم ٤٥٤) .

<sup>(</sup>٤) في (ك) ص ١٨٨ (م) - ١٨٩ (م).

<sup>(</sup>٥) م: أوتى بما يكفيني؛ ك: أوتى بماء يكفيني.

فأشار أمير المؤمنين إلى مكان قريب من الدير، وأمر بكشفه، فوجدوا صخرة عظيمة، فعجزرا عن إزالتها، فقلعها وحده، ثم شربوا الماء، فنزل إليهم "الراهب، فقال": أنت نبى مرسل أو ملك مقرب؟ فقال": لا، ولكنى وصىّ رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأسلم على يده "، وقال: إن هذا الدير بُنى على طالب هذه "الصخرة، ومخرج الماء من تحتها، وقد مضى جماعة "قبلى لم يدركوه. وكان الراهب من جملة من استشهد معه، ونظم القصة "السيد الحميرى في قصيدته» ".

الرد عليه

والجهاب: أن هذا من جنس أمثاله من الأكاذيب التي يظنها (١) الجهال من أعظم مناقب على، وليست كذلك. بل الذي وضع هذه كان جاهلا بفضل على، وبما يستحقه من الممادح؛ فإن الذي فيه من المنقبة أنه أشار إلى صخرة فوجدوا تحتها الماء، وأنه قلعها. ومثل هذا يجرى لخلق كثير، على رضى الله عنه (١) أفضل منهم، بل في المحبين لأبي بكر

<sup>(</sup>١) ك : إليه. (٢) م : وقال؛ ك : فقال له.

<sup>(</sup>٣) ك : أنت مَلَك مقرّب أو نبى مرسل؟ قال . .

<sup>(</sup>٤) م : يديه.

<sup>(</sup>٥) ك: على طالب قالع هذه..

<sup>(</sup>٦) س، ب: وقد مضى من تحتها جماعة . .

<sup>(</sup>٧) ن، س، ب: القضية.

<sup>(</sup>٨) ك: . . الحميري رحمه الله تعالى في قصيدته المذهبة .

<sup>(</sup>٩) ن، م، س: يطلبها.

وعمر وعثمان من يجرى لهم أضعاف هذا، وأفضل من هذا وهذا، وإن كان إذا جرى على يد بعض الصالحين كان نعمة من الله وكرامة له، فقد يقع مثل ذلك لمن ليس من الصالحين كثيرا.

وأما سائر ما فيها، مثل قوله: «إن هذا الدير بنى على طالب هذه الصخرة، ومخرج الماء من تحتها».

فليس هذا من دين المسلمين، وإنما تُبنى الكنائس والديّارات والصوامع على أسماء المقتدية بسير النصارى، فأما المسلمون فلا يبنون معابدهم \_ وهى المساجد التى أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه \_ إلا على اسم مخلوق.

وقول" الراهب: «أنت نبى مرسل أو مَلَك مقرّب» يدل على جهله، وأنه من أضلّ الخلق؛ فإن الملائكة لا تشرب الماء، ولا تحتاج [إلى]" أن تستخرجه من تحت صخرةٍ. ومحمد صلى الله عليه وسلم لا نبى بعده، ومعلوم أن هذا الراهب قد سمع بخبر المسلمين الذين فتحوا تلك المواضع، فإن كان يجوّز أن يُبعث رسول بعد المسيح، فمحمد هو الرسول، ومعجزاته ظاهرة باطنة، فإن صدّقه فقد علم أنه لا نبى بعده، وإن لم يصدّقه فكيف يعتقد في غيره أنه نبى مرسل بمجرد دلالته على ماء تحت صخرة، أو لكون الدير بنى على اسمه، وهم يبنون الديارات على أسماء خلق كثير ليسوا من الملائكة ولا الرسل؟!

وما فيه من قول على: «ولكني وصى رسول الله صلى الله عليه وسلم»

<sup>(</sup>١) س، ب : فقول.

<sup>(</sup>٢) إلى: ليست في (ن).

هو مما يبين أنه كذب عَلَى على، وأن عليًا لم يدع هذا قط لا فى خلافة الثلاثة ولا ليالى صفّين. وقد كانت له مع منازعيه مناظرات ومقامات ما ادّعى هذا قط، ولا ادّعاه أحد له. وقد حكّم الحكمين، وأرسل ابن عباس لمناظرة الخوارج، فذكروا فضائله وسوابقه ومناقبه، ولم يذكر أحد منهم قط أنه وصى رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ومعلوم أن هذا مما تتوفر الهمم والدواعي على نقله، بدون هذه الأسباب؟!

فلمّا رووا فضائله ومناقبه، كقوله عليه السلام: «الأعطين الراية غدا رجلا يحب الله ورسوله، [ويحبه الله ورسوله]»(١).

وكقوله عام تبوك: «ألا ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى، الله أنه لا نبى بعدى»(١).

وقوله: «أنت منى وأنا منك» (٣) ، وغير ذلك من فضائله ، ولم يرووا هذا مع مسيس الحاجة إلى ذكره [ولا ادّعاه على قط مع مسيس الحاجة إلى ظ ٣٤٩ ذكره] (١) - / عُلم أنه من جملة ما افتراه الكذّابون .

﴿فصل

قال الوافضى ("): «الثامن: ما رواه الجمهور: أن النبى صلى الله عليه وسلم لما خرج إلى بنى المصطلق، حيث خرج وا عن

الشامن: كلام السرافضي على

قتل على رضي

الله عنه لكفار

الجن

<sup>(</sup>١) ويحبه الله ورسوله: ساقطة من (ن). وتقدم الحديث من قبل ٢٨٩/٤.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيما مضى ١/١ ٥٠ وأوله هناك: وأنت منى بمنزلة . . ، ٥٢/٥.

<sup>(</sup>٣) تقدم هذا الحديث ٤/٣٤.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين في (م) فقط . (ه) في (ك) ص ١٨٩ (م).

الطريق"، وأدركه الليل، بقرب" وادٍ وعر، فهبط جبريل وأخبره أن" طائفة من كفّار الجن قد استبطنوا الوادى يريدون كيده وإيقاع الشر بأصحابه، فدعا بعلى وعوّده، وأمره " بنزول الوادى، فقتلهم».

والجواب: أن يقال أولا: على أجل قدرا من هذا، وإهلاك الجن موجود الدعلة لمن هو دون على ، لكن هذا الحديث من الأحاديث المكذوبة على رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى على عند أهل المعرفة بالحديث، ولم يجر في غزوة بنى المصطلق شيء من هذا.

وقوله: «إن هذا رواه الجمهور» إن أريد بذلك أنه مروى بإسناد ثابت، أو في كتاب يُعتمد على مجرد نقله، أو صححه من يرجع إلى تصحيحه \_ فليس كذلك.

وإن أراد [أن] (° جمهور العلماء رووه، فهذا كذب. وإن أراد أنه رواه من لا يقوم بروايته حجة، فهذا لا يفيد.

ومن هذا الجنس ما يُروى أنه قاتل الجن في بئر ذات العلم، وهو حديث موضوع عند أهل المعرفة.

<sup>(</sup>١) ك : جُنب عن الطريق.

<sup>(</sup>٢) ك : . . الليل فنزل بقرب . .

<sup>(</sup>٣) ك : جبرئيل عليه السلام آخر الليل وأخبر النبي صلى الله عليه وآله أن . .

<sup>(</sup>٤) ن، س : وأمرهم ؛ م : فأمرهم ؛ ك : امر.

<sup>(°)</sup> أن : ساقطة من (ن)، (م)، (س).

وعلى أجل قدرا من أن تثبت الجن لقتاله، ولم يقاتل أحد من الإنس الجن، بل كان [الجن] (١) المؤمنون يقاتلون الجن الكفار.

وكان من أهل العلم أبو البقاء خالد بن يوسف النابلسى رحمه الله، سأله بعض الشيعة عن قتال على (۱) الجن، فقال: أنتم معشر الشيعة ليس لكم عقل، أيما أفضل عندكم: عمر أو على ؟ فقالوا: بل على . فقال: إذا كان الجمهور يروون عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال لعمر: رما رآك الشيطان سالكا فجا إلا سلك فجا غير فجك» (۱) فإذا كان الشيطان يهرب من عمر، فكيف يقاتل عليًا؟!

وأيضا فدفع الجن والشياطين وإهلاكهم موجود لكثير من أتباع أبى بكر وعمر وعثمان. وفي ذلك قصص يطول وصفها.

وقد روى ابن الجوزى فى كتاب «الموضوعات» حديثا طويلا فى محاربته للجن، وأنه كان فى الحج عام الحديبية، وأنه حاربهم ببئر ذات العلم، من طريق أبى بكر محمد بن جعفر بن محمد السامرى، حدثنا عبدالله بن أحمد السكونى، حدثنا عمارة بن يزيد، حدثنا إبراهيم بن سعد، عن محمد بن إسحاق، حدثنى يحيى بن عبيدالله بن الحارث، عن أبيه، عن ابن عباس، قال: لما توجه رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الحديبية إلى مكة أصاب الناس عطش شديد وحر شديد، فنزل

<sup>(</sup>١) الجن : زيادة في (ب) فقط وإثباتها تستقيم به العبارة.

<sup>· (</sup>٢) على : في (ن) فقط .

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيها مضى ٦/٥٥.

رسول الله صلى الله عليه وسلم "الحجفة معطشا والناس عطاش، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم": هل من رجل يمضى فى نفر من المسلمين معهم القِرب فيردون بئر" ذات العلم، ثم يعود، يضمن له رسول الله صلى الله عليه وسلم الجنة؟».

فذكر حديثا طويلا فيه أنه بعث رجلا من الصحابة ففزع من الجن فرجع، ثم بعث آخر وأنشد شعراً، فذُعر من الجن فرجع، ثم أرسل على بن أبى طالب فنزل البئر وملأ القرب بعد هول شديد، وأن النبى صلى الله عليه وسلم قال له: الذى هتف بك من الجن هو سهاعة بن غراب " الذى قتل عدو الله مسعراً شيطان الأصنام الذى يكلم قريشا منها، وفزع من هجائى.

ثم قال الشيخ أبو الفرج: «وهذا الحديث موضوع محال، والفنيد ومحمد بن جعفر والسكوني مجروحون. قال أبوالفتح الأودى: وعمارة يضع الحديث» ".

قلت: وكتب ابن إسحاق التي رواها عنه الناس ليس فيها شيء من هذا.

<sup>(</sup> ١٠٠٠) ما بين النجمتين ساقط من (س)، (ب) ومكانه فيهما: وفقال: هل. . .

<sup>(</sup>١) ن، س: ببئر.

<sup>(</sup>٢) ب: سماعة بن عزاب.

<sup>(</sup>٣) لم أجد هذا الحديث في كتاب والموضوعات، مع طول بحثى فيه، ولعل نسخة ابن تيمية من الكتاب كانت فيها زيادات ساقطة من النسخ التي بين أيدينا.

نابع كلام لـرافـضـى: التاسع: حديث رد الشمس لعل رضى الله عنه

قال المافضى (۱): «التاسع: رجوع الشمس له مرتين: إحداهما: في سرلين زمن النبى صلى الله عليه وسلم. والثانية: بعده. أما الأولى فروى جابر وأبو سعيد الخدرى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نزل عليه جبريل (۱) يوماً يناجيه من عند الله، فلما تغشّاه الوحى توسد فخذ أمير / المؤمنين، فلم يرفع رأسه حتى غابت الشمس، فصلًى على العصر (۱۳ بالإيماء، فلما استيقظ النبى صلى الله عليه وسلم قال له: سل الله تعالى يرد عليك الشمس لتصلى العصر قائما، فدعا، فردت الشمس، فصلّى العصر قائما، فدعا، فردت الشمس، فصلّى العصر قائما، فدعا، فردت الشمس، فصلّى العصر قائما،

وأما الثانية: فلما أراد أن يعبر الفرات ببابل اشتغل كثير من أصحابه [بتعبير] دوابهم "، وصلَّى لنفسه " فى طائفة من أصحابه العصر، وفات كثير منهم، فتكلموا فى ذلك، فسأل الله رد الشمس فردت. ونظمه الحميرى " فقال:

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٨٩ (م) - ١٩٠ (م). (٢) ك : جبرئيل عليه السلام بالوحى. .

<sup>(</sup>٣) ك (ص ١٩٠٠م): فصلَّى عليه السلام العصر. .

<sup>(</sup>٤) ن: استعل كثير من أصحابه دوابهم؛ م: اشتغل كثير من أصحابه دوابهم؛ س، ب: استعمل كثير من أصحابه دوابهم. والمثبت من (ك)، ومعناه: اشتغل كثير من أصحابه بنقل دوابهم عبر النهر.

<sup>(</sup>٥) ك: بنفسه. (٦) ك: السيد الحميرى .

حتى تبلُّجَ نورهُا في وقتها للعصر ثم هَوَتْ هُويً الكوكب وعمليه قد رُدَّت بسابــلَ مرةً أُخـرى ومـا رُدت لِخَلْقِ مُعْرِبِ(١) والجواب: أن يقال: فضل على وولايته لله وعلو منزلته عند الله الرد عليه معلوم (١)، ولله الحمد، من طرق ثابتة أفادتنا العلم اليقيني، لا يُحتاج معها إلى كذب ولا إلى ما لا يُعلم صدقه. وحديث رد الشمس له قد ذكره طائفة، كالطحاوي والقاضى عياض وغيرهما، وعدُّوا ذلك من معجزات النبي / صلى الله عليه وسلم. لكن المحققون من أهل العلم والمعرفة ص ۲۵۰ بالحديث يعلمون أن هذا الحديث كذب موضوع، كما ذكره ابن الجوزي في كتاب «الموضوعات»(٢) فرواه من كتاب أبي جعفر العقيلي في الضعفاء، من طريق عبيدالله(١) بن موسى ، عن فضيل بن مرزوق، عن إبراهيم بن الحسن بن الحسن (٥)، عن فاطمة بنت الحسين، عن أسماء بنت عُميس، قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُوحى إليه ورأسه في حجر على فلم يصل العصر حتى غربت الشمس، "فقال

وقتُ الصلاةِ وقد دنت للمَغْرب

النبي صلى الله عليه وسلم: صليت يا على ؟ قال: لا"، فقال رسول الله

رُدت عليه الـشمسُ لما فاتــهُ

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: مغرب وفي (ك) بعد هذه الأبيات بيت رابع هو:

إلا ليوشع أوله من بعدها ولردها تأويل أمر مُعجب (٢) س، ب: عند الله معلوم عند الله .. (٣) ٢/٥٥٥ ص

<sup>(</sup>٤) م، والموضوعات»: عبدالله، وهو خطأ. وسيرد فيما يلي كما أثبته هنا.

<sup>(°)</sup> ن، م: بن الحسن بن حسن؛ الموضوعات: بن الحسن بن الحسين. وسقطت «بن الحسن» الثانية من (ب)

<sup>(\* \* ):</sup> ما بين النجمتين ساقط من «الموضوعات» وموجود في «تنزيه الشريعة»، «اللآليء المصنوعة»، «الفوائد المجموعة».

صلى الله عليه وسلم: اللهم إنه كان فى طاعتك وطاعة رسولك، فاردد عليه الشمس. فقالت أسماء: فرأيتها غربت، ثم رأيتها طلعت بعد ما غربت». قال أبو الفرج(۱): «هذا حديث(۱) موضوع بلاشك، وقد اضطرب الرواة فيه، فرواه سعيد بن مسعود، عن عبيدالله بن موسى، عن فضيل بن مرزوق، عن عبدالرحمن بن عبدالله بن دينار(۱۱)، عن على بن الحسين(۱۱)، عن فاطمة بنت على (۱۱)، عن أسماء (۱۰) «وفضيل بن مرزوق ضعفه يحيى، وقال أبو حاتم بن حبّان: يروى الموضوعات، ويخطىء على الثقات. (۱۳ قال أبو الفرج: «وهذا الحديث مداره على عبيدالله بن موسى عنه الله بن على الله بن موسى عنه الله بن الله بن على الله بن على الله بن على الله بن على الله بن عرب الله بن

قلت: والمعروف أن سعيد بن مسعود رواه عن عبيدالله بن موسى، عن فضيل بن مرزوق، عن إبراهيم بن الحسن، عن فاطمة بنت الحسين، عن أسماء. ورواه محمد بن مرزوق، عن حسين الأشقر، عن على بن عاصم، عن عبدالرحمن بن عبدالله بن دينار(^)، عن على بن

<sup>(</sup>١) ص ٣٥٦. (٢) س، ب: الحديث. والمثبت من (م)، الموضوعات.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: عبدالرحمن بن عبيد عن عبدالله بن دينار، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) م: عن على بن الحسن بن الحسين ؛ الموضوعات: عن على بن الحسن.

<sup>(</sup>هده): ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٥) ن، س، ب: عن فاطمة بنت الحسين، وهو خطأ. وترجمة فاطمة بنت على بن أبى طالب في تهذيب التهذيب ٤٤٣/١٢؛ الأعلام ٣٢٨/٥.

<sup>(</sup>٦) أي ابن الجوزي بعد ثلاثة أسطر.

<sup>(</sup>٧-٧) : هذه العبارات ساقطة من والموضوعات.

<sup>(</sup>A) ب: عبدالرحمن بن عبيد عن عبدالله بن دينار. والمثبت من (ن)، (س) وهو الصواب. وترجمة عبدالرحمن بن عبدالله بن دينار في: تهذيب التهذيب ٢٠٢-٢٠٦.

الحسين (۱٬۱۰٬۱٬۱۰٬۱۰۰ عن فاطمة بنت على ، عن أسماء (۱٬۰۰۰ كما سيأتى ذكره . قال أبو الفرج (۱٬۰۰۰ (وقد روى هذا الحديث ابن شاهين ، حدثنا (۱٬۰۰۰ أحمد بن يحيى الصوفى ، حدثنا عبدالرحمن بن شريك ، حدثنى أبى ، عن عروة بن عبدالله بن قشير (۱٬۰۰۰ فقال : دخلت عَلَى فاطمة بنت على بن أبى طالب فحدثتنى [أن أسماء بنت عميس حدثته] (۱٬۰۰ أن على بن أبى طالب . وذكر حديث رجوع بنت عميس حدثتها] (۱٬۰۰۰ أن على بن أبى طالب . وذكر حديث رجوع الشمس . قال أبو الفرج (۱٬۰۰۰ (۱٬۰۰۰ وهذا حديث باطل . أما عبدالرحمن بن شريك (۱٬۰۰۰ فقال أبو حاتم (۱٬۰۰۰ هو واهي الحديث . قال وأنا لا أتهم بهذا الحديث الا ابن عقدة (۱٬۰۰۰ فإنه كان رافضيا يحدّث بمثالب الصحابة الحديث الا ابن عقدة (۱٬۰۰۰ فإنه كان رافضيا يحدّث بمثالب الصحابة (قال أبو أحمد بن عدى الحافظ سمعت أبابكر بن أبى طالب (۱٬۰۰۰ يقول : ابن عقدة لا يتدين بالحديث ، كان يحمل شيوخا (۱٬۰۰۰ بالكوفة على الكذب ، يسوّى لهم نسخاً ، ويأمرهم أن يرووها ، وقد بيّنا ذلك منه في الكذب ، يسوّى لهم نسخاً ، ويأمرهم أن يرووها ، وقد بيّنا ذلك منه في

<sup>(</sup>١) ن، س: على بن الحسن بن الحسين.

<sup>(</sup>٢) الموضوعات ٢/٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) الموضوعات : قال : حدثنا.

<sup>(</sup>٤) س، ب : بن قيس.

 <sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين من والموضوعات، وسقط من جميع النسخ.

<sup>(</sup>٦) بعد كلامه السابق مباشرة.

<sup>(</sup>V) ن، س، ب: أما حديث عبدالرحمن بن شريك. والمثبت من (م)، الموضوعات.

<sup>(</sup>٨) الموضوعات: أبو حاتم الرازى.

<sup>(</sup>٩) الموضوعات: قال المصنف قلت وأما أنا فلا أتهم بهذا إلا ابن عقدة. .

<sup>(</sup>١٠) هذه العبارات في والموضوعات، ٣٥٧/١ بعد كلامه السابق بسبعة أسطر وفيه: وقال ابن عدى سمعت أبابكر بن أبي غالب.

<sup>(</sup>١١) الموضوعات: لأنه كان يحمل شيوخنا. . .

غير نسخة (۱) ، (وسئل عنه الدارقطنى فقال: رجل سوء. قال أبو الفرج: وقد رواه ابن مردويه من حديث داود بن فراهيج عن أبى هريرة، قال: وداود ضعيف ضعّفه شعبة ۴٠٠٠.

144/5

قلت : فليس في هؤلاء من يُحتج به فيما / دون هذا.

وأما الثانى ببابل فلا ريب أن هذا كذب ". وإنشاد الحميرى لا حجة فيه، لأنه لم يشهد ذلك، والكذب قديم، فقد سمعه فنظمه. وأهل الغلو في المدح والذم ينظمون ما لا تتحقق صحته، لاسيما والحميرى معروف بالغلو".

وقد أخرجا في الصحيحين عن أبي هريرة قال: «غزا نبي من الأنبياء فقال لقومه: لا يتبعني رجل قد مَلَك بُضع امرأة يريد أن يبني بها ولما

<sup>(</sup>١) الموضوعات : وقد تيقنّا ذلك منه في غير شيخ بالكوفة.

<sup>(\*</sup> الكلام بين النجمتين في والموضوعات، ولكن اختلف ترتيبه واختلفت بعض ألفاظه. وهذا الحديث الموضوع في: تنزيه الشريعة ٢٧٨/١ ٣٨٨؛ اللآليء المصنوعة وهذا الحديث الفوائد المجموعة، ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>۲) ن، م: انه کذب

<sup>(</sup>٣) أبو هاشم - أو أبو عامر - إسماعيل بن محمد بن يزيد بن ربيعة بن مفرغ الحميرى، شاعر رافضى ولد سنة ١٠٥ واختلف في وفاته، قيل: إنه توفي سنة ١٧٣ وقيل سنة ١٧٨ وقيل سنة ١٧٨ وقيل سنة ١٧٩. قال عنه ابن حجر: وكان رافضيا خبيثاً. قال الدارقطنى: كان يسب السلف في شعره ويمدح عليا رضى الله عنه. وعده الشهرستاني من المختارية الكيسانية أصحاب المختار بن أبي عبيد الثقفي القائلين بإمامة محمد بن الحنفية بعد على رضى الله عنه. انظر ترجمته ومذهبه في: لسان الميزان ١/٣٦٤ ٢٣٤؛ فوات الوفيات الله عنه. انظر ترجمته ومذهبه في: لسان الميزان ١/٣٣٤ ٢٣٤؛ فوات الوفيات الله عنه. البداية والنهاية ١/٣٧٠ ١٧٤؛ روضات الجنات، ص ٢٩ ٣٦٠؛ الأعلام

يبن، ولا رجل قد بنى بيتا ولم يرفع سقفه (")، ولا رجل اشترى غنما ـ أو خلفات ـ وهو ينتظر (") ولادها. قال: فغزوا، فدنا من القرية، حتى صلى العصر قريبا من ذلك، فقال للشمس: أنت مأمورة وأنا مأمور، اللهم احبسها على شيئا، فحبست عليه حتى فتح الله عليه الحديث (").

فإن قيل: فهذه الأمة أفضل من بنى اسرائيل، فإذا كانت قد رُدت ليوشع، فما المانع أن ترد لفضلاء هذه الأمة؟

فيقال: يوشع لم تُرد له الشمس، ولكن تأخر غروبها: طُوِّل له النهار، وهذا قد لا يظهر للناس، فإن طول النهار وقصره لا يدرك. ونحن إنما علمنا وقوفها ليوشع بخبر النبى صلى الله عليه وسلم.

وأيضا لا مانع من طول ذلك (")، لو شاء الله لفعل ذلك. لكن يوشع كان محتاجاً إلى ذلك، لأن القتال كان محرما عليه بعد غروب الشمس، لأجل ما حرّم الله عليهم من العمل ليلة السبت ويوم السبت. وأما أمة محمد فلا حاجة لهم إلى ذلك، ولا منفعة لهم فيه، فإن الذي فاتته العصر إن كان مفرّطا لم يسقط ذنبه إلا بالتوبة، ومع التوبة لا يحتاج الى

<sup>(</sup>١) ن، س: سقيفه.

<sup>(</sup>٢) ن، م: منتظر.

<sup>(</sup>٣) كلمة والحديث، : ساقطة من (س)، (ب). والحديث مع اختلاف في الألفاظ عن أبي هريرة رضى الله عنه في موضعين في : البخاري ٨٦/٤ (كتاب فرض الخمس، باب حدثنا أبواليمان . . .)، ٧١/٧ (كتاب النكاح، باب من أحب البناء قبل الغزو). وجاء في هذا الموضع مختصرا. والحديث أيضا في : مسلم ١٣٦٦/٣ (كتاب الجهاد والسير، باب تحليل الغنائم لهذه الأمة خاصة)؛ المسند (ط . المعارف) ١٠٢/١٦.

<sup>(</sup>٤) ن، م: لمن طول ذلك.

رد، وإن لم يكن مفرطاً، كالنائم والناسى فلا ملام عليه في الصلاة بعد الغروب.

وأيضا فبنفس غروب الشمس حرج الوقت المضروب للصلاة، فالمصلّى بعد ذلك لا يكون مصليّا في الوقت الشرعي ولو عادت الشمس.

وقول الله تعالى: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ عُرُوبِهَا ﴾ [سورة طه: ١٣٠] يتناول الغروب المعروف، فعلى العبد أن يصلّى قبل هذا الغروب، وإن طلعت ثم غربت. والأحكام المتعلقة بغروب الشمس حصلت بذلك الغروب، فالصائم يفطر، ولو عادت بعد ذلك لم يبطل صومه، مع أن هذه الصورة لا تقع لأحد، ولا وقعت لأحد، فتقديرها تقدير ما لا وجود له. ولهذا لا يوجد الكلام على حكم مثل هذا في كلام العلماء المفرّعين.

وأيضا فالنبى صلى الله عليه وسلم فاتت العصر يوم الخندق، ظ ٣٥٠ فصلًاها / قضاءً، هو وكثير من أصحابه، ولم يسأل الله ردّ الشمس.

وفى الصحيح أن النبى صلى الله عليه وسلم قال لأصحابه بعد ذلك، لما أرسلهم إلى بنى قريظة: «لا يصلين أحد العصر إلا فى بنى قريظة» فلما أدركتهم الصلاة فى الطريق قال بعضهم: لم يرد منا تفويت الصلاة فصلوا فى الطريق، فقالت طائفة: لا نصلى إلا فى بنى قريظة، فلم يعنف واحدةً من الطائفتين().

فهؤلاء الذين كانوا مع النبي صلى الله عليه وسلم صلوا العصر بعد

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢١١/٣.

غروب الشمس، وليس على بأفضل من النبى صلى الله عليه وسلم، فإذا صلاها هو وأصحابه معه بعد الغروب، فعلى وأصحابه أولى بذلك.

فإن كانت الصلاة بعد الغروب لا تجزىء أو ناقصة تحتاج إلى رد الشمس، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أولى برد الشمس، وإن كانت كاملةً مُجزئة فلا حاجة إلى ردها.

وأيضا فمثل هذه القضية من الأمور العظام الخارجة عن العادة، التي تتوفر الهمم والدواعي على نقلها، فاذا لم ينقلها إلا الواحد والاثنان عُلم بيان كذبهم في ذلك.

وانشقاق القمر كان بالليل وقت نوم الناس، ومع هذا فقد رواه الصحابة من غير وجه، وأخرجوه في الصحاح والسنن والمساند<sup>(۱)</sup> من غير وجه<sup>(۱)</sup>، ونزل به القرآن، فكيف برد الشمس التي تكون بالنهار، ولا يشتهر ذلك، ولا ينقله أهل العلم نقل مثله؟!

<sup>(</sup>١) م: في الصحيح والسنن والمسانيد.

<sup>(</sup>۲) جاءت أحاديث عديدة ذكرت انشقاق القمر عن عدد من الصحابة منها في: البخارى ٢٠٦/٤ (كتاب المناقب، باب سؤال المشركين أن يريهم النبى صلى الله عليه وسلم آية فأراهم انشقاق القمر) وفي هذا الباب عن عبدالله بن مسعود وأنس بن مالك وابن عباس رضي الله عنهم. وتكررت هذه الأحاديث في: البخارى ٤٩/٥ (كتاب مناقب الأنصار، باب انشقاق القمر) ونص حديث أنس هو: . . أن أهل مكة سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يريهم آية فأراهم القمر شِقّتين حتى رأوا حراء بينهما. وأما حديث عبدالله بن مسعود فهو: انشق القمر ونحن مع النبي صلى الله عليه وسلم بمنى فقال: واشهدوا، وذهبت فرقة نحو الجبل. وأما حديث ابن عباس فهو: أن القمر انشق على زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وجاءت أحاديث انشقاق القمر أيضا في: البخاري ١٤٢/٦ (كتاب التفسير، سورة =

ولا يعرف قط أن الشمس رجعت بعد غروبها، وإن كان كثير من الفلاسفة والطبيعيين وبعض أهل الكلام ينكر انشقاق القمر، وما يشبه ذلك، فليس الكلام في هذا المقام. لكن الغرض أن هذا من أعظم خوارق العادات في الفّلك، وكثير من الناس ينكر إمكانه، فلو وقع لكان ١٨٨/٤ ظهوره ونقله أعظم من ظهور ما دونه ونقله، فكيف يُقبل / وحديثه ليس له إسناد مشهور، فإن هذا يوجب العلم اليقيني بأنه كذب لم يقع.

وإن كانت الشمس احتجبت بغيم، ثم ارتفع سحابها، فهذا من الأمور المعتادة، ولعلهم ظنوا أنها غربت، ثم كشف الغمام عنها.

وهذا وإن كان قد وقع، ففيه أن الله بيَّـن له بقاء الوقت حتى يصلَّى فيه. ومثل هذا يجرى لكثير من الناس.

وهــذا الحـديث قد صنّف فيه مصنف جمعت فيه طرقه، صنّفه أبوالقاسم عبدالله بن عبدالله(١) ابن أحمد الحكاني سماه «مسألة في تصحیح رد الشمس وترغیب النواصب الشمس»(۱) وقال: هذا حدیث رُوى عن النبي صلى الله عليه وسلم من طريق أسماء بنت عُميس الخثعمية، ومن طريق أمير المؤمنين على بن أبي طالب، ومن طريق أبي هريرة وأبى سعيد. وذكر حديث أسماء من طريق محمد بن أبي فديك.

اقتربت الساعة)؛ مسلم ٢١٠٨/٤ ٢١٠٩ (كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، باب أنشقاق القمر)؛ سنن الترمذي ٥/٧١/٥ (كتاب التفسير، سورة القمر) وفي هذا الباب أيضًا عن ابن عمر وجبير بن مطعم وأبي هريرة رضى الله عنهم ؛ المسند (ط. المعارف) ٥/٤٠٠، ٢/٢١، ١٣٥، (ط. الحلي) ٣/٥١١، ٢٢٠، ٢٧٥، ١/٨٢٨٨.

عبارة بن عبدالله: ليست في (م).

لم أجد فيما بين يدى من مراجع شيئا عن المؤلف أو عن الكتاب.

قال: أخبرنى محمد بن موسى \_ وهو القطرى \_ عن عون بن محمد، عن أمه \_ أم جعفر \_ عن جدتها أسماء بنت عميس أن النبى صلى الله عليه وسلم صلى الظهر، ثم أرسل عليًا فى حاجة، فرجع وقد صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، يعنى العصر، فوضع رأسه فى حِجر على ولم يحرّكه حتى غابت الشمس، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اللهم إن عبدك عليًا [فى طاعتك وطاعة رسولك] (المحتبس نفسه على نبيّه (الله ملى شرقها. قالت أسماء: فطلعت الشمس حتى وقعت على الجبال، فقام على فتوضاً وصلى العصر، ثم غابت الشمس».

قال أبو القاسم المصنّف: «أم جعفر هذه هي أم محمد بن جعفر بن أبي طالب، والراوى عنها هو ابنها عون بن محمد بن على، المعروف: أبوه محمد بن الحنفية، والراوى عنه هو محمد بن موسى المدينى، المعروف بالقطرى: محمود في روايته ثقة. والراوى عنه محمد بن إسماعيل بن أبي فديك المدنى: ثقة. وقد رواه عنه جماعة: منهم هذا الذي ذكرت روايته، وهو أحمد بن الوليد الأنطاكي، وقد رواه بنه نفر منهم أحمد بن عمير بن حوصاء، وذكره بإسناده من طريقه، وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم صلّى الظهر بالصهباء، ثم أرسل عليّا في حاجة، فرجع وقد صلّى النبي صلى الله عليه وسلم العصر، فوضع رأسه في خرج على، فلم يحركه حتى غربت الشمس، فقال النبي صلى الله عليه وسلى الله عليه وسلم العصر، فوضع رأسه في

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين في (م) فقط.

<sup>(</sup>٢) م: نبيك.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: محمود، وسبق الاسم قبل قليل كما ورد هنا.

<sup>(</sup>٤) س: وقد رووا؛ ب: وقد روى.

وسلم: اللهم إن عبدك عليًا احتبس نفسه على نبيه، فرد عليه شرقها. قالت أسماء: فطلعت الشمس حتى وقعت على الجبال وعلى الأرض، فقام على وتوضأ وصلى العصر، وذلك في الصهباء في غزوة خيبر.

قال: ومنهم أحمد بن صالح المصرى، عن ابن أبي فديك، رواه أبو جعفر الطحاوى في كتاب «تفسير متشابه الأخبار» من تأليفه من طريقه.

ومنهم الحسن بن داود عن ابن أبى فديك، وذكره بإسناده، ولفظه: أن النبى صلى الله عليه وسلم صلّى الظهر بالصهباء من أرض خيبر، ثم أرسل عليًّا فى حاجة، فرجع وقد صلّى رسول الله صلى الله عليه وسلم العصر، فوضع رسول الله صلى الله عليه وسلم رأسه فى حِجر علىّ، فلم يحركه حتى غربت الشمس، فاستيقظ. وقال: ياعلى صليت العصر؟ قال: لا. وذكره. قال: ويرويه عن أسماء فاطمة بنت الحسين الشهيد.

ورواه من طريق أبى جعفر الحضرمى، حدثنا محمد بن مرزوق، حدثنا حسين الأشقر، حدثنا فضيل بن مرزوق، عن إبراهيم ابن الحسن، عن فاطمة، عن أسماء بنت عميس، قالت: نزل جبريل على النبى صلى الله عليه وسلم بعد ما صلى العصر، فوضع رأسه \_ أو ص ٣٥١ خده: / لا أدرى أيهما قال \_ في حِجر على، ولم يصل العصر حتى غابت الشمس، وذكره.

قال المصنف: «ورواه عن فضيل بن مرزوق جماعة، منهم عبيدالله

ابن موسى العبسى. ورواه الطحاوى من طريقه، ولفظه: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُوحى إليه ورأسه في حِجر على، فلم يصل العصر حتى غابت الشمس.

ورواه أيضا من حديث عمّار بن مطر، عن فضيل " بن مرزوق، من طريق أبى جعفر العقيلي صاحب كتاب «الضعفاء».

189/8

قلت: وهذا اللفظ/ يناقض الأول، ففيه أنه نام في حِجره من صلاة العصر إلى غروب الشمس، وأن ذلك في غزوة خيبر بالصهباء. وفي الثاني أنه كان مستيقظاً يُوحِي إليه جبريل، ورأسه في حِجر على حتى غربت الشمس. وهذا التناقض يدل على أنه غير محفوظ، لأن هذا صرح (۱) بأنه كان نائما هذا الوقت، وهذا قال: كان يقظان يُوحي إليه، وكلاهما باطل؛ فإن النوم بعد العصر مكروه منهى عنه، والنبي صلى الله عليه وسلم تنام عيناه ولا ينام قلبه، فكيف تفوت عليًا صلاة العصر؟

ثم تفويت الصلاة بمثل هذا، إما أن يكون جائزاً، وإما أنه لا يجوز". فإن كان جائزاً لم يكن عَلَى على إثم إذا صلّى العصر بعد الغروب، وليس على أفضل من النبى صلى الله عليه وسلم، والنبى صلى الله عليه وسلم، والنبى صلى الله عليه وسلم فاتته العصر يوم الخندق حتى غربت الشمس، ثم صلّاها، ولم ترد عليه الشمس، وكذلك لم ترد لسليمان لما توارت بالحجاب.

<sup>(</sup>٠-٠) ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) م: صريح.

<sup>(</sup>٢) ن: وإما أن لا يجوز؛ س، ب: وإما أن لا يكون.

وقد نام النبى صلى الله عليه وسلم ومعه على وسائر الصحابة عن الفجر حتى طلعت الشمس، ولم ترجع لهم (١) إلى الشرق.

وإن كان التفويت محرما، فتفويت (١) العصر من الكبائر. وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «من فاتته صلاة العصر فكأنما وُتر أهله وماله» (١).

وعلى كان يعلم أنها الوسطى، وهى صلاة العصر. وهو قد روى عن النبى صلى الله عليه وسلم فى الصحيحين لما قال: «شغلونا عن الصلاة السوسطى، صلاة العصر، حتى غربت الشمس، ملأ الله أجوافهم وبيوتهم نارا»(4) وهذا كان فى الخندق، وخيبر بعد الخندق.

فعلى أجل قدرا من أن يفعل [مثل] (" هذه الكبيرة ، ويقره عليها جبريل ورسول الله صلى الله عليه وسلم . ومن فعل هذا كان من مثالبه لا من مناقبه ، وقد نزّه الله عليًا عن ذلك . ثم إذا فاتت لم يسقط الإثم عنه بعود الشمس .

وأيضا فإذا كانت هذه القصة في خيبر في البريّة قدّام العسكر، والمسلمون أكثر من ألف وأربعمائة، كان هذا مما يراه العسكر

<sup>(</sup>١) ن،م: إليهم.

<sup>(</sup>٢) ن: فنقول، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيما مضى ٧١٢/٥، ٢٢٠.

<sup>(3)</sup> الحديث عن على رضى الله عنه في: البخارى ٤٣/٤ ـ ٤٤ (كتاب الجهاد والسير، باب الدعاء على المشركين بالهزيمة. . . )؛ مسلم ٢/ ٤٣٦ ـ ٤٣٧ (كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب التغليظ في تفويت صلاة العصر، باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر) الأحاديث ٢٠٢ ـ ٢٠٣؛ سنن الترمذي ٢٨٦/٤ (كتاب التفسير، سورة البقرة حديث ٢٠١٨)؛ المسند (ط. المعارف) ٢/ ٣١، ٤١، ١٧٧، ٢١٣.

<sup>(</sup>a) مثل: ساقطة من (ن)، (م).

ويشاهدونه. ومثل هذا مما تتوفر الهمم والدواعى على نقله، فيمتنع أن ينفرد بنقله الواحد والاثنان، فلو نقله الصحابة لنقله منهم أهل العلم، كما نقلوا أمثاله، لم ينقله المجهولون الذين لا يُعرف ضبطهم وعدالتهم.

وليس في جميع أسانيد هذا الحديث إسناد واحد يثبت، تُعلم عدالة ناقليه وضبطهم ولا يعلم اتصال إسناده.

وقد قال النبى صلى الله عليه وسلم عام خيبر: «الأعطين الراية رجلا يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله»(۱) فنقل ذلك غير واحد من الصحابة، وأحاديثهم في الصحاح والسنن والمساند(۱).

وهذا الحديث ليس فى شىء من كتب الحديث المعتمدة: لا رواه أهل الصحيح (" (ولا أهل السنن ولا المساند أصلا) ، بل اتفقوا على تركه والإعراض عنه ، فكيف يكون مثل هذه الواقعة العظيمة ، التى هى لو كانت حقًا من أعظم المعجزات المشهورة الظاهرة ، ولم يروها أهل الصحاح والمساند ، ولا نقلها أحد من علماء المسلمين وحفاظ الحديث ، ولا يعرف فى شىء من كتب الحديث المعتمدة!!

والإسناد الأول رواه القطرى، عن عون، عن أمه، عن أسماء بنت عميس. وعون وأمه ليسا ممن يُعرف حفظهم وعدالتهم، ولا من

<sup>(</sup>١) تقدّم هذا الحديث ٢٨٩/٤.

<sup>(</sup>٢) م: والمسانيد.

<sup>(</sup>٣) ب: أهل الحديث.

<sup>(</sup>ه.ه) : ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٤) أصلا: في (ن) فقط.

<sup>(</sup>a) عن : ساقطة من (م).

المعروفين بنقل العلم، ولا يُحتج ('' بحديثهم في أهون الأشياء ، فكيف في مثل هذا؟ ولا فيه سماع المرأة من ('' أسماء بنت عميس، فلعلها سمعت من يحكيه عن أسماء فذكرته.

وهذا المصنف ذكر عن ابن أبى فديك أنه ثقة ، وعن القطرى أنه ثقة ، ولم يمكنه (٣ أن يذكر عمن بعدهما أنه ثقة ، وإنما ذكر أنسابهم . ومجرد المعرفة بنسب الرجل لا تُوجب أن يكون حافظا ثقة .

وأما الإسناد الثانى فمداره على فُضيل بن مرزوق، وهو معروف بالخطأ على الثقات، وإن كان لا يتعمّد الكذب أن. قال فيه ابن حبان: يخطىء على الثقات ويروى عن عطية الموضوعات أن. وقال فيه أبوحاتم الرازى أن لا يحتج به. وقال فيه يحيى بن معين مرة: هو ضعيف. وهذا لا يناقضه قول أحمد بن حنبل فيه: لا أعلم إلا خيرا، وقول سفيان: هو ثقة، وقول يحيى أمرة: هو ثقة ؛ فإنه ليس ممن يتعمد الكذب، ولكنه

<sup>(</sup>١) ن : ولا يحتجو؛ س، ب: ولا يحتجون.

<sup>(</sup>٢) س، ب: عن.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: ولا يمكنه.

<sup>(</sup>٤) فضيل بن مرزوق الأغر الرقاشى الكوفى. ترجمته فى: تهذيب التهذيب ٢٩٨/٧ \_ ٣٠٠٠ ميزان الاعتدال ٣٦٢/٣ \_ ٣٦٣. وقال الذهبى عنه: «وثقه سفيان بن عينيه وابن معين، وقال ابن عدى: أرجو أنه لا بأس، وقال النسائى: ضعيف، وكذا ضعفه عثمان بن سعيد. قلت: وكان معروفا بالتشيع من غير سب».

<sup>(</sup>٥) ذكر هذه العبارات نقلا عن ابن حبّان ابن حجر في دتهذيب التهذيب، ٢٩٩/٧.

<sup>(</sup>٦) في كتابه والجرح والتعديل، ق٢ م٣ ص٥٥ (ط. حيدر آباد ١٩٤٢/١٣٦١).

<sup>(</sup>V) س ، ب : ویحیی.

<sup>(</sup>٨) هذه الأقوال كلها جاءت في «الجرح والتعديل».

يخطى، وإذا روى له / مسلمُ ما تابعه غيره عليه، لم يلزم أن يُروى ما ١٩٠/١ انفرد به، مع أنه لم يُعرف سماعه عن إبراهيم، ولا سماع إبراهيم من فاطمة، ولا سماع فاطمة من أسماء.

ولابد فى ثبوت هذا الحديث من أن يعلم أن كلًا من هؤلاء عدل ضابط، وأنه سمع من الآخر. وليس هذا معلوما، وإبراهيم هذا لم يرو له أهل الكتب المعتمدة ـ كالصحاح والسنن ـ ولا له ذكر فى هذه الكتب، / بخلاف فاطمة بنت الحسين، فإن لها حديثا معروفاً، فكيف ظ١٥٦ يُحتج بحديث مثل هذا؟ ولهذا لم يروه أحد من علماء الحديث المعروفين فى الكتب المعتمدة.

وكون الرجل أبوه كبير القدر لا يوجب أن يكون هو من العلماء المأمونين على رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عنه. وأسماء بنت عُميس كانت عند جعفر، ثم خلف عليها أبوبكر، ثم خلف عليها على، ولها من كل [من](١) هؤلاء ولد، وهم يحبون عليًّا، ولم يرو هذا أحد منهم عن أسماء. ومحمد بن أبى بكر الذى فى حجر على هو ابنها، ومحبته لعلى مشهورة، ولم يرو هذا عنها.

وأيضا فأسماء كانت زوجة جعفر بن أبى طالب، وكانت معه فى الحبشة، وإنما قدمت معه بعد فتح خيبر. وهذه القصة قد ذُكر أنها كانت بخيبر. فإن كانت صحيحة كان ذلك بعد فتح خيبر، وقد كان مع النبى صلى الله عليه وسلم ممن شهد خيبر أهل الحديبية: ألف وأربعمائة،

<sup>(</sup>١) من : زيادة في (م).

وازداد العسكر بجعفر ومن قَدِم معه من الحبشة، كأبى موسى الأشعرى وأصحابه، والحبشة الذين قدموا مع جعفر في السفينة، وازدادوا أيضا بمن كان معهم من أهل خيبر، فلم يرو هذا أحد من هؤلاء، وهذا مما يوجب القطع بأن هذا من الكذب المختلق.

والطعن في فضيل ومن بعده إذا تيقّن بأنهم (''رووه ، وإلا ففي إيصاله إليهم نظر؛ فإن الراوى الأول عن فُضيل: الحسين بن الحسن الأشقر الكسوفي (''). ('قسال البخارى: عنده مناكير. وقال النسائي وقال الدارقطني (''): ليس بالقوى. وقال الأزدى: ضعيف. وقال السعدى: حسين الأشقر'' غال من الشاتمين للخِيرة. وقال ابن عدى: روى حديثا منكرا، والبلاء عندى منه، وكان جماعة من ضعفاء الكوفة يحيلون ما يروون عنه من الحديث فيه ('').

وأما الطريق الثالث ففيه عمّار بن مطر، عن فضيل بن مرزوق. قال

<sup>(</sup>١) م: أنهم.

<sup>(</sup>Y) في جميع النسخ: حسين بن الحسين الأشقر الكوفي. والصواب ما أثبته. وترجمته في: ميزان الاعتدال ٢/ ٥٣١ ـ ٥٣٢ ؛ تهذيب التهذيب ٢/ ٣٣٥ ـ ٣٣٧. واسمه الكامل الحسين بن الحسن الأشقر الفزارى الكوفى. قال ابن حجر: «قال البخارى: فيه نظر، وقال مرة: عنده مناكم».

<sup>(\*-\*)</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: وقبال النسبي قال الدارقطني. والتصويب من ميزان الاعتدال ١/ ٥٣١؛ تهذيب التهذيب ٣٣٧/٢.

<sup>(</sup>٤) في ميزان الاعتدال ٥٣١/١: «وقال ابن عدى: جماعة من الضعفاء يحيلون بالروايات على حسين الأشقر، على أن في حديثه بعض ما فيه. وذكر له مناكير، قال في أحدها: البلاء عندى من الأشقره.

العُقیلی: یحدّث عن الثقات بالمناکیر. وقال الرازی: کان یکذب، أحادیثه بواطل. وقال ابن عدی: متروك الحدیث (۱).

والطريق الأول من حديث عبيدالله بن موسى العبسى "، وفى بعض طرقه عن فُضيل، وفى بعضها: «حدثنا» " فإذا لم يثبت أنه قال: «حدثنا» أمكن أن لا يكون سمعه، فإنه من الدعاة إلى التشيع، الحراص على جمع أحاديث التشيع، وكان يروى الأحاديث فى ذلك عن الكذّابين، وهو من المعروفين بذلك. وإن كانوا قد قالوا فيه: ثقة، وإنه

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمة عمّار بن مطر ويكنى أبا عثمان الرهاوى فى: ميزان الاعتدال ١٦٩/٣ ـ ١٧٠ وقال ابن حجر بعد أن أورد حديث رد الشمس عن طريقه: «وقد روى ابن هشام عن ابن سيرين عن أبى هريرة رضى الله عنه: أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «لم ترد الشمس إلا على يوشع بن نون». وقال الذهبى ـ ونقل عنه ابن حجر ـ عن عمّار بن مطر: «هالك وثقه بعضهم، ومنهم من وصفه بالحفظ». وقال الذهبى: «قال ابن حبان: كان يسرق الحديث، وقال العُقيلى: يحدث عن الثقات بمناكير».

وذكر أبوحاتم الرازى فى «الجرح والتعديل» م٣ ق١ ص٤٩٩ ـ ونقل كلامه الذهبي وابن حجر ـ: «كان يكذب».

<sup>(</sup>۲) في جميع النسخ: عبدالله بن موسى العنسى (في (م) غير منقوطة)، والصواب ما أثبته، وسبق ورود الاسم كذلك قبل صفحات (١٧٥-١٧٦) وهو عبدالله بن موسى بن أبى المختار، واسمه باذام العبسى. انظر ترجمته في: تهذيب التهذيب ٧/٠٥-٥٣ وفيها: ووقال ابن سعد: مات في ذي القعدة سنة ثلاث عشرة وماثتين... وقال الحاكم: سمعت قاسم بن قاسم السياري سمعت أبا مسلم البغدادي الحافظ يقول: عبيد الله بن موسى من المتروكين، تركه أحمد لتشيعه... وقال ابن قانع: كوفي صالح يتشيع، وقال الساجى: كان يفرط في التشيع، وقال عنه الذهبي في ميزان الاعتدال ١٦/٣: د... وقال أبو داود: كان شيعيا متحرقا».

<sup>(</sup>٣) ن، م: حديثا، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٤) ن، م: حديثا.

لا يكذب، فالله أعلم أنه هل كان يتعمد الكذب أم لا؟ لكنه كان يروى عن الكذّابين المعروفين بالكذب بلا ريب. والبخارى لا يروى عنه إلا ما عُرف أنه صحيح من غير طريقه، وأحمد بن حنبل لم يرو عنه شيئا. قال المصنّف: وله روايات عن فاطمة سوى ما قدّمنا(١).

ثم رواه بطريق مظلمة، يظهر أنها كذب لمن له معرفة منوطة بالحديث، فرواه من حديث أبى حفص الكتّانى، حدثنا محمد بن عمرا القاضى ـ هو الجعانى ـ حدثنا محمد بن إبراهيم بن جعفر العسكرى من أصل كتابه، حدثنا أحمد بن محمد بن يزيد بن سليم، حدثنا خلف بن سالم، حدثنا عبدالرزاق، حدثنا سفيان الثورى، عن أشعث بن أبى الشعثاء، عن أمه، عن فاطمة، عن أسماء أن النبى صلى الله عليه وسلم دعا لعلى حتى ردت عليه الشمس.

وهذا مما لا يقبل نقله إلا ممن عُرف عدالته وضبطه، لا من مجهول الحال، فكيف إذا كان مما يعلم أهل الحديث أن الثورى لم يحدّث به، ولا حدّث به عبدالرزاق. وأحاديث الثورى وعبدالرزاق يعرفها أهل العلم بالحديث، ولهم أصحاب يعرفونها. ورواه خلف بن سالم. ولو قُدِّر أنهم رووه فأم أشعث مجهولة لا يقوم بروايتها شيء.

وذكر طريقا ثانيا من طريق محمد / بن مرزوق، حدثنا حسين الأشقر، عن على بن هاشم، عن عبدالرحمن بن عبدالله بن دينار، عن

(١) انظر ما ذكرته عن عبيد الله بن موسى العبسى قبل قليل.

<sup>(</sup>٧) م : أبي جعفر الكناني. ولم أجد الرجل فيما بين يدي من مراجع.

<sup>(</sup>٣) م: بن عمرو.

على بن الحسين، عن فاطمة بنت على، عن أسماء بنت عُميس. . الحديث.

قلت (۱): وقد تقدّم كلام العلماء في حسين الأشقر، فلو كان الإسناد كلهم ثقات، والإسناد متصل، لم يثبت بروايته شيء، فكيف إذا لم يثبت ذلك؟ وعلى بن هاشم بن البريد. قال البخارى: هو وأبوه غاليان في مذهبهما. وقال ابن حبّان: كان غاليا في التشيع، يروى المناكير عن المشاهير (۱). وإخراج أهل الحديث (۱) لما عرفوه من غير طريقه لا يوجب أن يثبت ما انفرد به.

ومن العجب أن هذا المصنّف جعل هذا والذي بعده من طريق رواية فاطمة بنت الحسين.

وكذلك 'فذكر الطريق الثالث عنها: من رواية عبدالرحمن بن شريك، حدثنا أبى، عن عروة بن عبدالله، عن فاطمة بنت على عنى أسماء، عن على بن أبى طالب، رُفع' إلى النبى صلى الله عليه وسلم، وقد أوحى إليه فجلله بثوبه، فلم يزل كذلك حتى أدبرت الشمس. يقول: غابت أو كادت تغيب، وأن نبى الله صلى الله عليه وسلم سُرِّى عنه، فقال: أصليت ياعلى ؟ قال: لا. قال: اللهم رد عَلَى / على الشمس، فرجعت الشمس حتى بلغت نصف المسجد.

ص ۲۰۲

<sup>(</sup>١) قلت: ساقطة من (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر هذه الأقوال وغيرها عن على بن هاشم بن البريد في: ميزان الاعتدال ١٦٠/٣؛ تهذيب التهذيب: ٧/ ٣٩٢ ـ ٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) ن، م: الصحيح.

<sup>(</sup>٠-٠) ما بين النجمتين ساقط من (م). (٤) ن ، م : دفع.

فيقتضى أنها رجعت إلى قريب وقت العصر، وأن هذا كان بالمدينة. وفى ذاك الطريق أنه كان بخيبر، وأنها إنما<sup>(۱)</sup> ظهرت على رؤوس الجبال. وعبدالرحمن بن شريك. قال أبوحاتم الرازى: هو واهى الحديث، وكذلك قد ضعّفه غيره.

ورواه من طريق رابع من حديث محمد بن عمر القاضى ـ وهو الجعانى ـ عن العباس بن الوليد" 'عن عباد" وهو الرواجنى ' حدثنا على بن هاشم، عن صباح بن ' عبدالله بن الحسين أبى جعفر عن ' حسين المقتول، عن فاطمة، عن أسماء بنت عُميس قالت: كان يوم خيبر شَغَل عليًا ماكان من قَسْم المغانم"، حتى غابت الشمس أو كادت. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أما صليت؟ قال: لا. فدعا الله فارتفعت حتى توسطت السماء، فصلى على، فلما غابت الشمس سمعت لها صريرا كصرير المنشار في الحديد.

وهذا اللفظ الرابع يناقض الألفاظ الثلاثة المتناقضة، وتبين أن

<sup>(</sup>١) إنما: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: الجعانى حدثنا على بن العباس بن الوليد، وهو خطأ. ولم أجد راويا بهذا الاسم ووجدت ثلاثة اسمهم العباس بن الوليد. انظر: ميزان الاعتدال ٣٨٦/٢ ـ ٣٨٧٤ تهذيب التهذيب ١٣١/٥ ـ ١٣٤٤.

<sup>(</sup>٠-٠) ما بين النجمتين ساقط من (م)

<sup>(</sup>٣) ن: الوليدى عبّاد. . ؟ س، ب: بن الوليد بن عباد، وهو خطأ. وانظر ترجمة عبّاد الرواجني بعد صفحات.

<sup>(</sup>٤) م: عن.

<sup>(</sup>o) عبارة (أبي جعفر عن . . ) ساقطة من (م) .

<sup>(</sup>٦) ن، م: المغنم

الحديث لم يروه صادق ضابط، بل هو في نفس الأمر مما اختلقه واحد وعملته يداه، فتشبّه به آخر، فاختلق ما يشبه حديث ذلك. والقصة واحدة. وفي هذا أن عليّا إنما اشتغل بقسم المغانم لا برسول الله صلى الله عليه وسلم. وعليّ لم يقسم مغانم خيبر، ولا يجوز الاشتغال بقسمتها عن الصلاة؛ فإن خيبر بعد الخندق، سنة (۱) سبع، وبعد الحديبية، سنة ست. وهذا من المتواتر عند أهل العلم.

والخندق كانت قبل ذلك، إما سنة خمس أو أربع، وفيها أنزل الله تعالى: ﴿حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَىٰ ﴾ [سورة البقرة: ٢٣٨]، ونُسخ التأخير بها الله يوم الخندق، مع أنه كان للقتال عند أكثر أهل العلم الله ومن قال: إنه لم ينسخ ، بل يجوز التأخير للقتال، كأبى حنيفة وأحمد - في إحدى الروايتين - فلم يتنازع العلماء أنه لم يجز تفويت الصلاة لأجل قسم الغنائم، فإن هذا لا يفوت، والصلاة تفوت.

وفى هذا أنها توسطت المسجد، وهذا من الكذب الظاهر، فإن مثل هذا من أعظم غرائب العالم، التى لو جرت لنقلها الجم الغفير. وفيه أنها لما غابت سُمع لها صرير كصرير المنشار، وهذا أيضا من الكذب الظاهر، فإن هذا لا موجب له أيضا، والشمس عند غروبها لا تلاقى من الأجسام ما يوجب هذا الصوت العظيم، الذي يصل من الفلك الرابع إلى

<sup>(</sup>۱) ن : ن*ی* سنة...

<sup>(</sup>٢) ن، س: ونسخ بها التأخير؛ م: ونسخ بها المتأخر.

<sup>(</sup>٣) مع أنه كان للقتال عند أكثر أهل العلم: كذا في (ب) وهو الصواب. وفي سائر النسخ: مع أنه كان القتال أكثر عند أهل العلم.

الأرض. ثم لو كان هذا حقًا لكان من أعظم عجائب العالم التي تنقلها الصحابة، الذين نقلوا ماهو دون هذا مما كان في خيبر وغير خيبر.

وهذا الإسناد لورُوى به ما يمكن صدقه لم يثبت به شيء، فإن على ابن هاشم بن البريد كان غاليا في التشيع، يروى عن كل أحدٍ يحرّضه على ما يقوى به هواه (۱)، ويروى عن مثل صباح هذا، وصباح هذا لا يُعرف من هو. ولهم في هذه الطبقة صباح بن سهل الكوفي، يروى / عن حصين بن عبدالرحمن. قال البخارى وأبو زرعة وأبوحاتم: منكر الحديث. وقال الدارقطنى: ضعيف. وقال ابن حبان: يروى المناكير عن أقوام مشاهير، لا يجوز الاحتجاج بخبره.

ولهم آخر يُقال له: صباح بن محمد بن أبى حازم البجلى " الأحمسى الكوفى يروى عن مرّة الهمدانى. قال ابن حبان: يروى عن الثقات الموضوعات.

ولهم شخص يقال له صباح<sup>9</sup> العبدى<sup>9</sup> قال الرازى: هو مجهول. وآخر يُقال له: ابن مجالد، مجهول يروى عنه بقية<sup>19</sup>. قال ابن عدى: ليس بالمعروف، هو من شيوخ بقية<sup>19</sup> المجهولين.

<sup>(</sup>۱) ن : عن كل أحد عرضه على مايقوى به هواه ؛ س : عن كل واحد (كلام مطموس) يقوى به هواه ؛ ب : عن كل واحد غرضه ويأتي بما يقوى به هواه .

<sup>(</sup>٢) م: محمد بن أبي حاتم البجلي.

<sup>(</sup>٠-٠) ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٣) العبدى: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) ن، س: ثقته. والكلمة غير منقوطة في (م).

<sup>(</sup>ه) ن، س: ثقته. والكلمة منقوطة هنا في (م): بقية.

وحسين المقتول: إن أريد به الحسين بن على، فذلك أجل قدرا من أن يروى عن واحد عن أسماء بنت عميس، سواء كانت فاطمة أخته أو ابنته، فإن هذه القصة لو كانت حقًا لكان هو أخبر بها من هؤلاء، وكان قد سمعها من أبيه ومن غيره، ومن أسماء امرأة أبيه، وغيرها، لم يروها عن بنته أو أخته، عن أسماء امرأة أبيه.

ولكن ليس هو الحسين بن على، بل هو غيره، أو هو عبدالله بن الحسن أبو جعفر، ولهما أسوة أمثالهما.

والحديث لا يثبت إلا برواية مَنْ عُلِم أنه عَدْلُ ضَابِطُ ثقة يعرفه أهل الحديث بذلك. ومجرد العلم بنسبته لا يفيد ذلك، ولو كان من كان. وفي أبناء الصحابة والتابعين من لا يُحتج بحديثه، وإن كان أبوه من خيار المسلمين.

هذا إن كان على بن هاشم رواه، وإلا فالراوى عنه عبّاد بن يعقوب الرواجنى. قال (): ابن حبان كان رافضيًا ( داعية يروى المناكير عن المشاهير فاستحق الترك. وقال ابن عدى: روى أحاديث أنكرت عليه فى فضائل ( أهل البيت ومثالب غيرهم. والبخارى وغيره روى عنه من الأحاديث ما يعرف صحته، وإلا فحكاية قاسم المطرّز عنه أنه قال: إن عليًا حفر البحر، وإن الحسن أجرى فيه الماء، مما يقدح فيه قدحاً بيّناً ().

<sup>(</sup>١) ن: الرواحيى؛ م: سقطت كلمتا «الرواجني قال» منها.

<sup>(</sup>٠-٠) ما بين النجمتين ساقط من (م)

<sup>(</sup>٢) ترجمة عبّاد بن يعقوب الرواجني الأسدى، أبوسعيد الكوفي في: ميزان الاعتدال ٢٠٩/ - ٣٧٩/٢ وفيها هذه الأقوال مفصّلة.

قال المصنف: قد رواه عن أسماء سوى هؤلاء، ورُوى () من طريق أبى العباس بن عقدة، وكان مع حفظه جمّاعاً لأكاذيب () الشيعة. قال أبو أحمد بن عدى: رأيت مشايخ بغداد يسيئون () الثناء عليه، يقولون: لا يتديّن بالحديث، ويحمل شيوخا بالكوفة على الكذب، ويسوِّى لهم ظ٢٥٣ نسخا، ويأمرهم بروايتها. وقال الدارقطنى: كان ابن عقدة / رجل سوء (). قال ابن عقدة: حدثنا يحيى بن زكريا، أخبرنا يعقوب بن معبد، حدثنا عمرو بن ثابت، قال سألت عبدالله بن حسن بن حسن بن على عن حديث رد الشمس عَلَى على : هل ثبت عندكم؟ فقال لى : ما أنزل الله في على في كتابه أعظم من رد الشمس. قلت: صدقت جعلني الله فداك، ولكني أحب أن أسمعه منك. قال: [حدثني عبدالله]، حدثني أبى الحسن ()، عن أسماء بنت عميس أنها قالت: أقبل على ذات يوم وهو يريد أن يصلّى العصر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوافق

<sup>(</sup>۱) ن، م: ورواه.

<sup>(</sup>٢) م: عالم أكاذيب، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) ن، س: يسيمون؛ م: يبنون (غير منقوطة)؛ ب: يسامون. والمثبت من «ميزان الاعتدال»، ولسان الميزان».

<sup>(</sup>٤) ن، س، ب: ويسمَّى. والمثبت من (م) وهو موافق للميزان ولسان الميزان.

<sup>(</sup>٥) ابن عقدة هو أحمد بن محمد بن سعيد بن عقدة أبوالعباس. قال الذهبى: شيعى متوسط، ضعّفه غير واحد وقوّاه آخرون... وقال أبوعمر بن حيويه: كان ابن عقده يملى مثالب الصحابة، أو قال: مثالب الشيخين، فتركت حديثه.. مات سنة اثنتين وثلاثين وثلاثمائة عن أربع وثمانين سنة. انظر ترجمته في: ميزان الاعتدال ١٣٦/١ ـ ١٣٨ ؛ لسان الميزان الاعتدال ٢٦٣١ ـ ١٣٨ ؛ لسان الميزان

<sup>(</sup>٦) ن، م، س، ب: حدثني أبي الحسن. وسيرد فيما يلى مايبين أن الخبر رواه عبدالله بن الحسن.

رسول الله صلى الله عليه وسلم قد انصرف ونزل (ا) عليه الوحى ، فأسنده إلى صدره ، فلم يزل مسنده إلى صدره حتى أفاق رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال: أصليت العصر ياعلى ؟ قال: جئت والوحى ينزل عليك ، فلم أزل مسندك إلى صدرى حتى الساعة . فاستقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم القبلة وقد غربت الشمس ، فقال: اللهم إن عليًا كان في طاعتك فارددها عليه . قالت أسماء : فأقبلت الشمس ولها صرير كصرير الرحى حتى ركدت في موضعها وقت العصر، فقام على متمكنا (الحى العصر، فلما فرغ رجعت الشمس ولها صرير كصرير الرحى ، فلما فرغ رجعت الشمس ولها صرير كصرير الرحى ، فلما غابت الشمس اختلط الظلام ، وبدت النجوم .

قلت: فهذا اللفظ الخامس يناقض تلك الألفاظ المتناقضة، ويزيد الناظر بياناً في أنها مكذوبة مختلقة، فإنه ذكر فيها أنها رُدّت إلى موضعها وقت العصر، وفي اللذي قبله: إلى نصف النهار، وفي الأخر: حتى ظهرت على رؤوس الجبال. وفي هذا أنه كان مسنده إلى صدره، وفي ذاك أنه كان رأسه في حجره.

وعبدالله بن الحسن لم يحدث بهذا قط ، وهو كان أجل قدراً من أن يروى مثل هذا الكذب، ولا أبوه الحسن روى هذا عن أسماء. وفيه: ما أنزل<sup>(1)</sup> الله في على في كتابه أعظم من رد الشمس<sup>(1)</sup> / شيئا. (ومعلوم أن الله لم ينزّل في على ولا غيره في كتابه في ردّ الشمس شيئا).

<sup>(</sup>۱) س: أونزل... (۲) س، ب: ممكنا.

<sup>(</sup>٣) ب: أسماء وما أنزل... وهو خطأ.

<sup>(1)</sup> س، ب: في كتابه في رد الشمس، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥ - ٥) ساقط من (س)، (ب).

وهذا الحديث، إن كان ثابتا عن عمرو بن ثابت، الذى رواه عن عبدالله (۱)، فهو الذى اختلقه؛ فإنه كان معروفا بالكذب. قال أبوحاتم بن حبّان: يروى الموضوعات عن الأثبات. وقال يحيى بن معين: ليس بشيء. وقال مَرَّةً: ليس بثقة ولا مأمون. وقال النسائى: متروك الحديث (۱).

قال المصنف: وأما رواية أبى هريرة فأنبأنا عقيل بن الحسن العسكرى، حدثنا أبومحمد صالح بن أبى الفتح الشناسى ف حدثنا أحمد بن عمرو بن حوصاء، حدثنا إبراهيم بن سعيد الجوهرى، حدثنا يحيى بن يزيد بن عبدالملك النوفلى ف عن أبيه، قال: حدثنا داود بن فراهيج، عن عمارة بن فروق، عن أبى هريرة رضى الله عنه، وذكره... قال المصنف: اختصرته من حديث طويل.

قلت: هذا إسناد مظلم لا يثبت به شيء عند أهل العلم، بل يُعرف

<sup>(</sup>۱) كلام ابن تيمية يدل على أن السند الأخير للحديث يبدأ هكذا: حدثني عمرو بن ثابت حدثني عبدالله حدثني أبي الحسن... الخ.

<sup>(</sup>۲) هذه الأقوال ذكرها الذهبي في ترجمة أبي المقدام عمرو بن ثابت بن هرمز الكوفي ، يكنى أبا ثابت. وذكر الذهبي أيضا: «وقال أبوداود: رافضي». وقال ابن أبي حاتم: «سألت أبي عن عمرو بن ثابت بن أبي المقدام فقال: ضعيف الحديث يكتب حديثه ، كان ردى الرأى شديد التشيع». انظر الجرح والتعديل ق١ م٣ ص٣٢٣؟ ميزان الاعتدال ٣٤٩/٣ \_ مدين التهذيب ال

<sup>(</sup>٣) س، ب: فأنبأ.

<sup>(</sup>٤) ن، م: الشاشي.

<sup>(</sup>٥) ن: النوقلي.

<sup>(</sup>٦) م: فرد

كذبه من وجوه؛ فإنه وإن كان داود بن فراهيج مضعّفا، كان شعبة يضعّفه، وقال النسائى: ضعيف الحديث لا يثبت الإسناد إليه، فإن فيه يزيد بن عبدالملك النوفلى، وهو الذى رواه عنه وعن عمارة. قال البخارى: أحاديثه شبه لا شىء وضعّفه جدا، وقال النسائى: متروك [ضعيف](۱) الحديث. وقال الدارقطنى: منكر الحديث جدا. وقال أحمد: عنده مناكير. وقال الدارقطنى: ضعيف.

وإن كان حدّث به إبراهيم بن سعيد الجوهرى، فالأفة من هذا. وإن كان يُقال: إنه لم يثبته لا إلى إبراهيم بن سعيد الجوهرى ولا إلى ابن حوصاء "، فإن هذين معروفان، وأحاديثهما معروفة قد رواها عنهما الناس في ولهذا لما روى ابن حوصاء الطريق الأول كان الإسناد إليه معروفا عنه، رواه بالأسانيد المعروفة، لكن الأفة فيه ممن بعده. وأما هذا فمَنْ قَبْل ابن حوصاء لا يعرفون ". وإن قدر أنه ثابت عنه، فالأفة بعده.

وذكر أبو الفرج بن الجوزى أن ابن مردويه رواه من طريق داود بن فراهيج، وذكر ضعف ابن فراهيج، ومع هذا فالإسناد إليه فيه الكلام أيضا.

قال المصنف: وأما رواية أبي سعيد الخدري، فأخبرنا محمد بن

<sup>(</sup>۱) ضعيف: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: ضعيف إن. ، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) س: لم يثبته إلا إبراهيم بن سعيد الجوهرى ولا إلى ابن حوصا؛ ب: لم يثبته إلا ابراهيم ابن سعيد الجوهرى وإلا ابن حوصاء. (٤) في جميع النسخ: فإن هذين معروفان، وأحاديثهم معروفة، قد رواها عنهم الناس، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) ن ، م ، س : ولا يعرفون .

إسماعيل الجرجانى كتابةً، أن أبا طاهر محمد بن على الواعظ أخبرهم، أنبأنا محمد بن أحمد بن منعم، أنبأنا القاسم بن جعفر بن محمد بن عبدالله بن محمد بن عمر، حدثنى أبى، عن أبيه محمد، عن أبيه عبدالله، عن أبيه محمد"، عن أبيه عمر قال: قال الحسين بن على: عبدالله، عن أبيه محمد"، عن أبيه عمر قال: قال الحسين بن على: سمعت أبا سعيد الخدرى يقول: دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا رأسه في حِجر على، وقد غابت الشمس، فانتبه النبى صلى الله عليه وسلم، وقال: ياعلى صليت العصر؟ قال: لا يارسول الله ماصليت، كرهت أن أضع رأسك من حجرى وأنت وجع. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ادع ياعلى أن تُردّ عليك" الشمس. "فقال الله صلى الله عليه وسلم: ادع ياعلى أن تُردّ عليك" الشمس. "فقال على على: يارسول الله ادع أنت أُومّن" قال: يارب إن عليًا في طاعتك وطاعة رسوك، فاردد عليه الشمس". قال أبوسعيد: فوالله لقد سمعت للشمس صريراً كصرير البكرة، حتى رجعت بيضاء نقية.

قلت: هذا الإسناد لا يثبت بمثله شيء، وكثير من رجاله لا يُعرفون بعدالة ولا ضبط، ولا حمل للعلم "، ولا لهم ذكر في كتب العلم، وكثير من رجاله " لو لم يكن فيهم إلا واحد بهذه المنزلة لم يكن ثابتاً، فكيف إذا كان كثير منهم \_ أو أكثرهم \_ كذلك، ومن هو معروف بالكذب، مثل عمروبن ثابت؟!

<sup>(</sup>١) عبارة وعن أبيه محمده: ساقطه من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) س: ادع عليك أن يرد عليك. . ؛ ب: ادع الله أن يرد عليك. .

<sup>(</sup>٠٠٠) : ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٣) ب (فقط): ادع أنت وأنا أؤمن.

<sup>(</sup>٤) ن، س، ب: ولا حمل في العلم. (٥) ب (فقط): العلم ورجاله.

وفيه: أنه كان وَجِعا، وأنه سمع صوتها" حين طلعت كصرير" البكرة، وهذا باطل عقلا، ولم يذكره أولئك. ولو كان مثل هذا الحديث عن أبى سعيد مع محبته لعلى وروايته لفضائله لرواه عنه أصحابه المعروفون، كما رووا غير ذلك من فضائل على، مثل رواية أبى سعيد عن النبى صلى الله عليه وسلم لمّا ذكر الخوارج، قال: «تقتلهم أولى الطائفتين بالحق» ومثل روايته أنه قال لعمّار: «تقتلك الفئة الباغية» فمثل هذا الحديث الصحيح عن أبى سعيد بَيَّنَ فيه أن عليًا وأصحابه أولى بالحق من معاوية وأصحابه، فكيف لا يروى عنه مثل هذا لو كان صحيحاً؟!

ولم يحدّث بمثل هذا الحسين ولا أخوه عمر ولا على، ولو كان مثل هذا عندهما لحدّث به (°) عنهما (۱۹٤/۱ المعروفون (°) بالحديث عنهما، / فإن هذا أمر عظيم.

قال المصنف: وأما رواية أمير المؤمنين، فأخبرنا أبو العباس الفرغاني، أخبرنا أبو الفضل الشيباني، حدثنا رجاء بن يحيى الساماني، حدثنا هارون بن مسلم [بن سعيد] (١) بسامرًا (١) سنة أربعين ومائتين،

<sup>(</sup>۱) م: صوتا. (۲) ب: کصریرة.

<sup>(</sup>٣) انظر أحاديث الخوارج التي سبقت ١/٧١- ٦٨، ٣/٤٦٤، ٥٠٠.

<sup>(</sup>٤) تقدم هذا الحديث ٤/١٣/٤ . ٢٠.

<sup>(</sup>٥) به : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٦) ن، م: عنهم.

<sup>(</sup>V) س ، ب : المعروف (A) بن سعيد: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٩) س ، ب : بسامری وهی مدینة سر من رأی.

<sup>- 194 -</sup>

حدثنا عبدالله بن عمرو الأشعث، عن داود بن الكميت، عن عمه المستهل بن زيد، عن أبى زيد بن سهلب ()، عن جويرية بنت مسهر أ) قالت أن خرجت مع على فقال: ياجويرية إن النبى صلى الله عليه وسلم كان يُوحى إليه ورأسه فى حِجرى، وذكره..

قلت: وهذا الإسناد أضعف مما تقدم، وفيه من الرجال المجاهيل الذين لا يُعرف أحدهم بعدالة ولا ضبط. وانفرادهم بمثل هذا الذي لو كان على قاله لرواه عنه المعروفون من أصحابه، وبمثل هذا الإسناد عن هذه المرأة \_ ولا يُعرف حال هذه المرأة ، ولا حال هؤلاء الذين رووا عنها، بل ولا تُعرف أعيانهم، فضلا عن صفاتهم \_ لا يثبت فيه "شيء، وفيه ما يناقض الرواية التي هي أرجح منه، مع أن الجميع كذب؛ فإن المسلمين رووا من فضائل على ومعجزات النبي صلى الله عليه وسلم ماهو دون هذا، وهذا لم يروه [أحدً] "من أهل العلم بالحديث.

وقد صنّف جماعة من علماء الحديث في فضائل على، كما صنف الإمام أحمد فضائله، وصنّف أبونُعيم في فضائله، وذكر فيها أحاديث

<sup>(</sup>١) ن: سلهب.

 <sup>(</sup>۲) جويرية بنت مسهر: كذا في النسخ الأربع، وهو خطأ. وسبقت ترجمته جويرية بن مسهر قبل صفحات، وهو جويرية بن مسهر العبدى.

<sup>(</sup>٣) م: قال.

<sup>(</sup>٤) وهي ليست مرأة كما ذكرت، ولا يوجد في كتب الرجال امرأة اسمها جويرية بنت مسهر، بل هو جويرية بن مسهر العبدى، الذي ذكره الكشي وتكلم عليه ونقل كلامه ابن حجر في ولسان الميزان، كما ذكرت من قبل.

<sup>(</sup>ه) ب: به.

<sup>(</sup>٦) أحد : ساقطة من (ن)، (م)، (س).

كثيرة ضعيفة، ولم يذكر هذا، لأن الكذب ظاهر عليه، بخلاف غيره. وكذلك لم يذكره الترمذى، مع أنه جمع فى فضائل على أحاديث، كثير(١) منها ضعيف. وكذلك النسائى وأبوعمر بن عبدالبر. وجمع النسائى مصنفا فى(١) خصائص على .

قال المصنف: وقد حكى أبو جعفر الطحاوى "عن على بن عبد البرحمن، عن أحمد بن صالح المصرى، أنه كان يقول (أ): لا (أ) ينبغي لمن كان سبيله العلم التخلف عن حفظ حديث أسماء في رد الشمس، لأنه من علامات النبوة (١).

قلت: أحمد بن صالح رواه من الطريق الأول، ولم يجمع طرقه وألفاظه التى تدل من وجوه كثيرة على أنه كذب. وتلك الطريق راويها مجهول عنده، ليس معلوم الكذب عنده، فلم يظهر له كذبه.

والطحاوى ليست عادته نقد الحديث كنقد أهل العلم. ولهذا روى فى «شرح معانى الآثار» الأحاديث المختلفة، وإنما يرجّح ما يرجّحه منها فى الغالب من جهة القياس الذى رآه حجة، ويكون أكثرها مجروحا من جهة (١) الإسناد لا يثبت، ولا يتعرض لذلك؛ فإنه لم تكن معرفته بالإسناد

<sup>(</sup>١) ن،م،س: كثيرة.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: من.

<sup>(</sup>٣) في كتابه ومشكل الأثار، ١١/٢، ط. حيدر آباد الدكن، ١٣٣٣.

<sup>(</sup>٤) مشكل الأثار: وقد حكى على بن عبدالرحمن بن المغيرة، عن أحمد بن صالح أنه كان يقول...

<sup>(</sup>٥) لا: ساقطة من (ب).

<sup>(</sup>٦) مشكل الأثار: عن حفظ حديث أسماء الذي روى لنا عنه لأنه من أجل علامات النبوة.

<sup>(</sup>V) ن، م: حجة.

كمعرفة أهل العلم به، وإن كان كثير الحديث فقيها عالما "
قال المصنف: وقال أبو عبدالله البصرى: عود الشمس بعد مغيبها
آكد حالاً فيما يقتضى نقله، لأنه وإن كان فضيلة لأمير المؤمنين، فإنه من
أعلام النبوة، وهو مفارق لغيره من " فضائله في كثير من أعلام النبوة.

قلت: وهذا من أظهر الأدلة على أنه كذب؛ فإن أهل العلم بالحديث رووا فضائل على التى ليست من أعلام النبوة، وذكروها فى الصحاح والسنن والمساند، رووها عن العلماء الأعلام الثقات المعروفين. فلو كان هذا مما رواه الثقات، لكانوا أرغب فى روايته، وأحرص الناس على [بيان] صحته، لكنهم لم يجدوا أحداً رواه بإسناد يُعرف أهله بحمل العلم، ولا يعرفون بالعدالة والضبط، مع ما فيه من الأدلة الكثيرة (العلم) تكذيبه.

<sup>(</sup>۱) هو أبوجعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن سلمة الأزدى الحجرى المصرى الطحاوى، الفقيه الإمام الحافظ، انتهت إليه رياسة الحنفية بمصر، ولد ونشأ في طحا من صعيد مصر. ولمد سنة ٢٣٩ وتوفي بالقاهرة سنة ٣٧١. من مصنفاته وشرح معانى الأثاره، والمختصر في الفقه، وومناقب أبي حنيفة، وومشكل الأثاره انظر ترجمته في: تذكرة الحفاظ ٨٠٨٨ مـ ٨٠١٠ الجواهر المضية ٢/١١ مـ ١٠٠٠ وفيات الأعيان ٢/٣٥ وه؛ لسان الميزان ٢/١٤١ ب ٢٨٢؛ الأعلام ٢/١١، وانظر مانقله ابن حجر عن البيهقي في ولسان الميزان، ٢/٢٧١: ووقال البيهقي في المعرفة بعد أن ذكر كلاما للطحاوي في حديث مس الذكر فتعقبه قال: أردت أن أبين خطاءه في هذا، وسكت عن كثير من أمثال ذلك، فبين في كلامه أن علم الحديث لم يكن من صناعته، وإنما أخذ الكلمة بعد الكلمة من أهله ثم لم يحكمها».

<sup>(</sup>٢) ن،م،س: في

<sup>(</sup>٣) بيان : ساقطة من (ن)، (س)، (ب

<sup>(</sup>٤) ن: الكبيرة.

قال: وقال أبوالعباس بن عقدة، حدثنا جعفر بن محمد بن عمرو(")، أنبأنا(") سليمان بن عبّاد، سمعت بشّار بن دراع، قال: لقى أبوحنيفة(") محمد بن النعمان(") فقال: عمّن رويت حديث ردّ الشمس؟ فقال: عن غير الذى رويت عنه ياسارية الجبل. قال المصنف: وكل هذه أمارات ثبوت الحديث.

قلت: هذا يدلّ على أن أئمة أهل العلم لم يكونوا يصدّقون بهذا الحديث، فإنه لم يروه إمام من أئمة المسلمين. وهذا أبوحنيفة، أحد الأئمة المشاهير، وهو لا يُتهم عَلَى علىّ، فإنه من أهل الكوفة دار الشيعة، وقد لقى من الشيعة، وسمع من فضائل علىّ ما شاء الله، وهو يحبّه ويتولاه، ومع هذا أنكر هذا الحديث عَلَى محمد بن النعمان وأبوحنيفة أعلم وأفقه من الطحاوى وأمثاله، ولم يجبه ابن النعمان بجواب صحيح، بل قال: عن غير من / رويت عنه حديث: ياسارية الجبل.

فيقال له: هب أن ذلك كذب، فأى شيء في كذبه مما يدل على

190/2

<sup>(</sup>١) م: أنا جعفر بن محمد بن عمر.

<sup>(</sup>٢) س ، ب : حدثنا .

<sup>(</sup>٣) أبوحنيفة النعمان بن ثابت إمام الحنفية، أحد الأثمة الأربعة، أصله من أبناء فارس، ولد بالكوفة سنة ٨٠ وتوفى سنة ١٥٠. انظر ترجمته فى: تاريخ بغداد ٣٢٣/١٣ ـ ٣٢٣؛ الجواهر المضيّة ٢/٦٦ ـ ٣٢، وفيات الأعيان ٣٩/٥ ـ ٤٧؛ الأعلام ٤/٩ ـ ٥.

<sup>(</sup>٤) عرف باسم محمد بن النعمان أكثر من واحد، ولعل المقصود هو: محمد بن النعمان بن بشير الأنصاري. ترجمته في: تهذيب التهذيب ٤٩٢/٩.

<sup>(</sup>٥) ن، م: على بن محمد بن النعمان وهو خطأ.

ظ ۲۵۳

تابع كلام

السرافيض على

كرامسات على رضى الله عنه

صدق هذا. فإن كان / كذلك (1)، فأبوحنيفة لا يُنكر أن يكون لعمر وعلى وغيرهما كرامات، بل أنكر هذا الحديث للدلائل الكثيرة على كذبه، ومخالفته للشرع والعقل، وأنه لم يروه أحدٌ من العلماء المعروفين بالحديث، من التابعين وتابعيهم، وهم الذين يروون عن الصحابة، بل لم يروه إلا كذّاب أو مجهول لا يُعلم عدله وضبطه، فكيف يُقبل هذا من مثل هؤلاء؟!

وساثر علماء المسلمين يودون أن يكون مثل هذا صحيحاً، لما فيه من معجزات النبى صلى الله عليه وسلم وفضيلة على، على الذين يحبونه ويتولونه، ولكنهم لا يستجيزون التصديق بالكذب، فردوه ديانة (١٠).

## وفصل ا

قال المافضى ": «العاشر: ما رواه أهل السير: أن الماء زاد بالكوفة"، وخافوا الغرق، ففزعوا إلى أمير المؤمنين على بن أبى طالب"، فركب بغلة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وخرج الناس معه، فنزل على شاطىء الفرات [فصلى] "، ثم دعا وضرب صفحة " الماء بقضيب كان في يده "، فغاص الماء،

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: ذلك. (٢) س، ب: ديانة، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) في (ك) ص ١٩٠ (م).

<sup>(</sup>٤) م: أنه لما أراد الكوفة، وهو تحريف؛ ك: أن الماء زاد في الكوفة.

<sup>(</sup>٥) ك : أمير المؤمنين عليه السلام

<sup>(</sup>٦) . فصلّى : زيادة من (ك) . (٧) ن، م، س، ب: صفيحة . والمثبت من (ك)

<sup>(</sup>٨) م: بقضيب كان بيده؛ ك: بقضيب في يده.

فسلم عليه كثير" من الحيتان، ولم ينطق الجرَّى ولا المرماهي"، فسئل عن ذلك، فقال: أنطق الله ما طهره من السمك، وأسكت ما أنجسه وأبعده»".

الرد عليه مر وجوه والجواب من وجوه: أحدها: [المطالبة] بأن يقال ("): أين إسناد هذه الحكاية الذي (") يدل على صحتها وثبوتها؟ وإلا فمجرد الحكايات المرسلة بلا إسناد يقدر عليه كل أحد، لكن لا يفيد شيئا.

الثانى: أن بغلة النبى صلى الله عليه وسلم لم تكن عنده.

الثالث: أن هذا لم ينقله أحد من أهل الكتب المعتمد عليهم. ومثل هذه القصة لو كانت صحيحة لكانت مما تتوفر الهمم والدواعي على نقلها. وهذا الناقل لم يذكر لها إسناداً فكيف يُقبل ذلك بمجرد حكاية لا اسناد لها!؟

الرابع: أن السمك كله مباح، كما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال في البحر: «هو الطهور ماؤه، الحلّ ميتته»(١).

<sup>(</sup>١) ك: وسلّم عليه كثيرة.

<sup>(</sup>٢) ك: الجِرِّيُّ والزمَّارِ والمارماهي. وسبق الكلام على الجرَّى والمارماهي ٢٦/١ (٣٠). وأما الزمَّار فلم أعرف ماهو، ولكني وجلت في «تاج العروس»: «الزمَّير كسكيت: نوع من السمك له شوك ناتىء وسط ظهره، وله صخب وقت صيد الصيَّاد إياه وقبضه عليه، وأكثر مايصطاد في الأوحال وأصول الأشجار في المياه العذبة».

<sup>(</sup>٣) ك: فقال على عليه السلام: أنطق الله لى ماطهر من السموك، وأصمت ماحرمه وأنجسه وأبعده.

<sup>(</sup>٤) ن، م: أحدها أن يقال.

<sup>(</sup>٥) ن، م: التي (٦) سبق هذا الحديث فيما مضي ٤٢٦/٣.

وقد قال تعالى: ﴿ أُحِلُّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعامُهُ مَتَاعاً لَّكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ [سورة المائدة: ٩٦].

وقد أجمع [سلف](۱) الأمة وأثمتها على حلّ السمك كله. وعلى مع سائر الصحابة يحلّون هذه الأنواع، فكيف يقولون: إن الله أنجسه؟! ولكن الرافضة جهّال يحرّمون ما أحل الله بمثل هذه الحكاية المكذوبة.

المخامس: أن يُقال: نطق السمك ليس مقدوراً له فى العادة، ولكن هو من خوارق العادات. فالله تعالى هو الذى أنطق ما أنطق منها، وأسكت ما أسكته، إن كان قد وقع، فأى ذنب لمن أسكته الله، حتى يقال: هو نجس؟!

ومن جعل للعجماء ذنباً بأن الله لم ينطقها كان ظالماً لها.

وإن قال قائل: بل الله أقدرها على ذلك فامتنعت منه".

فيقال: إقداره لها على ذلك \_ لو وقع \_ إنما كان كرامة لعلى رضى الله عنه، والكرامة إنما تحصل بالنطق بالسلام عليه، لا بمجرد القدرة عليه مع الامتناع منه، فإذا لم يسلم عليه، لم يكن في إقدارها \_ مع امتناعها \_ كرامة له، بل فيه تحريم الطيبات على الناس، فإن لحمها طيب "، وذلك من باب العقوبات.

كُما قال تعالى: ﴿ فَبِظُلْم مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتُ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلَ ٱللَّهِ كَثِيراً ﴾ [سورة النساء: ١٦٠].

<sup>(</sup>١) سلف: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: فامتنعت به. (٣) س، ب: أطيب.

وقد قيل: إن تحريم ذلك كان من أخلاق اليهود، وما هو من إخوانهم الرافضة ببعيد.

السادس: أن يُقال: المقصود هنا كان حاصلا بنضوب الماء، فأما تسليم السمك فلم يكن إليه حاجة، ولا كان هناك سبب يقتضي خرق العادة لتقوية الإيمان؛ فإن ذلك يكون حجة وحاجة، ولم يكن هناك حجّة ولا حاجة.

ألا ترى أن انفلاق البحر لموسى كان أعظم من نضوب الماء، ولم يسلّم السمك على موسى. ولما ذهب موسى(١) إلى الخضر وكان معه حوت مالح في مكتل، فأحياه الله حتى انساب ونزل في الماء، وصار البحر عليه سَرَبا، ولم يسلّم على موسى ولا على يوشع. والبحر دائما يجزر ويمد، ولم يُعرف أن السمك سلّم على أحد من الصحابة والتابعين وغيرهم.

وعلى أجلّ قدراً من أن يحتاج إلى / إثبات فضائله بمثل هذه 197/8 الحكايات، التي تعلم العقلاء أنها من المكذوبات".

﴿ فصل ﴾

قال الوافضى (): «الحادى عشر: روى جماعة أهل السيّر أن

تابسع كلام السرافضي على كرامسات على

رضى الله عنه

موسى : ساقطة من (س)، (ب).

س ، ب: المكذوبات، والله سبحانه وتعالى أعلم. **(Y)** 

فى (ك) ص ١٩١ (م).

عليا كان " يخطب على منبر الكوفة ، فظهر ثعبان فرقى المنبر، وخاف الناس" ، وأرادوا قتله ، فمنعهم ، فخاطبه ، ثم نزل " . فسأل الناس عنه ، فقال: إنه حاكم الجن ، التبست عليه قصة " ، فأوضحتها له . وكان أهل الكوفة يسمون الباب الذى دخل منه [الثعبان] " : «باب الثعبان» فأراد بنو أمية إطفاء هذه الفضيلة ، فنصبوا على ذلك الباب قتلى مدة حتى سمى باب القتلى " .

والجواب: أنه لا ريب أن من دون على بكثير تحتاج الجن إليه وتستفتيه وتسأله، وهذا معلوم قديماً وحديثا، فإن كان هذا قد وقع، فقدره أجل من ذلك. وهذا من أدنى فضائل من هو دونه. وإن لم يكن وقع، لم ينقص فضله بذلك.

وإنما يحتاج أن يثبت فضيلة على بمثل هذه الأمور من يكون مجدبا / منها، فأمّا من باشر أهل الخير والدين، الذين لهم أعظم من هذه الخوارق، أو رأى في نفسه ماهو أعظم من هذه الخوارق، لم يكن هذا مما يوجب أن يُفضُّل بها على .

ونحن نعلم أن من هو دون على بكثير من الصحابة خير منّا بكثير،

<sup>(</sup>١) ك : جماعة من أهل السيرة أنه عليه السلام كان . . .

<sup>(</sup>٢) ك : فخاف الناس منه . (٣) ك : ثم ذهب .

<sup>(</sup>٤) ك: فقال عليه السلام: إنه حاكم من حكام الجن، التبس عليه قضية. .

<sup>(</sup>٥) الثعبان : زيادة من (ك).

<sup>(</sup>٦) ك : الباب فيلاً مدة طويلة حتى سمّى بباب الفيل.

<sup>(</sup>٧) س، ب: محدثًا؛ م: محدبًا. والكلمة غير منقوطة في (ن). وأرجو أن يكون الصواب ما أثبته.

فكيف يمكن مع هذا أن يُجعل مثل هذا حجة عَلَى فضيلة على عَلَى الواحد منا، فضلا عن أبى بكر وعمر؟!

ولكن الرافضة، لجهلهم وظلمهم وبعدهم عن طريق أولياء الله، ليس لهم من كرامات الأولياء المتقين ما يُعتد به، فهم لإفلاسهم منها إذا سمعوا شيئاً من خوارق العادات عظموه تعظيم المفلس للقليل من النقد، والجائع للكسرة من الخبز.

ولو ذكرنا ما باشرناه نحن من هذا الجنس، مما هو أعظم من ذلك، مما قد رآه الناس، لذكرنا شيئا كثيراً.

والرافضة - لفرط جهلهم وبعدهم عن ولاية الله وتقواه - ليس لهم نصيب كثير من كرامات الأولياء (۱) ، فإذا سمعوا مثل هذا عن على ظنّوا أن هذا لا يكون إلا لأفضل الخلق، بل هذه الخوارق المذكورة - وماهو أعظم منها - يكون لخلق كثير من أمّة محمد صلى الله عليه وسلم، المعروفين بأن أبابكر وعمر وعثمان وعليّا خير منهم، الذين يتولّون الجميع ويحبّونهم، ويقدّمون من قدّم الله ورسوله، لاسيما الذين يعرفون قدر الصدّيق ويقدّمونه، فإنهم أخصّ هذه الأمة بولاية الله وتقواه.

واللبيب يعرف ذلك بطرق (۱). إما أن يطالع الكتب المصنّفة في أخبار الصالحين وكرامات الأولياء، مثل كتاب ابن أبي الدنيا، وكتاب الخلّال، واللالكائي، وغيرهم، ومثل ما يوجد من ذلك في أخبار الصالحين، مثل «الحلية» لأبي نُعيم، و «صفوة الصفوة» وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) الأولياء : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) م: بطريق. (٣) ن: صفة. .

وإما أن يكون قد باشر من رأى ذلك. وإما أن يخبره بذلك من هو عنده صادق.

فمازال الناس في كل عصر يقع لهم من ذلك شيء كثير، ويحكى ذلك بعضهم لبعض. وهذا كثير () في كثير من المسلمين.

وإما أن يكون بنفسه وقع له بعض ذلك.

وهذه جيوش أبى بكر وعمر ورعيتهما: لهم من ذلك أعظم من ذلك. مثل العلاء ابن الحضرمى وعبوره على الماء، كما تقدّم ذكره، فإن هذا أعظم من نضوب الماء، ومثل استسقائه. ومثل البقر الذى كلّم سعد بن أبى وقاص فى وقعة القادسية. ومثل نداء عمر: «ياسارية الجبل» وهو بالمدينة، وسارية بنهاوند. ومثل شرب خالد بن الوليد السم.

ومثل إلقاء أبى مسلم الخولانى فى النار، فصارت عليه النار برداً وسلاماً، لمّا ألقاه فيها الأسود العنسى المتنبىء الكذاب، وكان قد استولى على اليمن، فلما امتنع أبومسلم من الإيمان به ألقاه فى النار، فجعلها الله عليه برداً وسلاما، فخرج منها يمسح جبينه. وغير ذلك مما يطول وصفه.

ومما ينبغى أن يُعلم أن خوارق العادات تكون لأولياء الله بحسب حاجتهم، فمن كان بين الكفّار أو المنافقين أو الفاسقين، احتاج إليها لتقوية اليقين، فظهرت عليه كظهور النور في الظلمة.

فلهذا يوجد بعضها لكثير من المفضولين، أكثر مما يوجد للفاضلين، لحاجتهم إلى ذلك.

<sup>(</sup>۱) كثير: ساقطة من (س)، (ب).

وهذه الخوارق لا تراد لنفسها، / بل لأنها وسيلة إلى طاعة الله ورسوله، فمن جعلها غايةً له ويعبد لأجلها، لعبت به الشياطين، وأظهرت له خوارق من جنس خوارق السحرة والكهّان. فمن كان لا يتوصل إلى ذلك إلا بها، كان أحوج إليها، فتكثر في حقّه، أعظم مما تكثر في حق من استغنى عنها. ولهذا كانت في التابعين أكثر منها في الصحابة.

ونظير هذا في العلم: علم الأسماء واللغات؛ فإن المقصود بمعرفة النحو واللغة التوصل إلى فهم كتاب الله ورسوله وغير ذلك، وأن ينحو الرجل بكلامه نحو كلام العرب. والصحابة لما استغنوا عن النحو، واحتاج إليه من بعدهم، صار لهم من الكلام في قوانين العربية ما لا يوجد مثله للصحابة "لنقصهم وكمال الصحابة، وكذلك صار لهم من الكلام في أسماء الرجال وأخبارهم ما لا يوجد مثله للصحابة"، لأن هذه وسائل تطلب لغيرها، فكذلك كثير من النظر والبحث احتاج إليه كثير من المتأخرين، واستغنى عنه الصحابة.

وكذلك ترجمة القرآن لمن لا يفهمه بالعربية، يحتاج إليه من لغته فارسية وتركية ورومية. والصحابة لما كانوا عرباً استغنوا عن ذلك.

وكذلك كثير من التفسير والغريب يحتاج إليه كثير من الناس، والصحابة استغنوا عنه.

فمن جعل النحو ومعرفة الرجال، والاصطلاحات النظرية والجدلية المعينة على النظر والمناظرة، مقصودة لنفسها، رأى أصحابها أعلم من المعينة على النظر والمناظرة، مقصودة لنفسها، رأى أصحابها أعلم من المعينة على النظر والمناظرة، مقصودة لنفسها، رأى أصحابها أعلم من المعينة على النظر والمناظرة المعينة المعينة

الصحابة، كما يظنه كثير ممن أعمى الله بصيرته. ومن علم أنها مقصودة لغيرها، علم أن الصحابة الذين علموا المقصود بهذه، أفضل ممن لم تكن معرفتهم مثلهم في معرفة المقصود، وإن كان بارعاً في الوسائل.

وكذلك الخوارق: كثير من المتأخرين صارت عنده مقصودة لنفسها، فيكثر العبادة والجوع والسهر والخلوة، ليحصل له نوع من المكاشفات والتأثيرات، كما يسعى الرجل ليحصل له من السلطان والمال. وكثير من الناس إنما يعظم الشيوخ لأجل ذلك، كما تُعَظَّم الملوك والأغنياء لأجل مُلْكِهم ومِلْكِهم.

وهذا الضرب قد يرى / أن هؤلاء أفضل من الصحابة، ولهذا يكثر في هذا الضرب المنكوس الخروج عن الرسالة، وعن أمر الله ورسوله، ويقفون مع أذواقهم وإراداتهم (١)، لا عند طاعة الله ورسوله، ويبتلون بسلب الأحوال، ثم الأعمال، ثم أداء الفرائض، ثم الإيمان.

كما أن [من] أعطى مُلكا ومالا، فخرج فيه عن الشريعة وطاعة الله ورسوله، واتبع فيه هواه، وظلم الناس ـ عوقب على ذلك: إما بالعزل، وإما بالخوف والعدو، وإما بالحاجة والفقر، وإما بغير ذلك.

والمقصود لنفسه في الدنيا هو الاستقامة على ما يرضاه الله ويحبه باطنا وظاهراً. فكلما كان الرجل أتبع لما يرضاه الله ورسوله، وأتبع لطاعة الله ورسوله، كان أفضل. ومن حصل له المقصود من الإيمان واليقين والطاعة بلا خارق، لم يحتج إلى خارق.

<sup>(</sup>۱) م، س، ب: وإرادتهم.

<sup>(</sup>۲) من : ساقطة من (ن)، (س).

كما أن صدِّيق الأمة أبا بكر وعمر وعثمان وعليًا وطلحة والزبير وأمثالهم من السابقين الأوَّلين، لما تبيّن لهم أن محمداً صلى الله عليه وسلم رسول الله آمنوا به (۱)، ولم يحتاجوا مع ذلك من الخوارق إلى ما احتاج إليه من لم يعرف كمعرفتهم.

ومعرفة الحق له أسباب متعددة، وقد نبهنا على ذلك في غير هذا الموضع، في تقرير الرسالة وأعلام النبوة، وبيّنا أن الطريق إلى معرفة صدق الرسول كثيرة جدا، وأن طريق المعجزات طريق من الطرق، وأن من قال من النظّار: إن "تصديق الرسول لا يمكن إلا بالمعجزة، كان كمن قال: إن معرفة الصانع لا تحصل إلا بالمعرفة بحدوث العالم".

وهذا وأمثاله مما يقوله كثير من النظّار" الذين يحصرون نوعاً من العلم بدليل معيّن يدّعون أنه لا يحصل إلا بذلك، مما أوجب تفرّق الناس، فطائفة توافقهم على ذلك، فيوجبون على كل أحد مالم يوجبه الله ورسوله، لاسيما إن كان ذلك الطريق الذي استدلّوا به مقدوحاً في بعض مقدماته، كأدلتهم على حدوث العالم بحدوث الأجسام.

وطائفة تقدح فى الطرق<sup>(۱)</sup> النظرية جملة، وتسد باب النظر والمناظرة، وتدّعى تحريم ذلك مطلقاً، واستغناء الناس عنه، فتقع الفتنة بين هؤلاء وهؤلاء<sup>(۱)</sup>.

 <sup>(</sup>١) به: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٠-٠) : مابين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٢) انظر في ذلك القاعدة الكلية التي ذكرها ابن تيمية بعنوان وقاعدة أولية: أصل العلم الإلهي ومبدؤه ودليله الأول. . . الخ في ومجموع فتاوى الرياض، ٢/١-٩٧.

<sup>(</sup>٣) م: الطريق. (٤) س، ب: بين هؤلاء وبين هؤلاء وهؤلاء.

194/5

وحقيقة الأمر أن طرق العلم متعددة، وقد يغنى الله كثيراً من الناس عن تلك / الطرق المعينة، بل عن النظر بعلوم ضرورية تحصل لهم، وإن كانت العبادة قد تُعدّ النفس لتلك العلوم الضرورية حتى تحصل الهاما. وطائفة من الناس يحتاجون إلى النظر، أو إلى تلك الطرق: إما لعدم ما يحصل لغيرهم، وإما لشُبَهٍ عرضت لهم لا(۱) تزول إلا بالنظر.

وكذلك [كثير] من الأحوال التى تعرض لبعض السالكين من من الصعق والغشى والاضطراب عند الذكر وسماع القرآن وغيره، ومن الفناء عن شهود المخلوقات، بحيث يصطلم من ويبقى لا يشهد قلبه إلا الله، حتى يغيب بمشهوده عن نفسه. فمن الناس من يجعل هذا لازماً لابد لكل من سلك من ومنهم من يجعله هو الغاية ولا مقام وراءه، ومنهم من يقدح في هذا ويجعله من البدع التى لم تُنقل عن الصحابة.

والتحقيق أن هذا أمر [يقع] الله لبعض السالكين بحسب قوة الوارد

<sup>(</sup>١) م: ولا..

<sup>(</sup>۲) کثیر: ساقطهٔ من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) ن، م: المساكين؛ س: المشاكين.

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: في.

<sup>(</sup>٥) قال ابن عربى فى داصطلاحات الصوفية الواردة فى الفتوحات الملكية (ط. مع التعريفات للجرجانى): والاصطلام: نوع وَلَهٍ يَرِدُ على القلب فيسكن تحت سلطانه . وقال القاشانى فى كتابه واصطلاحات الصوفية ص ٣٠ (ط. الهيئة العامة للكتاب، تحقيق الدكتور محمد كمال جعفر، القاهرة، ١٩٨١): والاصطلام هو الوله الغالب على القلب، وهو قريب من الهيمان ».

<sup>(</sup>٦) ن، م، س: سال، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٧) يقع: ساقطة من (ن)، (م).

عليه، وضعف القلب عن التمكين بحبه. فمن لم يجد ذلك: قد يكون لكمال قوته وكمال إيمانه، وقد يكون لضعف إيمانه، مثل كثير من البطّالين والفسّاق وأهل البدع. وليس هذا من لوازم الطرق، بل قد يستغنى عنه كثير من السالكين، وليس هو الغاية، بل كمال الشهود، بحيث يميّز بين المخلوق والخالق، ويشهد معانى أسماء الله وصفاته، ولا يشغله هذا عن "هذا \_ هو أكمل فى الشهود، وأقوى فى الإيمان. ولكن من عرض له تلك الحال [التي تعرض]" احتاج إلى ما يناسبها. وهذه الأمور مبسوطة فى غير هذا الموضع.

لكن المقصود أن تُعرف مرتبة الخوارق، وأنها عند أولياء الله الذين يريدون وجهه، ويحبون ما أحبه الله ورسوله: في مرتبة الوسائل التي يُستعان بها، كما يُستعان بغير الخوارق، فإن لم يحتاجوا إليها استغناءً بالمعتادات لم يلتفتوا إليها. وأما عند كثير ممن يتبع هواه ويحب الرياسة، عند الجهال ونحو ذلك، فهي عندهم أعلى المقاصد.

كما أن كثيراً من طلبة العلم ليس مقصودهم به إلا تحصيل رياسة أو مال، ولكل امرى عما نوى. وأما أهل العلم والدين الذين هم أهله، فهو<sup>(7)</sup> مقصود عندهم لمنفعته (<sup>1)</sup> لهم، وحاجتهم إليه في الدنيا والآخرة. كما قال معاذ بن جبل في صفة العلم: إن (<sup>1)</sup> طلبه لله عبادة، ومذكراته

<sup>(</sup>١) ب: عنه، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) التي تعرض: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: وهو، وهو تحريف.

<sup>(1)</sup> ن، م، س: لمنفعة، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٥) ن، س: بان؛ م: بانه.

تسبيح ، والبحث عنه جهاد ، وتعليمه لمن لا يعلمه صدقة ، به يُعرف الله ويوحد (١٠) .

ولهذا تجد أهل الانتفاع به يزكّون به نفوسهم، ويقصدون فيه اتّباع الحق لا اتباع الهوى، ويسلكون فيه سبيل العدل والإنصاف، ويحبّونه ويلتذون به، ويحبون كثرته وكثرة أهله، وتنبعث هممهم على العمل به ويموجبه ومقتضاه (۱)، بخلاف من لم يذق حلاوته وليس مقصوده إلا مالاً أو رياسة، فإن ذلك لو حصل له بطريق آخر سلكه، وربمًا رجّحه إذا كان أسهل عليه.

ومن عرف هذا تبين له أن المقاصد التي يحبها الله ويرضاها التي حصلت لأبي بكر، أكمل مما حصل لعمر، والتي حصلت لعمر أكمل مما حصل لعثمان، والتي حصلت لعثمان أكمل مما حصل لعلي، وأن الصحابة كانوا أعلم الخلق بالحق، وأتبعهم له، وأحقهم بالعدل وإيتاء كل ذي حق حقه، وأنه لم / يقدح فيهم إلا مفرط في الجهل بالحقائق التي بها "" يُستحق المدح والتفضيل، وبما آتاهم الله من الهدى إلى سواء السبيل.

ولهذا من لم يسلك في عبادته الطريق الشرعية التي أمر الله بها

ص ٥٥٥

<sup>(</sup>۱) عبارة «ويمجد الله ويوحد». ساقطة من (س)، (ب) ولعل الصواب: به يعرف الله ويعبد، ويه يمجد الله ويوحد. وأورد ابن عبدالبر هذا الأثر مرفوعاً وموقوقاً على معاذ رضى الله عنه في كتابه «جامع بيان العلم» ١/٤٥ـ٥٥ ورجّح وقفه، وليس فيه عبارة: «به يعرف الله... النج».

<sup>(</sup>٢) س، ب: وبمقتضاه.

<sup>(</sup>٣) بها: ساقطة من (س)، (ب).

ورسوله، وتعلقت همّته بالخوارق، فإنه قد يقترن به من الجن والشياطين<sup>(۱)</sup> من يحصل له به نوع من الخبر عن بعض الكاثنات، أو يطير به فى الهواء، أو يمشى به على الماء، فيُظَنّ ذلك من كرامات الأولياء، وأنه ولى لله، ويكون سبب شركه أو كفره، أو بدعته أو فسقه

فإن هذا الجنس قد يحصل لبعض الكفّار وأهل الكتاب وغيرهم، وقد يحصل لبعض الملحدين المنتسبين إلى المسلمين، مثل من لا يرى الصلوات واجبة، بل ولا يقرّ بأن محمداً رسول الله، بل يبغضه ويبغض القرآن، ونحو ذلك من الأمور التي توجب كفره، ومع هذا تغويه الشياطين ببعض الخوارق، كما تغوى المشركين، كما كانت تقترن بالكهّان والأوثان، وهي اليوم كذلك في المشركين من أهل الهند والترك / والحبشة، وفي كثير من المشهورين في البلاد التي فيها الإسلام، ممن والحبشة، وفي كثير من المشهورين في البلاد التي فيها الإسلام، ممن هو كافر أوفاسق أو جاهل مبتدع، كما قد بُسط في موضع آخر.

﴿ فصل ﴾

قال الرافضى ": «الثانى عشر: الفضائل: إما نفسانية، أو بدنية، أو خارجية. وعلى التقديرين الأوَّليَّن: فإما أن تكون متعلقة بالشخص نفسه، أو بغيره. وأمير المؤمنين على جمع "

199/8

تابسع كلاه السرافيضي على فضسائسل على رضى الله عنه

<sup>(</sup>١) س: من الجن من الشياطين؛ ب: من الجن ومن الشياطين.

<sup>(</sup>٢) في (ك) ص ١٩١ (م) - ١٩٢ (م).

<sup>(</sup>٣) ك: وأمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام جمع . .

الكل. أما فضائله (۱) النفسانية المتعلّقة به ـ كعلمه وزهده وكرمه وحلمه ـ فأشهر من أن تحصى (۱) والمتعلقة بغيره كذلك، كظهور (۱) العلوم (۱) عنه، واستيفاء (۱) غيره منه. وكذا فضائله (۱) البدنية كالعبادة والشجاعة والصدقة. وأما الخارجية كالنسب فلم يلحقه فيه أحد لقربه من النبي صلى الله عليه وسلم (۱) وتزويجه إيّاه بابنته (۱) سيدة نساء العالمين.

وقد روى أخطب "خوارزم من كتاب «السنة»" بإسناده عن جابر قال: لمّا تزوج على فاطمة زوّجها الله إياه" من فوق سبع سماوات، وكان الخاطب جبريل" ، وكان ميكائيل وإسرافيل في

<sup>(</sup>١) ك: أما فضل؛ م: أما فضيلة.

<sup>(</sup>Y) ك: فهي أشهر من أن تخفى.

<sup>(</sup>٣) ك: لظهور.

<sup>(</sup>٤) س، ب: العلم.

<sup>(</sup>٥) ن، م: واستفتاء؛ ك: واستفادة.

<sup>(</sup>٦) ك: فضائل.

<sup>(</sup>V) ك: فكالنسب ولم يلحقه أحد فيه لقربه من رسول الله صلى الله عليه وآله.

<sup>(</sup>٨) ن، س: بابنت، وهو تحريف؛ ك: بنته. وفي هامش (س) كتب أمام هذا الموضوع كتب مايلي: «قد زوّج عثمان بابنتيه، وقال له: لوكان عندنا ثالثة لزوجناها لك. فعلى هذا يكون عثمان أفضل. اهد في هامش الأصل».

<sup>(</sup>٩) م: خطيب.

<sup>(</sup>١٠) ك: وهو من كبار أهل السنة.

<sup>(</sup>١١) ك: . . فاطمة عليها السلام زوَّجه الله تعالى إياها. . .

<sup>(</sup>۱۲) ك (ص۱۹۲م): جبرئيل.

سبعين ألفا من الملائكة شهودا، فأوحى الله إلى شجرة طوبى انشرى ما فيك من الدر والجوهر (١)، ففعلت، فأوحى الله إلى الحور العين أن القطن، فلقطن منهن إلى يوم القيامة ، وأورد أخباراً كثيرة في ذلك.

وكان أولاده رضى الله عنه أشرف الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد أبيهم ("). وعن حذيفة بن اليمان (") قال: رأيت النبى صلى الله عليه وسلم أخّذ (") بيد الحسين بن على ، فقال: أيها الناس (") هذا الحسين (") ، ألا فاعرفوه وفضّلوه ، فوالله لجدّه أكرم على الله من جد يوسف بن يعقوب (") ، هذا الحسين جده (") في الجنة ، وجدته في الجنة ، ("وأمّه في الجنة ، وأبوه في الجنة ، وخاله في الجنة ، وخاله في الجنة ، وخاله في الجنة ، وخاله في الجنة ،

<sup>(</sup>١) ك: أن انثرى ما فيك من الدرر والجواهر...

<sup>(</sup>٢) ك: فلقطن، فهن يتهادين بينهن إلى يوم القيامة.

<sup>(</sup>٣) ك: وكان أولاده عليهم السلام أشرف الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وبعد أبيهم عليهم السلام.

<sup>(</sup>٤) س، ب: وعن حذيفة اليماني؛ ك: وعن حذيفة بن اليماني.

<sup>(</sup>٥) ن: آخذاً.

<sup>(</sup>٦) ك: الحسين عليه السلام، وقال: ياأيها الناس. .

<sup>(</sup>V) ك: الحسين بن على عليه السلام.

<sup>(</sup>٨) ك: من يوسف بن يعقوب

<sup>(</sup>٩) ك: هذا الحسين بن على عليه السلام جده. .

<sup>(</sup>٠-٠) ما بين النجمتين ساقط من (م).

وعمته في الجنة (١) ، وأخوه في الجنة ٥) ، وهو في الجنة ، ومحبوه (١) في الجنة ، ومحبو محبيه من الجنة .

وعن حذيفة " قال: بت عند النبى صلى الله عليه وسلم ذات ليلة، فرأيت عنده " شخصا، فقال لى: هل رأيت " قلت: نعم. قال: هذا " مَلَكُ لم ينزل إلى منذ بعثت، أتانى من الله، فبشرنى أن الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة.

والأخبار في ذلك كثيرة، وكان محمد بن الحنفية فاضلا عالما، حتى ادّعى قوم فيه الإمامة».

والجواب: أما الأمور الخارجية من نفس الإيمان والتقوى، فلا يحصل بها فضيلة عند الله تعالى، وإنما يحصل بها الفضيلة عند الله إذا كانت مُعينة على ذلك؛ فانها من باب الوسائل لا المقاصد، كالمال والسلطان والقوة والصحة ونحو ذلك، فإن هذه الأمور لا يفضّل بها الرجل عند الله إلا إذا أعانته على طاعة الله بحسب ما يعينه.

قَالَ الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ

الردّ عليه

<sup>(</sup>١) ك: وجدته في الجنة، وأبوه في الجنة، وأمه في الجنة، وعمه في الجنة، وعمته في الجنة، وعالمة في الجنة، وخالته في الجنة.

<sup>(</sup>٢) ك: ومحبوهم.

<sup>(</sup>٣) ك: وعن حذيفة بن اليماني . .

<sup>(</sup>٤) عنده: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٥) ك: مل: رأيته؟

<sup>(</sup>٦) ك: قلت: نعم يارسول الله، فقال صلى الله عليه وآله: هذا. .

<sup>(</sup>٧) ب: الخارجة.

شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [سورة الحجرات: ١٣].

وفى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه سئل: أى الناس أكرم؟ فقال: «أتقاهم لله». قيل: ليس عن هذا نسألك<sup>(7)</sup>. قال: «يوسف نبى الله بن يعقوب نبى الله بن إسحاق نبى الله بن إبراهيم خليل الله». قيل: ليس عن هذا نسألك<sup>(1)</sup>. قال: «أفعن<sup>(7)</sup> معادن العرب تسألونى<sup>(7)</sup>؟ خيارهم فى الجاهلية خيارهم فى الإسلام إذا فقهوا»<sup>(1)</sup>.

بيّن لهم أولا: أن أكرم الخلق عند الله أتقاهم، وإن لم يكن ابن نبى ولا أبا نبى، فإبراهيم صلّى الله عليه وسلم أكرم على الله من يوسف، وإن كان أبوه آزر، وهذا أبوه يعقوب. وكذلك نوح أكرم على الله من إسرائيل، وإن كان هذا أولاده أنبياء، وهذا أولاده ليسوا بأنبياء.

فلما ذكروا أنه ليس مقصودهم إلا الأنساب. قال لهم: فأكرم أهل الأنساب من انتسب إلى الأنبياء، وليس في ولد آدم مثل يوسف؛ فإنه نبى ابن نبى .

فلما أشاروا إلى أنه ليس مقصودهم إلا ما يتعلق بهم. قال: «أفعن معادن العرب تسألوني؟ الناس معادن كمعادن الذهب والفضة خيارهم في الإسلام إذا فقهوا» بيّن أن الأنساب كالمعادن، فإن الرجل يتولّد منه كما يتولد من المعدن الذهب / والفضة /.

۲۰۰/٤ ظ ۳٥٥

<sup>(</sup>١) ن: نسلك.

<sup>(</sup>٢) م: فعن.

<sup>(</sup>٣) ن: تسلوني.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢٠١/٤.

ولا ريب أن الأرض التى تُنبت الـذهب أفضل من الأرض التى تنبت الفضة. فهكذا من عُرف أنه يلد الأفاضل، كان أولاده أفضل ممن عُرف أنه يلد المفضول. لكن هذا سبب ومظنّة، وليس هو لازما، فربما تعطلت أرض الذهب، وربما قلّ نبتها، فحينئذ تكون أرض الفضة أحبّ إلى الإنسان من أرض معطّلة. والفضة الكثيرة أحبّ إليهم من ذهب قليل لا يماثلها في القدر.

فلهذا كانت أهل الأنساب" الفاضلة يُظنّ بهم الخير، ويكرمون لأجل ذلك. فإذا تحقق من أحدهم" خلاف ذلك، كانت الحقيقة مقدّمة على المظنّة. وأما [ما]" عند الله فلا يثبت على المظانّ ولا على الدلائل، إنما يثبت على ما يعلمه هو من الأعمال الصالحة، فلا يحتاج إلى دليل، ولا يجتزىء بالمظنة.

فلهذا كان أكرم الخلق عنده أتقاهم (أ). فإذا قُدُّر (أ) تماثل اثنين عنده في التقوى تماثلا في الدرجة، وإن كان أبو أحدهما أو ابنه أفضل من أبي الآخر أو ابنه، لكن إن حصل له بسبب نسبه زيادة في التقوى كان أفضل لزيادة تقواه.

ولهذا حصل لأزواج النبى صلى الله عليه وسلم \_ إذا قنتن لله ورسوله وعملن صالحا \_ لا لمجرد المصاهرة، بل لكمال الطاعة. كما أنهن لو أتين بفاحشة مبينة لضوعف لهن العذاب ضعفين، لقبح المعصية.

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: الأسباب، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) س، ب: من أحد. (٣) ما: ساقطة من (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>٤) م: أزكاهم. (٥) قدر: ساقطة من (م).

فإن ذا الشرف إذا ألزم نفسه التقوى، كان تقواه أكمل من تقوى غيره. كما أن المملك إذا عَدَل، كان عدله أعظم من عدل الرجل في أهله. ثم إن الرجل إذا قصد الخير قصداً جازماً (١)، وعمل منه ما يقدر عليه، كان له أجر كامل (١).

كما قال النبى صلى الله عليه وسلم فى الحديث الصحيح: «إن بالمدينة رجالاً" ما سرتم مسيراً ولا قطعتم واديا إلا كانوا معكم». قالوا: وهم فى المدينة؟ قال: «وهم بالمدينة، حبسهم العذر»().

ولهذا قال النبى صلى الله عليه وسلم فى الصحيح: «من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من اتبعه من غير أن ينقص من أجورهم شيئا، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الوزر مثل أوزار من اتبعه من غير أن ينقص من أوزارهم شيئا» (°). وهذا مبسوط فى موضع آخر.

<sup>(</sup>١) ن، م: حازما. (٢) ن، م، س: أجر عامل.

<sup>(</sup>٣) ن، س: ان بالمدينة لرجالا؛ م: إن بالمدينة لرجال.

<sup>(</sup>٤) الحديث عن أنس بن مالك رضى الله عنه في: البخارى ٢٦/٤ (كتاب الجهاد، باب من حبسه العذر عن الغزو)؛ سنن أبى داود ١٧/٣ ـ ١٨ (كتاب الجهاد، باب في الرخصة في القعود من العذر)؛ سنن ابن ماجة ٢٣/٢ (كتاب الجهاد، باب من حبسه العذر عن الجهاد)؛ المسند (ط. الحلبي) ٢٣/٣، ١٦٠، ٣٤١، ٣٠٠، وجاء حديث آخر بألفاظ مقاربة عن جابر بن عبدالله رضى الله عنه في: مسلم ١٥١٨/٣ (كتاب الإمارة، باب ثواب من حبسه عن الغزو مرض أو عذر آخر)؛ سنن ابن ماجة (في الموضع السابق).

<sup>(</sup>٥) الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه فى: مسلم ٢٠٦٠/٤ (كتاب العلم، باب من سنّ سنة حسنة أو سيئة ومن دعا إلى هدى أو ضلالة؛ سنن ابى داود ٢٨١/٤ - ٢٨٨ (كتاب السنة، باب لزوم السنة)؛ سنن الترمذى (ط. المدينة) ٥/١٤٩ كتاب العلم، باب فيمن دعا إلى هدى فاتبع أو إلى ضلالة)؛ سنن ابن ماجه ٥/١٥١ (المقدمة، باب من سنّ سنة حسنة أو سيئة)، المسند (ط. المعارف) ٣/١٨.

ولهذا لم يُثن الله على أحدٍ في القرآن بنسبه أصلا: لا عَلَى ولد نبى، ولا على أبى نبى، وإذا ذكر ولا على أبى نبى، وإذا أثنى على الناس بإيمانهم وأعمالهم. وإذا ذكر صنفاً وأثنى عليهم، فلما فيهم من الإيمان والعمل، لا لمجرد النسب.

ولما ذكر الأنبياء \_ ذكرهم في الأنعام \_ وهم ثمانية عشر، قال: ﴿ وَمِنْ اللَّهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ وَإِخْوَانِهِمْ وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [سورة الانعام: ٨٧]. فبهذا حصلت الفضيلة باجتبائه سبحانه وتعالى وهدايته إياهم إلى صراط مستقيم، لا بنفس القرابة.

وقد يُوجب النسب حقوقاً، ويوجب لأجله حقوقاً، ويعلق فيه أحكاما من الإيجاب والتحريم والإباحة، لكن الثواب والعقاب والوعد والوعيد على الأعمال لا على الأنساب.

ولما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى مَا عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ٣٣]، وقال: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيم الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم مُلْكاً عَظِيماً ﴾ [سورة النساء: ١٥]، كان هذا مدحا لهذا المعدن الشريف، لما فيهم من الإيمان والعمل الصالح.

ومن لم يتصف بذلك منهم لم يدخل في المدح (١)، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا النَّبُوَّةَ والْكِتَابَ فَمِنْهُم مُّهْتَدٍ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [سورة الحديد: ٢٦]، وقال تعالى: ﴿ وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَاقَ وَمِن ذُرِيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لَّنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴾ [سورة الصافات: ١١٣].

<sup>(</sup>١) عبارة «لم يدخل في المدح»: ساقطة من (س)، (ب).

وفى القرآن الثناء والمدح للصحابة بإيمانهم وأعمالهم فى غير آية، كقوله: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْـمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بإحْسَانٍ رَّضِىَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ [سورة التوبة: ١٠٠].

وقوله: ﴿لاَ يَسْتَوِى مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُوْلَـٰئِكَ أَعْظَمُ دَرجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْـحُسْنَىٰ﴾ [سورة الحديد: ١٠].

وقوله: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْـمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونِكَ تَحْتَ الشَّجَرَة فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً ﴾ [سورة الفتح: ١٨].

وقوله: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْـمُؤْمِنِينَ لِيزْدَادُوا إِيماناً مُّعَ إِيمَانِهِم ﴾ [سورة الفتح: ٤].

وقوله: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالَهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ اللَّهِ وَرضْوَاناً وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ \* والَّذِينَ تَبَوُّوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَ يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمًا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾ [سورة العشر: ١٠٨]. وقوله: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ [سورة الفتح: ٢٩] الآية.

وهكذا في القرآن الثناء على المؤمنين من الأمة: أولها وآخرها، على المتقين، والمحسنين، والمقسطين، والصالحين، وأمثال هذه الأنواع. وأما النسب ففي القرآن إثبات حقّ / لذوى القربى كما ذُكروا هم في

ص ۲۵٦

آية الخُمس والفيء. وفي القرآن أمر لهم (') بما يذهب عنهم الرجس ويطهّرهم تطهيرا. وفي القرآن الأمر بالصلاة على النبيّ صلى الله عليه وسلم، وقد فُسِّر ذلك بأن يُصلّى عليه وعلى آله. وفي القرآن الأمر بمحبة الله ومحبة رسوله، ومحبة أهله من تمام محبته. وفي القرآن أن أزواجه أمّهات المؤمنين.

وليس فى القرآن مدح أحدٍ لمجرد كونه من ذوى القربى وأهل البيت، ولا الثناء عليهم بذلك، ولا ذكر استحقاقه الفضيلة عند الله بذلك، ولا تفضيله على من يساويه فى التقوى بذلك.

وإن كان قد ذُكر ما ذكره من اصطفاء آل إبراهيم واصطفاء بنى إسرائيل، فذاك أمر ماض، فأخبرنا به في (أ) جعله عبرة لنا، فبيّن مع ذلك أن الجزاء والمدح بالأعمال.

ولهذا ذَكر ما ذكره من اصطفاء بنى إسرائيل، وذَكر ما ذكره مِنْ كفر مَنْ كفر مَنْ كفر مَنْ كفر مَنْ كفر منهم وذنوبهم وعقوبتهم، فذكر فيهم النوعين: الثواب والعقاب.

وهذا من تمام تحقيق أن النسب الشريف قد يقترن به المدح تارة، إن كان صاحبه من أهل الإيمان والتقوى، وإلا فإن ذم صاحبه أكثر، كما كان الذم لمن ذَمَّ من بنى إسرائيل وذرية إبراهيم، وكذلك المصاهرة.

قال تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لَلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَةً نُوحٍ وَامْرَأَةً لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئًا

<sup>(</sup>۱) ن، س، ب: لذوى القربي كما ذكروهم، وفي القرآن آية الخمس والفيء، وفي (ب: وفيه) أمر لهم. . . والمثبت وهو الصواب من (م).

<sup>(</sup>٢) ن، س: فاخبر بأنه في . . ؛ ب: فاخبر بأن في . . .

وَقِيلَ ادْخُلاَ النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ \* وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأَة فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ابْنِ لِي عِندَكَ بَيْتاً فِي السَجَنَّةِ وَنجِّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنجِّنِي مِن الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [سورة التحريم: ١١-١١].

وإذا تبين هذا فيقال: إذا كان الرجل أعجميا، والآخر من العرب، فنحن وإن كنا نقول مجملا: إن العرب أفضل جملة، فقد قال النبى صلى الله عليه وسلم فيما رواه أبو داود وغيره: «لا فضل لعربى على عجمى، ولا لعجمى على عربى، ولا لأبيض على أسود، ولا لأسود على أبيض إلا بالتقوى. الناس من آدم وآدم من تراب»(۱).

وقال: «إن الله قد أذهب عنكم عُبَّيَّة الجاهلية وفخرها بالأباء. الناس رجلان: مؤمن تقى، وفاجر شقى «٢٠).

ولذلك إذا كان الرجل من أفناء العرب [والعجم] "، وآخر من قريش، فهما عند الله بحسب تقواهما: إن تماثلا فيها تماثلا في الدرجة عند الله، وإن تفاضلا فيها تفاضلا في الدرجة. وكذلك إذا كان رجل من بني هاشم، ورجل من الناس أو العرب أو العجم، فأفضلهما عند الله أتقاهما، فإن تماثلا في التقوى تماثلا في الدرجة، ولا يفضل أحدهما عند الله لا أبيه، ولا ابنه، ولا بزوجته، ولا بعمه، ولا بأخيه.

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضي ٢٠٦/٤.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢١/١٥.

<sup>(</sup>٣) والعجم: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: فهم.

<sup>(</sup>٥) ن، س، ب: ورجل من أفناء قريش أو العرب، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٦) لا: ساقطة من (س)، (ب).

كما أن الرجلين إذا كانا عالِمَيْن بالطب أو الحساب أو الفقه أو النحو أو غير ذلك، فأكملهما بالعلم بذلك أعلمهما به، "فإن تساويا في ذلك تساويا في العلم، ولا يكون أحدهما أعلم بكون أبيه أو ابنه "أعلم من الأخر. وهكذا في الشجاعة والكرم والزهد والدين.

إذا تبين ذلك فالفضائل الخارجية لا عبرة بها عند الله تعالى"، إلا أن تكون سبباً في زيادة الفضائل الداخلية". وحينئذ فتكون الفضيلة بالفضائل الداخلية فلا اعتبار بها إن لم تكن صادرة عن الفضيلة النفسانية.

وإلا فمن صلّى، وصام، وقاتل، وتصدَّق بغير نيّـة خالصة، لم يفضل بذلك، فالاعتبار بالقلب.

كما فى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ألا إن فى الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد، ألا وهى القلب» ألى

<sup>(</sup>٠-٠): ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) ن: يكون ابنه او ابيه. (٢) ن، س، ب: الداخلة.

<sup>(</sup>٣) الحديث عن النعمان بن بشير رضى الله عنه في: البخارى ١٦/١ (كتاب الإيمان، باب فضل من استبراً لدينه) ونصه: والحلال بين والحرام بين وبينهما مشبّهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى المشبّهات استبراً لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حوّل الحمى يوشك أن يُواقعه، ألا وإن لكل ملك حمّى، ألا إن حِمَى الله في أرضه محارمه، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صَلَحت صَلَح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب، والحسديث مع اختسلاف في الألفاظ في: مسلم ١٢١٩ (كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات)؛ سنن ابن ماجة الحلال على المسند (ط. الحلبي) المسند (ط. الحلبي) على ٢٧١٨ (كتاب الفتن، باب الوقوف عند الشبهات)؛ المسند (ط. الحلبي)

وحينئذ فمن كان أكمل (أ) في الفضائل / النفسانية فهو أفضل مطلقا. وأهل السنة لا ينازعون (أ) في كمال على ، وأنه في الدرجة العليا من الكمال ، وإنما النزاع في كونه أكمل من الثلاثة (أ) ، وأحق بالإمامة منهم ، وليس فيما ذكره ما يدل على ذلك .

وهذا الباب للناس فيه طريقان:

منهم من يقول: إن تفضيل بعض الأشخاص على بعض عند الله لا يُعلم إلا بالتوقيف (١٠)؛ فإن حقائق ما في القلوب ومراتبها عند الله مما استأثر الله به، فلا يُعلم ذلك إلا بالخبر (٥) الصادق الذي يخبر عن الله.

ومنهم من يقول: قد يُعلم ذلك بالاستدلال.

وأهل السنة يقولون: إن كلا من الطريقين إذا أعطى حقه من السلوك دلً على أن كلاً من الثلاثة أكمل من على . ويقولون: نحن نقرر ذلك في عثمان، فإذا ثبت ذلك في عثمان، كان في أبي بكر وعمر بطريق الأولى ؛ فإن تفضيل أبي بكر وعمر على عثمان لم ينازع فيه أحد، بل(أ) وتفضيلهما عَلَى عثمان وعلى لم يتنازع أبي من له عند الأمة قدر: لا من الصحابة، ولا التابعين، ولا أئمة السنة، بل إجماع المسلمين [على من الصحابة، ولا التابعين، ولا أئمة السنة، بل إجماع المسلمين [على

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: أعظم.

<sup>(</sup>٢) م: لا يتنازعون.

<sup>(</sup>٣) م: أكمل الثلاثة.

<sup>(</sup>٤) ن، س: إلا بالتوقف.

<sup>(</sup>٥) ب: بخبر. .

<sup>(</sup>٦) بل: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٧) م: لم ينازع.

ذلك](۱) قرنا بعد قرن، أعظم من إجماعهم على إثبات شفاعة نبينا فى أهل الكبائر وخروجهم من النار، وعلى إثبات الحوض والميزان، وعلى قتال الخوارج ومانعى الزكاة، وعلى صحة إجارة العقار، وتحريم نكاح المرأة على عمتها وخالتها.

بل إيمان "أبى بكر وعمر وعدالتهما مما" وافقت عليه الخوارج - مع تعنتهم ـ وهم ينازعون فى إيمان على وعثمان . واتفقت الخوارج على تكفير على ، وقدحهم فيه أكثر " من قدحهم فى عثمان ، والزيدية بالعكس . والمعتزلة كان قدماؤهم يميلون إلى الخوارج ، ومتأخروهم يميلون إلى الزيدية . كما أن الرافضة "قدماؤهم يصرّحون بالتجسيم ، ومتأخروهم على قول الجهمية والمعتزلة . وكانت الشيعة الأولى لا يشكُون فى تقديم أبى بكر وعمر . وأما عثمان فكثير من الناس يفضّل عليه / عليًا . وهذا قول كثير من الكوفيين وغيرهم ، وهو القول الأول للثورى ، ثم رجع عنه . وطائفة أخرى لا تفضّل أحدهما على صاحبه .

وهو الذى حكاه ابن القاسم<sup>(1)</sup> عن مالك عمّن أدركه من المدنيين، لكن قال: ما أدركت أحدا ممن يُقتدى به يفضّل أحدهما على صاحبه. وهذا يحتمل السكوت عن الكلام فى ذلك، فلا يكون قولاً، وهو الأظهر، ويحتمل التسوية بينهما. وذكر ابن القاسم<sup>(1)</sup> عنه أنه لم يدرك

ظ٥٦ ظ

<sup>(</sup>١) على ذلك: زيادة في (ب).

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: بل على إيمان..

<sup>(</sup>٣) س: بما.

<sup>(</sup>٤) م: أعظم.

<sup>(</sup>٥) ن، م: الروافض. (٦) م: أبوالقاسم.

أحداً ممن يُقتدى به يشك في تقديم أبي بكر وعمر على عثمان وعلى.

وأما جمهور الناس ففضّلوا عثمان، وعليه استقر أمر<sup>(1)</sup> أهل السنة، وهـو مذهب أهل الحديث، ومشايخ الزهد والتصوف، وأئمة الفقهاء: كالشافعي وأصحابه، وأحمد وأصحابه، وأبي حنيفة وأصحابه، وإحدى الروايتين عن مالك وعليها أصحابه<sup>(1)</sup>.

قال مالك: لا أجعل من خاض فى الدماء كمن لم يخض فيها. وقال الشافعى وغيره: إنه بهذا قصد والى المدينة الهاشمى، ضرب مالك، وجعل طلاق المكره سبباً ظاهراً.

وهو أيضا مذهب جماهير أهل الكلام: الكرَّامية والكُلَّابية والأشعرية والمعتزلة.

وقال أيوب السختيانى: من لم يقدّم عثمان عَلَى على فقد أزرى بالمهاجرين والأنصار. وهكذا قال أحمد والدارقطنى وغيرهما: أنهم اتفقوا على تقديم عثمان. ولهذا تنازعوا فيمن لم يقدّم عثمان: هل يعد مبتدعا؟ على قولين، هما روايتان عن أحمد.

فإذا قام الدليل على تقديم عثمان كان ما سواه أوكد.

وأما الطريق التوقيفي (٢) فالنص والاجماع. أما النص ففى الصحيحين عن ابن عمر قال: كنا نقول ورسول الله صلى الله عليه وسلم حى: أفضل أمة النبى صلى الله عليه وسلم بعده أبو بكر ثم عمر ثم عثمان (١٠).

<sup>(</sup>١) م: وعليه استقرار..

<sup>(</sup>٢) س، ب: عن مالك وأصحابه.

<sup>(</sup>٣) ن، م: التوفيقي، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الأثر بمعناه من قبل وأوله هناك : كنا نفاضل. . الخ.

وأما الإجماع فالنقل الصحيح قد أثبت أن عمر قد جعل الأمر شورى في ستة، وأن ثلاثة تركوه لثلاثة: عثمان وعلى وعبدالرحمن، وأن الثلاثة اتفقوا على أن عبدالرحمن يختار واحداً منهما، وبقى عبدالرحمن ثلاثة أيام: حَلَف أنه لم ينم فيها كبير نوم (١) يشاور المسلمين.

وقد اجتمع (٢) بالمدينة أهل الحل والعقد، حتى أمراء الأنصار، وبعد ذلك اتفقوا على مبايعة عثمان بغير رغبة / ولا رهبة، فيلزم أن يكون عثمان هو الأحق، ومن كان هو الأحق كان هو الأفضل؛ فإن أفضل الخلق من كان أحق أن يقوم مقام رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وعمر.

وإنما قلنا: يلزم أن يكون هو الأحق، لأنه لو لم يكن ذلك للزم: إما جهلهم، وإما ظلمهم. فإنه إذا لم يكن أحق، وكان غيره أحق، فإن لم يعلموا ذلك كانوا جهّالا، وإن علموه، وعدلوا عن الأحق الله غيره، كانوا ظلمة. فتبين أن عثمان إن لم يكن أحق، لزم: إما جهلهم وإما ظلمهم، وكلاهما منتف، لأنهم أعلم بعثمان وعلى منّا، وأعلم بما قاله الرسول فيهما منا، وأعلم بما دلّ عليه القرآن في ذلك منا، ولأنهم خير القرون، فيمتنع أن نكون نحن أعلم منهم بمثل هذه المسائل، مع أنهم أحوج إلى علمها منا فإنهم لو جهلوا مسائل أصول دينهم وعلمناها نحن أكنا أفضل منهم، وذلك ممتنع.

<sup>(</sup>١) ن، س: كثيرا يوم، وهو تحريف، ب: كثيرا.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: أجمع، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) م: الأحوال، وهو تحريف؛ س، ب: الحق.

وكونهم علموا الحق وعدلوا عنه أعظم وأعظم؛ فإن ذلك قدح في عدالتهم، وذلك يمنع أن يكونوا خير القرون بالضرورة. ولأن القرآن أثنى عليهم ثناءً(۱) يقتضى غاية المدح، فيمتنع (۱) إجماعهم وإصرارهم على الظلم الذي هو ضرر في حق الأمة كلها؛ فإن هذا ليس ظلماً للممنوع من الولاية فقط، بل هو ظلم لكل من منع نفعه من ولاية الأحق بالولاية، فإنه إذا كان راعيان: أحدهما هو الذي يصلح للرعاية ويكون أحق بها، كان منعه من رعايتها يعود بنقص الغَنَم حقَّها من نفعه.

ولأن القرآن والسنة دلاً على أن هذه الأمة خير الأمم، وأن خيرها أوّلها، فإن كانوا مصرّين على ذلك، [لزم] أن تكون هذه الأمة شرائم، وأن لا يكون أوّلها خيرها.

ولأنّا<sup>(1)</sup> نحن نعلم أن المتأخرين ليسوا مثل الصحابة، فإن كان أولئك ظالمين مصرّين على الظلم، فالأمة كلها ظالمة، فليست خير الأمم.

وقد قيل لابن مسعود لما ذهب إلى الكوفة: من وليَّتم؟ قال: «وليَّنا أعلانا مهماً في أعلانا مهماً في الإسلام.

فإن قيل: قد يكون أحق بالإمامة، وعلى أفضل منه.

<sup>(</sup>١) م: بثناء.

<sup>(</sup>٢) ن، ش، ب: فيمنع.

<sup>(</sup>٣) لزم: ساقطة من (ن).

<sup>(</sup>٤) م: فإنا..

<sup>(</sup>٥) في دلسان العرب: دوالفُوق: مشتق رأس السهم حيث يقع الوَتَر،

قيل: أولا: هذا السؤال لا يمكن أن يورده أحد من الإمامية، لأن الأفضل عندهم أحق بالإمامة، وهذا قول الجمهور من أهل السنة.

وهنا مقامان: إما أن يُقال: الأفضل أحق بالإمامة، لكن يجوز تولية المفضول: إما مطلقا، وإما للحاجة. وإما أن يُقال: ليس كل من كان أفضل عند الله يكون أحق بالإمامة.

وكلاهما منتف هلهنا. أما الأولى، فلأن الحاجة إلى تولية المفضول في الاستحقاق كانت منتفية؛ فإن القوم كانوا قادرين على تولية على، وليس هناك من ينازع أصلا، ولا يحتاجون إلى رغبة ولا رهبة، ولم يكن هناك لعثمان شوكة تُخاف، بل التمكن من تولية هذا كان كالتمكن من تولية هذا. فامتنع أن يُقال: ما كان يمكن إلا تولية المفضول.

وإذا كانوا قادرين، وهم يتصرفون للأمة (١) لا لأنفسهم، لم يجز لهم (١) تفويت مصلحة الأمة من ولاية الفاضل؛ فإن الوكيل والولى المتصرف لغيره، ليس له أن يعدل عمّا هو أصلح لمن ائتمنه، مع كونه قادراً على ص٧٥٧ تحصيل المصلحة، فكيف إذا كانت قدرته على الأمرين / سواء.

وأما الثاني، فلأن النبي صلى الله عليه وسلم أفضل الخلق، وكل من كان به أشبه فهو أفضل ممن لم يكن كذلك. والخلافة كانت خلافة نبوة، لم تكن مُلكا، فمن خلف النبي وقام مقامه كان أشبه به، ومن كان أشبه به كان أفضل، فالذي يخلفه أشبه به من غيره، والأشبه به أفضل، فالذي بخلفه أفضل.

<sup>(</sup>١) ن، م، س: للإمامة، والمثبت من (ب).

<sup>(</sup>Y) لهم: ساقطة من (س)، (ب).

وأما الطريق النظرية فقد ذكر ذلك من ذكره من العلماء، فقالوا: عثمان كان أعلم بالقرآن، وعلى أعلم بالسنة، وعثمان أعظم جهاداً بماله، وعلى أعظم جهادا بنفسه، وعثمان أزهد في الرياسة، وعلى أزهد في المال، وعثمان أورع عن الدماء (أ)، وعلى أورع عن الأموال، وعثمان حصل له من جهاد نفسه (أ) حيث صبر عن القتال ولم يقاتل مالم يحصل مثله لعلى .

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «المجاهد من جاهد نفسه في ذات الله» ".

وسيرة (أ) عثمان في الولاية كانت (أ) أكمل من سيرة على، فقالوا: فثبت أن عثمان أفضل، لأن علم القرآن أعظم / من علم السنة.

وفى صحيح مسلم \_ وغيره \_ أنه قال: «يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواء فأعلمهم بالسنة»(١٠).

وعثمان جمع القرآن كله بلاريب، وكان أحيانا يقرؤه في ركعة. وعلى قد اختلف فيه: هل حفظ القرآن كله أم لا؟

Y . £ /£

<sup>(</sup>١) م: أورع في الدنيا.

<sup>(</sup>٢) م: من جهاده نفسه.

<sup>(</sup>٣) الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن فَضَالة بن عُبيد رضى الله عنه في: سنن الترمذي . ٨٩/٣ (كتاب فضائل الجهاد، باب ما جاء في فضل من مات مرابطا). وقال الترمذي: ووفى الباب عن عقبة بن عامر وجابر. حديث فضالة بن عبيد حديث حسن صحيح». والحديث أيضا في: المسند (ط. الحلبي) ٢٠/٦، ٢١، ٢٢.

<sup>(</sup>٤) ن، س: وسيّما؛ ب: وسير.

<sup>(</sup>o) ن، س، ب: كان. ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٦) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢٨٠/٤.

والجهاد بالمال مقدّم على الجهاد بالنفس، كما فى قوله تعالى: ﴿ وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِى سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ سورة التوبة: ١١] الآية، وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِى سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمُ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ [سورة التوبة: ٢٠] الآية، وقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجِرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِى سَبِيلِ اللَّهِ والَّذِينَ آوَوًا وَنصَرُوا أُولَئِكَ وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِى سَبِيلِ اللَّهِ والَّذِينَ آوَوًا وَنصَرُوا أُولَئِكَ وَجَاهَدُهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضِ ﴾ [سورة الانفال: ٧٧] ".

وذلك لأن الناس يقاتلون دون أموالهم؛ فإن المجاهد بالمال قد أخرج ماله حقيقة لله، والمجاهد بنفسه لله يرجو النجاة، لا يوافق أنه يقتل فى الجهاد. ولهذا أكثر القادرين على القتال يهون على أحدهم أن يُقَاتِل، ولا يهون عليه إخراج ماله، ومعلوم أنهم كلهم جاهدوا بأموالهم وأنفسهم، لكن منهم من كان جهاده بالمال أعظم، ومنهم من كان جهاده بالنفس أعظم.

وأيضا فعثمان له من الجهاد بنفسه بالتدبير فى الفتوح ما لم يحصل مثله لعلى، مثله لعلى، وله من الهجرة إلى أرض الحبشة ما لم يحصل مثله لعلى، وله من الذهاب إلى مكة يوم صلح الحديبية ما لم يحصل مثله لعلى، وإنما بايع النبى صلى الله عليه وسلم بيعة الرضوان لمّا بلغه أن المشركين قتلوا عثمان، وبايع بإحدى يديه عن عثمان، وهذا من أعظم الفضل، حيث بايع عنه النبى صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>۱) ن، م، س: والذين آووا ونصرا أولئك هم المؤمنون حقا. وهو خطاً، والصواب ما أثبته من (ب).

وأما الزهد والورع في الرياسة والمال، فلاريب أن عثمان تولّى ثنتي عشرة سنة، ثم قصد الخارجون عليه قتله، وحصروه وهو خليفة الأرض، والمسلمون كلهم رعيته، وهو مع هذا لم يقتل مسلماً، ولا دفع عن نفسه بقتال مبل صبر حتى قُتل.

لكنه في الأموال كان يعطى لأقاربه من العطاء ما لا يعطيه لغيرهم، وحصل منه نوع توسّع في الأموال، وهو رضى الله عنه ما فعله إلا متاوّلا فيه (۱)، له اجتهاد وافقه عليه جماعة (۱) من الفقهاء، منهم من يقول: إن ما أعطاه الله للنبي من الخمس والفيء هو لمن يتولّى الأمر بعده، كما هو قول أبي ثور وغيره. ومنهم من يقول: ذوو القربي المذكورون في القرآن هم ذوو قربي الإمام. ومنهم من يقول: الإمام العامل على الصدقات يأخذ منها مع الغني. وهذه كانت مأخذ (۱) عثمان رضى الله علم، كما هو منقول عنه. فما فعله هو نوع تأويل يراه طائفة من العلماء.

وعلى رضى الله عنه لم يخص أحداً من أقاربه بعطاء، لكن ابتدأ بالقتال لمن لم يكن متبدئا له بالقتال أن حتى قُتل بينهم ألوف مؤلفة من المسلمين، وإن كان ما فعله هو متأوّل فيه تأويلا وافقه عليه طائفة من العلماء. وقالوا: إن هؤلاء بغاة، والله تعالى أمر بقتال البغاة بقوله: ﴿فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي ﴾ [سورة الحجرات: ٩].

<sup>(</sup>١) ن، م، س: . . مافعله متأول فيه .

<sup>(</sup>٢) م: طائفة.

<sup>(</sup>٣) ن: مآخذ. ومعنى المثبت: أن هذه هي الطريقة التي أخذ بها عثمان رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٤) بالقتال: ساقطة من (س)، (ب).

لكن نازعه أكثر العلماء، كما نازع عثمان أكثرهم، وقالوا إن الله تعالى قال: ﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمُما فَإِن بَعْتُ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأَخْرَىٰ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِي إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ ﴾ الآية [سورة الحجرات: ٩].

قالوا: فلم يأمر الله بقتال البغاة ابتداءً، بل إذا وقع قتال بين طائفتين من المؤمنين فقد أمر الله بالإصلاح بينهما، فإن بغت إحداهما على الأخرى قُوتلت. ولم يقع الأمر كذلك.

ولهذا قالت عائشة رضى الله عنها: «ترك الناس العمل بهذه الآية»، رواه مالك بإسناده المعروف عنها(١).

ومذهب أكثر العلماء أن قتال البغاة لا يجوز [إلا] أن يبتدؤوا<sup>(۱)</sup> الإمام بالقتال، كما فعلت الخوارج مع على، فإن قتاله الخوارج متفق عليه بين العلماء، ثابت بالأحاديث الصحيحة عن النبى صلى الله عليه وسلم، بخلاف قتال صفين، فإن أولئك لم يبتدؤوا بقتال، بل امتنعوا عن مبايعته.

<sup>(</sup>۱) لم أجد هذا الأثر مروياً عن مالك، ولكن جاء في سنن البيهةي ١٧٢/٨ (ط. حيدرآباد، ١٢٥٤) عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: ما رأيت مثل ما رغبت عنه هذه الأمة من هذه الآية: (وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله). وذكر هذا الأثر السيوطي في والدر المنثور، ١٧/٦ وقال: أخرجه ابن مردويه والبيهقي في سننه.

<sup>(</sup>٢) ن، س: لا يجوز أن يبتدؤوا . ؛ م: لا يجوز أن يبتدأ . . وهو خطأ، والصواب ما أثبته من (ب).

ولهـذا كان أثمة السنة، كمالك وأحمد وغيرهما، يقولون: إن قتاله للخوارج مأمور به، وأما قتال الجمل وصفّين فهو قتال فتنة.

فلو قال قوم: نحن نقيم الصلاة ونؤتى الزكاة، ولا ندفع زكاتنا إلى الإمام، ونقوم بواجبات الإسلام (١)، لم يجز / للإمام قتلهم عند أكثر ٤٠٠/٤ العلماء، كأبى حنيفة وأحمد.

وأبوبكر الصدِّيق رضى الله عنه إنما قاتل مانعى الزكاة لأنهم امتنعوا عن أداثها مطلقاً، وإلا فلو قالوا: نحن نؤدِّيها بأيدينا ولا ندفعها إلى أبى بكر، لم يجز قتالهم عند الأكثرين، كأبى حنيفة وأحمد وغيرهما.

ولهذا كان علماء الأمصار على أن القتال / كان قتال فتنة، وكان من ظههه قعد عنه أفضل ممن قاتل فيه. وهذا مذهب مالك وأحمد وأبى حنيفة والأوزاعى، بل والثورى ومن لا يحصى عدده، مع أن أبا حنيفة ونحوه من فقهاء الكوفيين ـ فيما نقله القدورى وغيره ـ عندهم لا يجوّز قتال البغاة، إلا إذا ابتدؤوا الإمام بالقتال، وأما إذا أدّوا الواجب من الزكاة وامتنعوا عن دفعها إليه، لم يجز قتالهم.

وكذلك مذهب أحمد وغيره، وهكذا جمهور الفقهاء، على أن ذوى القربى هم قربى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنه ليس للإمام ما كان للنبى صلى الله عليه وسلم (٢٠).

والمقصود أن كليهما \_ رضى الله عنه \_ وإن كان ما فعله فيه هو متأوّل

<sup>(</sup>١) م: إلى إمام يقوم بواجبات الإسلام، وهو تحريف.

 <sup>(</sup>٢) في هامش (م) أمام هذا الموضع كتب ما يلى: (قف على بيان الوجوه التي يرجّع بها عثمان على طيّة رضي الله تعالى عنهما، ويرجع بها شيعة عثمان على شيعة عليّه.

مجتهد، يوافقه عليه طائفة من العلماء المجتهدين، الذين يقولون بموجب العلم والدليل، ليس لهما عمل يتهمون فيه (١)، لكن اجتهاد عثمان كان أقرب إلى المصلحة وأبعد عن المفسدة؛ فإن الدماء خطرها أعظم من الأموال.

ولهذا كانت خلافة عثمان هادية مهدية ساكنة ، والأمة فيها متفقة ، وكانت ست سنين لا يُنكر الناس عليه شيئا ، ثم أنكروا أشياء في الست الباقية ، وهي دون ما أنكروه عَلَى على من حين تولّى ، والذين خرجوا على عثمان طائفة من أوباش الناس ، وأما على فكثير من السابقين الأولين لم يتبعوه ولم يبايعوه ، وكثير من الصحابة والتابعين قاتلوه ، وعثمان في خلافته في خلافته لم يُقتل كافر ولم تُفتح مدينة .

فإن كان ما صدر عن الرأى، فرأى عثمان أكمل، وإن كان عن القصد، فقصده أتم.

قالوا: وإن كان على تزوج بفاطمة رضى الله عنهما، فعثمان قد زوّجه النبى صلى الله عليه وسلم ابنتين من بناته، وقال: «لو كان عندنا ثالثة لزوجناها عثمان ") وسُمِّى ذو النورين " بذلك، إذ لم يعرف أحد جمع بين بنتى نبى غيره.

<sup>(</sup>۱) ن، م، س، ب: ليس لهم عمل يتوهمون فيه، وهو كلام غير مستقيم ولعل ما أثبته هو الصواب. (۲) م: وقاتل.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيها مضى ١٤٦/٤.

<sup>(</sup>٤) س، ب: ذا النورين؛ ن، م: ذي النورين، والصواب ما أثبته.

وقد صاهر النبی صلی الله علیه وسلم من بنی أمیّة من هو دون عثمان: أبو العاص بن الربیع، فرّوجه زینب أکبر بناته، وشکر مصاهرته محتجّا به عَلَی علیّ، لما أراد أن یتزوج بنت أبی جهل، فإنه قال: «إن بنی المغیرة استأذنونی فی أن ینکحوا فتاتهم علیّ بن أبی طالب، وإنی ۲۹۹/۱۷ آذن، ثم لا آذن، ثم لا آذن، إلا أن یرید ابن أبی طالب أن یطلّق ابنتی ویتزوج ابنتهم. والله لا تجتمع بنت رسول الله وبنت عدو الله عند رجل أبدا، إنما فاطمة بضعة منی یریبنی ما أرابها(۱)، ویؤذینی ما آذاها» ثم ذکر صهراً له من بنی عبد شمس فأثنی علیه وقال: «حدّثنی فصدقنی، ۱۱۷/۱۶ ووعدنی فوفی لی ۱۱۰۰».

وهكذا مصاهرة عثمان له، لم يزل فيها حميدا، لم يقع منه "ما يعتب عليه فيها، حتى قال: «لو كان "عندنا ثالثة لزوّجناها عثمان».

وهذا يدل على أن مصاهرته للنبى صلى الله عليه وسلم أكمل من مصاهرة على له (°). وفاطمة كانت أصغر بناته، وعاشت بعده، وأصيبت به، فصار لها من الفضل ما ليس لغيرها. ومعلوم أن كبيرة البنات في العادة تزوَّج قبل الصغيرة، فأبو العاص تزوِّج أولاً زينب بمكة، ثم عثمان تزوِّج برُقيَّة وأم كلثوم: واحدةً بعد واحدة.

<sup>(</sup>١) ن،م: مارايها.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضى ١٤٥/٤.

<sup>(</sup>۳) ن، م، س: منها.

<sup>(</sup>٤) ن، م: كانت.

<sup>(</sup>٥) في جميع النسخ: أكمل من مصاهرته لعلى. ولعل ما أثبته يستقيم به الكلام.

قالوا: وشيعة عثمان المختصون به كانوا أفضل من شيعة على المختصين به، وأكثر خيرا، وأقل شرا. فإن شيعة عثمان أكثر ما نقم عليهم من البدع انحرافهم عن على، وسبّهم له على المنابر(۱)، لمّا جرى بينهم وبينه من القتال ما جرى، لكن مع ذلك لم يكفّروه ولا كفّروا من بحه.

وأما شيعة على ففيهم من يكفّر الصحابة والأمة ويلعن" أكابر الصحابة ما هو أعظم" من ذاك بأضعاف مضاعفة.

وشيعة عثمان تقاتل الكفّار، والرافضة لا تقاتل الكفّار، وشيعة عثمان لم يكن فيهم زنديق ولا مرتد، وقد دخل في شيعة على من الزنادقة والمرتدّين / ما لا يحصى عدده إلا الله تعالى.

وشيعة عثمان لم توال الكفّار، والرافضة يوالون اليهود والنصارى والمشركين على قتال المسلمين، كما عُرف منهم وقائع (4).

وشيعة عثمان ليس فيهم من يُدّعى فيه الإلهية ولا النبّوة، وكثير من الداخلين في شيعة على من يُدّعى نبوته أو إللهيته.

وشيعة عثمان ليس فيهم من قال: إن عثمان إمام معصوم ولا منصوص عليه، والرافضة تزعم أن عليًا منصوص عليه معصوم.

<sup>(</sup>١) م: وسبّه على المنابر.

<sup>(</sup>۲) ن، س، ب: ولعنه. .

<sup>(</sup>٣) ن: أكبر؛ س، ب: أكثر.

 <sup>(</sup>٤) ب: كما قد عرف عنهم في وقائع.

وشيعة عثمان متفقة على تقديم أبى بكر وعمر وتفضيلهما عَلَى عثمان، وشيعة على المتأخرون أكثرهم يذمّونهما ويسبّونهما، وأما الرافضة فمتفقة على بغضهما وذمهما، وكثير منهم يكفّرونهما، وأما الزيدية فكثير منهم أيضا يذمّهما ويسبّهما، بل ويلعنهما، وخيار الزيدية الذين يفضّلونه (۱) عليهما، ويذمّون عثمان أو يقعون فيه.

وقد كان أيضا في شيعة عثمان من يؤخّر الصلاة عن وقتها: يؤخر الظهر أو العصر. ولهذا لما تولّى بنو العباس كانوا أحسن مراعاة للوقت من بنى أمية، لكن شيعة على المختصون به، الذين لا يقرّون بإمامة أحدٍ من الأثمة الثلاثة وغيرهم، أعظم تعطيلا للصلاة، بل ولغيرها من الشرائع، وأنهم لا يصلّون جمعة ولا جماعة، فيعطلون المساجد، ولهم في / تقديم العصر والعشاء وتأخير المغرب ما هم أشد انحرافاً فيه من أولئك"، وهم مع هذا يعظّمون المشاهد مع تعطيل المساجد مضاهاة للمشركين وأهل الكتاب، الذين كانوا إذا مات فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً، فأين هذا من هذا ؟!

فالشر والفساد الذى فى شيعة على أضعاف أضعاف الشر والفساد الذى فى شيعة عثمان، والخير والصلاح الذى فى شيعة عثمان، وأضعاف أضعاف الخير الذى فى شيعة على . وبنو أمية كانوا شيعة

ص ۲۵۸

<sup>(</sup>١) ن، م، س: الذين يفضلون.

<sup>(</sup>٢) ن، س: أشد انحرافا فيه من الشيعة من أولئك؛ م: أشد انحرافا فيه عن الشيعة من أولئك. والصواب ما أثبته من (ب).

<sup>(</sup>مه) : ما بين النجمتين ساقط من (م).

عثمان"، فكان الإسلام وشرائعه في زمنهم أظهر وأوسع مما كان بعدهم.

وفى الصحيحين عن جابر بن سَمُرة أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: « لا يزال هذا الأمر عزيزا إلى اثنى عشر خليفة كلهم من قريش». ولفظ البخارى: «اثنى عشر أميراً». وفى لفظ: «لا يزال أمر الناس ماضياً ولهم اثنا عشر رجلاً». وفى لفظ: «لا يزال الإسلام عزيزا إلى اثنى عشر خليفة كلهم من قريش»(۱).

وهكذا كان، فكان الخلفاء: أبوبكر وعمر، وعثمان، وعلى، ثم تولى من اجتمع الناس عليه وصار له عزّ ومنعة: معاوية، وابنه يزيد، ثم عبدالملك وأولاده الأربعة، وبينهم عمر بن عبدالعزيز. وبعد ذلك حصل في دولة الإسلام من النقص ما هو باقي إلى الآن؛ فإن بني أمية تولّوا على جميع أرض الإسلام، وكانت الدولة في زمنهم عزيزة "، والخليفة يُدعى باسمه: عبدالملك، وسليمان، لا يعرفون عضد الدولة، ولا عزّ الدين، وبهاء الدين "، وفلان الدين، وكان أحدهم هو الذي يصلّى بالناس الصلوات " الخمس، وفي المسجد يعقد الرايات، ويؤمّر الأمراء، وإنما يسكن داره، لا يسكنون الحصون، ولا يحتجبون عن " الرعية.

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيها مضى ٥٣٣/٣ ـ ٥٣٤.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: عربية، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) م: ولا عز الدولة ويهاء الدولة.

<sup>(</sup>٤) س، ب: يصلى بالصلوات. .

<sup>(</sup>٥) ن، س، ب: على . .

وكيان من أسباب ذلك أنهم كانبوا في صدر الإسلام في القرون المفضلة: قرن الصحابة، والتابعين، وتابعيهم. وأعظم ما نقمه الناس على بني أمية شيئان: أحدهما: تكلّمهم في على. والثاني تأخير الصلاة عن وقتها.

ولهذا رؤى عمر بن مرّة الجملي بعد موته، فقيل له: ما فعل الله بك ؟ قال: غفر لي بمحافظتي على الصلوات في مواقيتها، وحبّي (١) عليّ بن أبي طالب. فهذا حافظ على هاتين السنتين " حين ظهر خلافهما، فغفر الله له بذلك. وهكذا شأن من تمسّك "بالسنّة إذا ظهرت بدعة، مثل من تمسَّك " بحب الخلفاء الثلاثة حيث يظهر خلاف ذلك وما أشبهه.

ثم كان من نعم الله سبحانه ورحمته بالإسلام أن الدولة لما انتقلت إلى بنى هاشم صارت في بني العباس؛ فإن الدولة الهاشمية أول ما ظهرت (٢) كانت الدعوة إلى الرضا من آل محمد، وكانت شيعة الدولة (١) محبين لبني هاشم، وكان الذي تولَّى الخلافة من بني هاشم يعرف قدر الخلفاء الراشدين والسابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، فلم يظهر في دولتهم إلا تعظيم الخلفاء الراشدين، وذكرهم عَلَى المنابر، / والثناء Y.V/E عليهم (٥)، وتعظيم الصحابة، وإلا فلو تولَّى - والعياذ بالله - رافضي يسبّ الخلفاء والسابقين الأولين لقلب الإسلام.

<sup>(</sup>١) م: . . محافظتي على الصلوات وحبى . .

<sup>(</sup>٢) م: على هذين الشيئين. (ه. ه) : ما بين النجمتين ساقط من (س)، (ب). (٣) م: . . الهاشمية لما ظهرت . .

<sup>(</sup>٤) م: فكانت الدولة..

م: وذكرهم على بالبر والثناء خلفهم.

<sup>- 749 -</sup>

ولكن دخل في غمار الدولة من كانوا لا يرضون باطنه، ومن كان لا يمكنهم دفعه، كما لم يمكن عليًّا قمع الأمراء الذين هم أكابر عسكره، كالأشعث بن قيس، والأشتر النخعى، وهاشم المرقال وأمثالهم.

ودخل من أبناء المجوس، ومن فى قلبه غِلَّ على الإسلام من أهل البدع والزنادقة، وتتبعهم المهدى بقتلهم (١)، حتى اندفع بذلك شرَّ كبير (١)، وكان من خيار خلفاء بنى العباس.

وكذلك الرشيد" كان فيه من تعظيم العلم والجهاد والدين، ما كانت به دولته من خيار دول بنى العباس، وكأنها كانت تمام سعادتهم، فلم ينتظم بعدها الأمر لهم، مع أن أحداً من العباسيين لم يستولوا على الأندلس، ولا على أكثر المغرب، وإنما غلب بعضهم على إفريقية مدة، ثم أُخذت منهم.

بخلاف أولئك، فإنهم استولوا على جميع المملكة الإسلامية، وقهروا جميع أعداء الدين، وكانت جيوشهم جيشاً بالأندلس يفتحه، وجيشا ببلاد الترك يقاتل القان الكبير"، وجيشاً ببلاد العبيد"، وجيشاً بالرض الروم، وكان الإسلام في زيادة وقوة، عزيزاً في جميع الأرض.

وهذا تصديق ما أخبر به النبي صلى الله عليه وسلم حيث قال: «لا

<sup>(</sup>١) ن: يقتلهم.

<sup>(</sup>٢) م: كثير.

<sup>(</sup>٣) الرشيد: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) م: الكثير.

<sup>(</sup>٥) م: العبد.

يزال هذا الدين عزيزا ما تولّى اثنا عشر خليفة كلهم من قريش»(۱). وهؤلاء الاثنا عشر خليفة هم المذكورون في التوراة، حيث قال في بشارته بإسماعيل: «وسيلد اثني عشر عظيما».

ومن ظن أن هؤلاء الاثنى عشر هم الذين تعتقد الرافضة إمامتهم فهو في غاية الجهل؛ فإن هؤلاء ليس فيهم من كان له سيف إلا على بن أبى طالب"، ومع هذا فلم يتمكّن في خلافته من غزو الكفّار، ولا فتح مدينة، ولا قتل كافراً، بل كان المسلمون قد اشتغل بعضهم بقتال بعض، حتى طمع فيهم الكفّار بالشرق والشام، من المشركين وأهل الكتاب، حتى يقال إنهم أخذوا بعض بلاد المسلمين"، وإن بعض الكفّار كان يُحمل إليه كلامٌ حتى يكفّ عن المسلمين، فأى عز للإسلام في هذا، والسيف يعمل في المسلمين، وعدوهم قد طمع فيهم ونال منهم ؟!

وأما سائر الأئمة غير على، فلم يكن لأحدٍ منهم سيف، لا سيما المنتظر، بل هو عند من يقول بإمامته: / إما خائف عاجز، وإما هارب (١٠ ظ ٣٥٨ مختفٍ من أكثر من أربعمائة سنة، وهو لم يهد ضالاً، ولا أمر بمعروف، ولا نهى عن منكر، ولا نصر مظلوما، ولا أفتى أحداً في مسألة، ولا حكم

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث قبل صفحات، وسبق فيها مضى ٣/ ٥٣٣.

<sup>(</sup>٢) المقصود هنا أن علي بن أبي طالب رضي الله عنه كان هو الوحيد من الأثمة الاثنى عشر الذي تولّى الخلافة وكانت له رئاسة الدولة، والسلطة على جيوش المسلمين.

<sup>(</sup>٣) ن، م: الإسلام. (٤) م: أو هارب...

فى قضية، ولا يُعسرف له وجود، فأى فائدة حصلت من هذا لو كان موجودا، فضلا عن أن يكون الإسلام به عزيزا ؟!

"ثم إن النبى صلى الله عليه وسلم أخبر أن الإسلام لا يزال عزيزا"، ولا يزال أمر هذه الأمة مستقيما" حتى يتولّى اثنا عشر خليفة، [فلو كان المراد بهم هؤلاء الاثنا عشر]" وآخرهم المنتظر، وهو موجود الآن إلى أن يظهر عندهم، كان" الإسلام لم يزل عزيزاً في الدولتين الأموية والعبّاسية، وكان عزيزا وقد خرج الكفّار بالمشرق والمغرب، وفعلوا بالمسلمين ما يطول وصفه، وكان الإسلام لا يزال عزيزا إلى اليوم وهذا خلاف ما دلّ عليه الحديث.

وأيضا فالإسلام عند الإمامية هو ما هم عليه، وهم أذل فرق الأمة، فليس في أهل الأهواء أذل من الرافضة، ولا أكتم لقوله منهم، ولا أكثر استعمالا للتقيّة (١) منهم، وهم على زعمهم - شيعة الاثنى عشر، وهم في غاية الذل، فأى عز للإسلام بهؤلاء الاثنى عشر على زعمهم ؟!

وكثير من اليهود إذا أسلم يتشيّع، لأنه رأى فى التوراة ذكر الاثنى عشر، "فظن أن هؤلاء هم أولئك، وليس الأمر كذلك، بل الاثنا عشر هم" الذين وُلُوا على الأمة من قريش ولاية عامة، فكان الإسلام فى زمنهم عزيزا، وهذا معروف.

<sup>(</sup>مع): ما بين النجمتين ساقط من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>١) مستقيها: ساقطة من (س)، (ب). (٢) ما بين المعقوفتين ساقط من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) م: أن؛ ب: أكان (٤) س: للنفقة، وهو تحريف؛ ب: للنفاق.

<sup>(</sup>مع): ما بين النجمتين ساقط من (س)، (ب).

وقد تأوّل ابن هبيرة (١) الحديث على أن المراد أن قوانين المملكة باثنى عشر، مثل الوزير والقاضى ونحو ذلك. وهذا ليس بشيء، بل الحديث على ظاهره لا يحتاج إلى تكلّف.

وآخرون قالوا فيه مقالة ضعيفة ، كأبى الفرج بن الجوزى وغيره . ومنهم من قال : لا أفهم معناه كأبى بكر بن العربى .

وأما مروان وابن الزبير فلم يكن لواحد " منهما ولاية عامة ، بل كان زمنه زمن فتنة ، لم يحصل فيها من عزّ الإسلام وجهاد أعدائه ما يتناوله الحديث.

ولهذا جعل طائفة / من الناس خلافة على من هذا الباب. وقالوا: ١٨٠٠ لم تثبت بنص ولا إجماع. وقد أنكر الإمام أحمد وغيره على هؤلاء، وقالوا: «من لم يربع بعلى في الخلافة فهو أضل من حمار أهله». واستدل على ثبوت خلافته بحديث سفينة عن النبي صلى الله عليه وسلم. قال: «تكون خلافة النبوة ثلاثين سنة ثم تكون ملكا». فقيل للراوى: إن بنى أمية يقولون: إن عليًا لم يكن خليفة. فقال: كذبت أستاه بنى الزرقاء» (٣) والكلام على هذه المسألة لبسطه موضع آخر.

<sup>(</sup>۱) سمى بابن هبيرة عدة أشخاص، ولكنى أرجح أن الذي يقصده ابن تيمية هو ابن هبيرة الوزير وهو يحيى بن هبيرة بن محمد بن هبيرة الذهلى الشيباني، أبو المظفر، عون الدين، من كبار الوزراء في الدولة العباسية، عالم بالفقه والأدب، ولد سنة ٤٩٩ وتوفى سنة ٥٦٠، كان ابخوزى من تلاميذه وجمع ما استفاده منه في كتاب. انظر ترجمته في: وفيات الأعيان ٥/٤٧٤ . ٢٢٢/٩ الأعلام ٢٢٢/٩٠.

<sup>(</sup>٢) س، ب: لأحد...

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيها مضى ١/٥١٥، ٥٣٧.

والمقصود هنا أن الحديث الذي فيه ذكر الاثنى عشر خليفة ، سواء قُدِّر أن عليًا دخل فيه ، أو قُدِّر أنه لم يدخل ، فالمراد بهم من تقدَّم من الخلفاء من قريش ، وعلى أحق الناس بالخلافة في زمنه بلا ريب عند أحد من العلماء .

## فصـــل

إذ تبين هذا، فما ذكره من فضائله، التي هي عند الله فضائل، فهي حق. لكن للثلاثة ما هو أكمل منها.

وأما ما ذكره من الفضيلة بالقرابة، فعنه أجوبة:

أحدها: أن هذا ليس هو عند الله فضيلة، فلا عبرة به؛ فإن العباس أقرب منه نسباً، وحمزة من السابقين الأولين من المهاجرين، وقد رُوى أنه «سيد الشهداء»(١)، وهو أقرب نسبا منه.

وللنبى صلى الله عليه وسلم من بنى العمّ عدد كثير، كجعفر، وعقيل، وعبيدالله، والفضل، وغيرهم من بنى العباس. وكربيعة، وأبى سفيان بن الحارث بن عبدالمطلب.

ما ذكسره من

الفضيلة بالقرابة

عنه أجوبة الأول

<sup>(</sup>۱) ذكر الهيشمى في دمجمع الزوائد، ٢٦٨/٩ عن على بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دسيد الشهداء حمزة بن عبدالمطلب، قال الهيشمى: درواه الطبراني وفيه على بن الحزور وهو متروك، ثم قال الهيشمى: دوعن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دسيد الشهداء حمزة بن عبدالمطلب، ورجل قام إلى إمام جاثر ونهاه فقتله، قال الهيشمى: درواه الطبراني في الأوسط وفيه ضعف.

<sup>(</sup>Y) ن، م: وكعبد الله.

وليس هؤلاء أفضل من أهل بدر، ولا من أهل بيعة الرضوان، ولا من السابقين الأولين، إلا من تقدّم بسابقته، كحمزة وجعفر؛ فإن هذين - رضى الله عنهما - من السابقين الأولين. وكذلك عبيدة بن الحارث الذى استشهد يوم بدر.

وحينئذ فما ذكره من فضائل فاطمة والحسن والحسين لا حجة فيه، مع أن هؤلاء لهم من الفضائل الصحيحة ما لم يذكره هذا المصنف، ولكن ذكر ما هو كذب، كالحديث الذى رواه أخطب وكن خوارزم: أنّه لما تزوج على بفاطمة زوّجه الله إياها من فوق سبع سمنوات، وكان الخاطب جبريل، وكان إسرافيل وميكائيل في سبعين ألفا من الملائكة شهوداً.

وهذا الحديث كذب موضوع باتفاق أهل المعرفة بالحديث.

وكذلك الحديث الذي ذكره عن حذيفة.

الثانى: أن يُقال: إن كان إيمان الأقارب فضيلة، فأبوبكر متقدّم فى النار هذه الفضيلة. فإن أباه آمن بالنبى صلى الله عليه وسلم باتفاق الناس، وأبوطالب لم يؤمن. وكذلك أمّه آمنت بالنبى صلى الله عليه وسلم، وأولاده، وأولاد أولاده. وليس هذا لأحدٍ من الصحابة غيره. فليس فى أقارب أبى بكر ـ ذرية أبى قحافة ـ لا من الرجال ولا من النساء إلا من قد آمن بالنبى صلى الله عليه وسلم.

وقد تزوّج النبى صلى الله عليه وسلم بنته، وكانت أحبّ أزواجه إليه. وهذا أمر لم يشركه فيه أحد من الصحابة إلا عمر، ولكن لم تكن حفصة

<sup>(</sup>١) م: خطيب.

ابنته بمنزلة عائشة، بل حفصة طلّقها ثم راجعها، وعائشة كان يقسم لها ص ٣٥٩ ليلتين، لما وهبتها سودة / ليلتها.

ومصاهرة أبي بكر للنبي صلى الله عليه وسلم كانت على وجه لا يشاركه فيه أحد، وأما مصاهرة على فقد شركه فيها عثمان، وزوَّجه النبي صلى الله عليه وسلم بنتاً بعد بنت، وقال: «لو كان عندنا ثالثة لزوجناها عثمان، ولهذا سُمِّي ذو النورين، لأنه تزوَّج بنتي نبيَّ. وقد شركه في ذلك أبو العاص بن الربيع: زوّجه النبي صلى الله عليه وسلم أكبر بناته زينب، وحمد مصاهرته، وأراد أن يتشبّه به على في حكم المصاهرة، لمّا أراد على أن يتزوج بنت أبي جهل، فذكر (١) صهره هذا. قال: «حدَّثني فصدقني، ووعدني فوفي لي (").

وأسلمت زينب قبل إسلامه بمدة، وتأيّمت عليه، حتى أعادها إليه النبي صلى الله عليه وسلم. قيل: أعادها بالنكاح الأول. وقيل: بل جدّد لها نكاحاً. والصحيح أنه أعادها بالنكاح الأول. هذا الذي ثبته أثمة الحديث، كأحمد وغيره.

وقيد تنازع الناس في مثل هذه المسألة: إذا أسلمت الزوجة ٣ قبل زوجها، على أقوال مذكورة في غير هذا الموضع (١٠).

<sup>(</sup>١) س، ب: فذكره، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضى ١٦٧/٤.

<sup>(</sup>٣) م: المرأة.

<sup>(</sup>٤) س، ب: الموضع، والله أعلم.

الفصل الرابع من منهاج الكرامة في إمامة باقسي الأنسة الأنسة الأنسة الرافضي لنا في الحدها: النص

قال "الرافض الرابع في إمامة باقى الأئمة الاثنى عشر". لنا في ذلك طرق: أحدها: النصّ. وقد توارثته الشيعة "في البلاد المتباعدة، خلفاً عن سلف، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال للحسين ": «هذا إمام " ابن إمام أخو إمام، أبو أئمة تسعة، تاسعهم قائمهم، اسمه كاسمى "، وكنيته كنيتي، يملأ الأرض عدلا وقسطاً، كما ملئت جوراً وظلما».

الجواب من وجوه الوجه الأول والجواب من وجوه: أحدها: أن يقال: أولا: هذا كذب على الشيعة ؛ فإن هذا لا ينقله إلا طائفة (١٠) من طوائف الشيعة ، وسائر طوائف الشيعة تكذّب هذا. والزيدية بأسرها تكذّب هذا (١٠) ، وهم أعقل الشيعة وأعلمهم وخيارهم . والإسماعيلية كلهم يكذّبون بهذا ، وسائر فرق الشيعة تكذب بهذا ، إلا الاثنى عشرية ، وهم فرقة من نحو سبعين فرقة من طوائف الشيعة .

<sup>(</sup>١) م: قول

<sup>(</sup>٢) في هامش (م) أمام هذا الموضع كتب: «قف: في الرد على الشيعة في دعواهم الاثني عشر الأثمة». والكلام التالي في (ك) ص١٩٣ (م).

<sup>(</sup>٣) ك: الاثنى عشر عليهم السلام.

<sup>(</sup>٤) ك: وقد تواترت به الشيعة.

<sup>(</sup>٥) ك: عن النبي صلى الله عليه وآله أنه قال للحسين عليه السلام.

<sup>(</sup>٦) ك: هذا ابني إمام...

<sup>(</sup>V) ك: اسمه اسمى.

<sup>(</sup>٨) س، ب: طوائف. (٩) م: بهذا.

وبالجملة فالشيعة فرق متعددة جدا، وفرقهم الكبار أكثر من عشرين فرقة، كلهم تكذّب هذا(١) إلا فرقة واحدة، فأين تواتر الشيعة ؟!

الوجه الثاني

الثاني: أن يقال: هذا معارض بما نقله غير الاثنى عشرية من الشيعة من نصّ آخر يناقض هذا، كالقائلين بإمامة غير الاثنى عشر، وبما نقله الراوندية أيضا؛ فإن كلا من هؤلاء يدّعى من النص [غير] (٢) ما تدعيه الاثنا عشرية.

الوجه الثالث

الثالث: أن يقال: علماء الشيعة المتقدمون ليس فيهم من نقل هذا النص، ولا ذكره في كتاب، ولا احتج به في خطاب. وأخبارهم مشهورة متواترة، فعلم أن هذا من اختلاق المتأخرين، وإنما اختلق مات الحسن بن على العسكرى، وقيل: إن ابنه محمداً غائب، فحينئذ ظهر هذا النص، بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم بأكثر من مائتين وخمسين سنة.

الوجه الرابع

الرابع: أن يقال: أهل السنة وعلماؤهم أضعاف أضعاف الشيعة، كلهم يعلمون أن هذا كذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم علماً يقينيا لا يخالطه الريب، ويباهلون الشيعة على ذلك، كعوام الشيعة مع على. فإن ادّعى علماء الشيعة أنهم يعلمون تواتر هذا، لم يكن هذا أقرب من دعوى علماء السنة بكذب هذا.

<sup>(</sup>۱) م: بهذا.

<sup>(</sup>٢) غير: ساقطة من (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>٣) م: اختلقوا.

الخامس: أن يقال: إن من شرط التواتر حصول من يقع به العلم من الطرفين والوسط. وقبل موت الحسن بن على العسكرى لم يكن أحد يقول بإمامة هذا المنتظر، ولا عُرف من زمن على ودولة بني أميّة أحدّ ادّعى إمامة (١) الاثنى عشر وهذا القائم. وإنما كان المدّعون يدّعون النصّ عَلَى على، أو على ناس بعده. وأما دعوى النص على الاثنى عشر وهذا القائم فلا يُعرف أحد قاله متقدماً، فضلا عن أن يكون نقله متقدما

السادس: أن الصحابة لم يكن فيهم أحد رافضي أصلا، وإن ادعى الوجه السادس مدع على عدد قليل منهم أنهم كانوا رافضة فقد كذب عليهم. ومع هذا فأولئك لا يثبت بهم التواتر، لأن العدد القليل المتفقين على مذهب يمكن عليهم التواطؤ على الكذب. والرافضة تجوّز الكذب على جمهور الصحابة (١) فكيف لا يجوز عَلَى من نقل هذا النص ـ مع قلتهم ـ إن كان نقله أحد منهم ؟ وإذا لم يكن في الصحابة من تواتر به هذا النقل انقطع التواتر من أوله.

السابع: أن الرافضة يقولون: إن الصحابة ارتدوا عن الإسلام بجحد الوجه السابع النص إلا عدداً قليلًا " نحو العشرة، أو أقبل أو أكثر، مثل عمّار، وسلمان، وأبى ذر، والمقداد. ومعلوم أن أولئك الجمهور لم ينقلوا هذا النص، فإنهم قد كتموه \_ عندهم \_ فلا يمكنهم أن يضيفوا نقله إلى هذه

<sup>(</sup>١) ن، م، س: أثمة. والصواب هو المثبت من (ب).

<sup>(</sup>٢) م: على الجمهور والصحابة.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: على عدد قليل. وفي (م): إلا عدد قليل، وهو خطأ.

الطائفة. وهؤلاء كانوا عندهم مجتمعين على موالاة على ، متواطئين على ذلك.

وحينتذ فالطائفة القليلة التي يمكن تواطؤها على النقل لا يحصل بنقلها<sup>(۱)</sup> تواتر، لجواز اجتماعهم على الكذب. فإذا كانت الرافضة تجوّز على جماهير الصحابة ـ مع كثرتهم ـ الارتداد عن الإسلام، وكتمان ما يتعذّر في العادة التواطؤ على كتمانه، فلأن يجوز على قليل منهم تعمّد الكذب<sup>(۱)</sup> / بطريق الأولى والأحرى.

11./2

وهم يصرّحون بكذب الصحابة إذا نقلوا ما يخالف هواهم (أ) ، فكيف وهم يمكنهم مع ذلك تصديقهم / في مثل هذا ، إذا كان الناقلون [له] (أ) ممن له هوى ؟

ومعلوم أن شيعة على لهم هوى فى نَصْرِه، فكيف يَصْدُقُون فى نقل النصّ عليه، هذا مع أن العقلاء وأهل العلم بالنقل يعلمون أنه ليس فى فرق المسلمين أكثر تعمداً للكذب وتكذيباً للحق من الشيعة؟ بخلاف غيرهم؛ فإن الخوارج (٥) - وإن كانوا مارقين - فهم يصدقون، لا يتعمّدون الكذب، وكذلك المعتزلة يتديّنون بالصدق. وأما الشيعة فالكذب عليهم غالب من حين ظهروا.

<sup>(</sup>١) س، ب: لا يحصل بها...

<sup>(</sup>٢) ن: تعمداً للكذب.

<sup>(</sup>٣) عبارة «إذا نقلوا ما يخالف هواهم»: ساقطةمن (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) له: ساقطة من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٥) س، ب: بخلاف غيرهم من الخوارج...

الوجه الثامن: أن يقال: قد علم أهل العلم أن أول ما ظهرت الشيعة الوجه النامن الإمامية المدّعية للنص في أواخر أيام الخلفاء الراشدين. وافترى ذلك عبدالله بن سبأ وطائفته الكذّابون، فلم يكونوا موجودين قبل ذلك. فأى تواتر لهم ؟!

التاسع: أن الأحاديث التي نقلها الصحابة في فضائل أبي بكر وعمر الوجه الناسع وعثمان أعظم تواتراً عند العامة والخاصة من نقل هذا النص. فإن جاز أن يُقدح في نقل جماهير الصحابة لتلك الفضائل، فالقدح في هذا أولى. وإن كان القدح في هذا متعذراً ففي تلك أولى. وإذا ثبتت فضائل الصحابة التي دلّت عليها تلك النصوص الكثيرة المتواترة، امتنع اتفاقهم على مخالفة هذا النص، فإن مخالفته \_ لو كان حقًا \_ من أعظم الإثم والعدوان.

العاشر: أنه ليس أحد من الإمامية ينقل هذا النص بإسناد متصل، الوجاللات فضلا عن أن يكون متواترا. وهذه الألفاظ ("تحتاج إلى تكرير، فإن لم يدرس ناقلوها عليها لم يحفظوها، وأين العدد الكبير(") الذين حفظوا هذه الألفاظ" كحفظ ألفاظ القرآن، وحفظ التشهد والأذان، جيلا بعد جيل إلى الرسول ؟

ونحن إذا ادّعينا التواتر في فضائل الصحابة: ندّعي تارة التواتر من جهـة المعنى، كتواتر خلافة الخلفاء الأربعة، ووقعة الجمل وصفّين،

<sup>(</sup>م.ه) : ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) س، ب: الكثير.

وتزوّج النبى صلى الله عليه وسلم بعائشة وعلى بفاطمة، ونحو ذلك مما لا يحتاج فيه إلى نقل لفظ معين يحتاج إلى درس، وكتواتر ما للصحابة من السابقة والأعمال وغير ذلك. وتارة التواتر في نقل ألفاظ حفظها من يحصل العلم بنقله.

الوجه الحادى عشر ا

الوجه الحادى عشر: أن المنقول بالنقل المتواتر عن أهل البيت (') يكذّب مثل هذا النقل، وأنهم لم يكونوا يدّعون أنهم (') منصوص عليهم، بل يكذّبون من يقول ذلك، فضلا عن أن يثبتوا النص على اثنى عشر.

الوجه الثانى عشر

الوجه الثاني عشر: أن الذي ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في عدد الاثنى عشر مما أخرجاه في الصحيحين عن جابر بن سَمُرة، قال: «دخلت مع أبي على النبي صلى الله عليه وسلم فسمعته يقول: «لا يزال أمر الناس ماضيا ولهم اثنا عشر رجلا»، ثم تكلم النبي صلى الله عليه وسلم بكلمة خفيت عنى، فسألت أبي: ماذا قال النبي صلى الله عليه وسلم ؟ قال: قال: «كلهم من قريش» وفي لفظ: «لا يزال الإسلام" عزيزا إلى اثنى عشر خليفة» ثم قال كلمة لم أفهمها، قلت لأبي: ما قال ؟ قال: كلهم من قريش». وفي لفظ: «لا يزال هذا الأمر عزيزا إلى اثنى عشر خليفة».

<sup>(</sup>١) م: أهل السنة.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: أنه.

<sup>(</sup>٣) س، ب: لا يزال هذا الأمر.

 <sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث برواياته فيها مضى ٣٣/٣٥ ت ٤.

والذى فى التوراة يصدّق هذا. وهذا النصّ لا يجوز أن يراد به هؤلاء الاثنا عشر، لأنه قال: «لا يزال الإسلام عزيزا»، و «لا يزال هذا الأمر عزيزا»، و «لا يزال أمر الناس ماضيا» وهذا يدل على أنه يكون أمر الإسلام قائماً فى زمن ولايتهم، ولا يكون قائما إذا انقضت ولايتهم. وعند [هؤلاء]() الاثنى عشرية لم يقم أمر الأمة فى مدة أحدٍ من هؤلاء الاثنى عشر، بل ما زال أمر الأمة فاسداً منتقضاً() يتولّى عليهم الظالمون المعتدون، بل المنافقون الكافرون، وأهل الحق أذلّ من اليهود.

وأيضا فإن عندهم ولاية المنتظر دائمة إلى آخر الدهر، وحينئذ فلا يبقى زمان يخلو عندهم من الاثنى عشر. وإذا كان كذلك لم يبق الزمان نوعين: نوع يقوم فيه أمر الأمة "، ونوع لا يقوم، بل هو قائم فى الأزمان كلها، وهو خلاف الحديث الصحيح.

وأيضا فالأمر الذى لا يقوم بعد ذلك إلا إذا قام المهدى: إما المهدى الذى يقرّ به أهل السنة، وإما مهدى الرافضة، ومدته قليلة لا ينتظم فيها أمر الأمة(1).

وأيضا فإنه قال / في الحديث: «كلهم من قريش» ولو كانوا مختصّين ٢١١/٤ بعلى وأولاده لذكر ما يُمَيّزون به. ألا ترى أنه لم يقل: كلهم من ولد

<sup>(</sup>١) هؤلاء: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٢) ن: منتقصا.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: يقوم فيه من الأمة. وهو تحريف، ويبين صواب ما أثبته من (ب) العبارات التالية بعد قليل. .

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: لا ينتظم زمان الأمة.

إسماعيل، ولا من العرب، وإن كانوا كذلك، لأنه قصد القبيلة التى يمتازون بها ؟ فلو امتازوا بكونهم من بنى هاشم، أو من قبيل على مع على لذكروا بذلك، فلما جعلهم من قريش مطلقاً، عُلم أنهم من قريش، بل لا يختصون بقبيلة، بل بنو تيم (۱)، وبنو عدى، وبنو عبد شمس، وبنو هاشم، فإن الخلفاء الراشدين كانوا من هذه القبائل.

### فصــــل

حدیث المهسدی کیا پرویه الرافضی و

وأما الحديث الذي رواه": عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم": «يخرج في آخر الزمان رجلٌ من ولدى اسمه كاسمى (أ) ، وكنيته كنيتى ، يملأ الأرض / عدلا" كما ملئت جوراً ، وذلك" هو المهدى ".

المواب من فالجواب: أن الأحاديث التي يحتج بها على خروج المهدى أحاديث وجوه من حديث ابن الوجه الأولى مسعود وغيره.

<sup>(</sup>١) م: بنوتميم، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٧) أى ابن المطهر في (ك) ص ١٩٣ والكلام التالي فيه بعض اختلاف عن (ك) كما سنذكر إن شاء الله.

<sup>(</sup>٣) ك: وقد روى ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله.

<sup>(</sup>٤) ك: اسمه اسمى. (٥) ك: قسطا وعدلا.

<sup>(</sup>٦) ن، م، س: وكذلك، وهو تحريف؛ ك: فذلك.

<sup>(</sup>٧) ك: المهدى عليه الصلاة والسلام. ورواه ابن الجوزى الحنبل عن أبي داود وصحيح الترمذي.

كقوله صلى الله عليه وسلم فى الحديث الذى رواه ابن مسعود: « [لو] () لم يبق من الدنيا إلا يوم لطوّل الله ذلك اليوم، حتى يخرج فيه رجل منى، أو من أهل بيتى، يواطىء اسمه اسمى، واسم أبيه اسم أبى، يملأ الأرض قسطاً وعدلا، كما ملئت جوراً وظلما». ورواه الترمذى وأبو داود من رواية أم سلمة ().

وأيضا فيه: «المهدى من عترتى من ولد فاطمة» (١٠). ورواه أبو داود من طريق أبى سعيد، وفيه: «يملك الأرض سبع سنين» (١٠).

ورواه عن على رضى الله عنه أنه نظر إلى الحسن وقال: «إن ابنى هذا سيد، كما سمّاه رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسيخرج من صلبه رجل يُسمَّى باسم نبيكم، يشبهه في الْخُلُق ولا يشبهه في الخُلُق، يملأ الأرض قسطا» (9).

<sup>(</sup>٣) الحديث عن أم سلمة رضي الله عنها في: سنن أبي داود ١٥١/٤ (كتاب المهدى، الباب الأول) الحديث رقم ٤٢٨٤. ورواه ابن ماجة مختصرا بلفظ: «المهدى من ولد فاطمة» في سننه: ١٣٦٨/٢ (كتاب الفتن، باب خروج المهدى). وصححه الألباني في «سلسلة الأحاديث الضعيفة» ١٠٨/١ وقال ان الحاكم أخرجه ٤/٧٥٥.. الخ».

<sup>(</sup>٤) الحديث عن أبي سعيد الخدرى رضي الله عنه في: سنن أبي داود ١٥٢/٤ (كتاب المهدى، البساب الأول) ونصه فيه: «المهدى منّى أجلى الجبهة، أقنى الأنف، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما ملثت جوراً وظلما، ويملك سبع سنين». وحسّن الألبانى الحديث في «صحيح الجامع الصغير» ٢٢/٦- ٢٢، وفي «مشكاة المصابيح» للتبريزى ٣٤/٣ (ت١٠).

<sup>(°)</sup> الحديث ـ مع اختلاف يسير في الألفاظ ـ عن شعيب بن خالد عن أبي إسحاق في: سنن أبي داود ٤ /١٥٣ (الموضع السابق). وقال المحقق رحمه الله: «هذا الحديث منقطع. أبو إسحاق السبيعى رأى عليًا رضى الله عنه رؤية، ولم تثبت له رواية عنه».

وهذه الأحاديث غلط فيها طوائف: طائفة أنكروها، واحتجوا" بحديث ابن ماجة أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «لا مهدى إلا عيسى بن مريم، وهذا الحديث ضعيف، وقد اعتمد أبو محمد بن الوليد البغدادى وغيره عليه وليس مما يعتمد عليه، ورواه ابن ماجة عن يونس عن الشافعى، والشافعى رواه عن رجل من أهل اليمن، يُقال له: محمد ابن خالد الجَنَدِي، وهو ممن لا يحتج به". وليس هذا في مسند الشافعى، وقد قيل: إن الشافعى لم يسمعه من الجَنَدى، وأن يونس لم يسمعه من الجَنَدى، وأن يونس لم يسمعه من الشافعى.

الوجه الثاني أ

الثانى: أن الاثنى عشرية الذين ادّعوا أن هذا هو مهديهم، مهديهم السمه محمد بن الحسن. والمهدى المنعوت الذى وصفه النبى صلى

<sup>(</sup>١) ن، م، س: واحتجت.

الحديث في: سنن ابن ماجة ٢/ ١٣٤٠ (كتاب الفتن، باب شدة الزمان) ونصه فيه: حدثنا يونس بن عبدالأعلى. حدثنا محمد بن إدريس الشافعى. حدثنى محمد بن خالد الجندي عن أبان بن صالح، عن الحسن، عن أنس بن مالك؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ولا يزداد الأمر إلا شدة، ولا الدنيا إلا إدبارا، ولا الناس إلا شحا، ولا تقوم الساعة إلا على شرار الناس، ولا المهدى إلا عيسى بن مريم، وتكلم المحقق رحمه الله على الحديث بها يفيد تصحيحه، وخالفه الألباني في وسلسلة الأحاديث الضعيفة» (رقم ٧٧) الحديث بها يفيد تصحيحه، وخالفه الألباني في وسلسلة الأحاديث الضعيفة» (رقم ٧٧) بيان العلم، ١٩٥١، وذكر أن محمد بن خالد الجندى مجهول كها قال الحافظ (ابن حجر) في والتقريب، وأن الذهبي قال في والميزان، إنه خبر منكر ثم قال: ووقال الصغانى: موضوع في والأحاديث الموضوعة، للشوكاني (ص١٩٥٠) ونقل السيوطي في والعرف الوردي في أخبار المهدى، ٢٧٤/٢ من الحاوى عن القرطبي أنه قال في والتذكرة»: إسناد ضعيف. . . . وقد أشار الحافظ في والفتح، . . إلى رد هذا الحديث لمخالفته لأحاديث المهدى. . . وقد أشار الحافظ في والفتح، . . . إلى رد هذا الحديث موسيفريف. وهو تحريف. المهدى.

الله عليه وسلم اسمه محمد بن عبدالله. ولهذا حذفت طائفة ذكر الأب من لفظ الرسول () حتى لا يناقض ما كذبت. وطائفة حرّفته، فقالت: جده الحسين، وكنيته أبو عبدالله، فمعناه محمد بن أبى عبدالله، وجعلت الكنية اسماً.

وممن سلك هذا ابن طلحة في كتابه الذي سمّاه «غاية السول في مناقب الرسول» (")، ومن له أدنى نظر يعرف أن هذا تحريف صريح (") وكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فهل يفهم أحد من قوله: «يواطىء اسمه اسمى واسم أبيه اسم أبي» إلا أن اسم أبيه عبدالله ؟ وهل يدل هذا اللفظ على أن جدّه كنيته أبو عبدالله ؟

ثم أى تمييز يحصل له بهذا ؟ فكم من ولد الحسين من اسمه محمد، وكل هؤلاء يُقال في أجدادهم: محمد بن أبي عبدالله كما قيل في هذا ؟ وكيف يعدل من يريد البيان إلى من اسمه محمد بن الحسن، فيقول: اسمه محمد بن عبدالله ويعنى بذلك أن جده أبو عبدالله ؟

وهذا كان تعريفه (١) بأنه محمد بن الحسن، أو ابن أبي الحسن، لأن

<sup>(</sup>١) س: حذفت طائفة ذكر الأب من لفظ الأب؛ ب: حذفت طائفة لفظ الأب.

<sup>(</sup>٢) هو أبو سالم محمد بن طلحة بن محمد بن الحسن، القرشى النصيبي (من قرى نصيبين) العدوى الشافعي، ولد سنة ٥٨٧ وتوفى سنة ٢٥٧، وزير من الأدباء الكتاب، ولى الوزارة بدمشق ثم تركها وتزهد. انظر ترجته في: شذرات الذهب ٢٥٩/٥ و طبقات الشافعية ٣٦٠/٤؛ الأعلام ٤٥/٧ (وذكر الزركلي الكتاب واسمه: مطالب السول في مناقب آل الرسول، وقال إنه مخطوط).

<sup>(</sup>٣) س، ب: صحيح، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٤) م: يعرُّفه.

جدّه على كنيته أبو الحسن ـ أحسن من هذا، وأُبْيَن لمن يريد الهدى والبيان.

وأيضا فإن المهدى المنعوت() من ولد الحسن بن على، لا من ولد الحسين، كما تقدّم لفظ حديث على.

الوحه الثالث

الشالث: أن طوائف ادّعى " كل منهم أن المهدى المبشر به مثل مهدى القرامطة الباطنية، الذى أقام دعوتهم بالمغرب، وهم من ولد ميمون القدّاح، وادعوّا أن ميمونا هذا هو" من ولد محمد بن إسماعيل، وإلى ذلك انتسب الإسماعيلية، وهم ملاحدة في الباطن، خارجون عن جميع الملل، أكفر من / الغالية كالنّصيرية، ومذهبهم مركّب من مذهب المجوس والصابئة والفلاسفة، مع إظهار التشيع، وجدهم رجل يهودى كان ربيبا لرجل مجوسى، وقد كانت لهم دولة وأتباع.

414/2

وقد صنّف العلماء كتباً فى كشف أسرارهم وهتك أستارهم، مثل كتاب القاضى أبى بكر الباقلانى، والقاضى عبدالجبار الهمدانى، وكتاب الغزالى، ونحوهم.

وممن ادّعى أنه المهدى ابن التومرت، الذى خرج أيضا بالمغرب، وسمَّى أصحابه الموحّدين، وكان يقال له فى خطبهم: «الإمام المعصوم». و «المهدى المعلوم» الذى يملأ الأرض قسطا وعدلا، كما ملتت جوراً

<sup>(</sup>١) ن، م، س: المبعوث، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) م: ادعت.

<sup>(</sup>٣) هو: ساقطة من (س)، (ب).

وظلما. وهذا ادّعى أنه من ولد الحسن دون الحسين؛ فإنه لم يكن رافضيا، وكان له من الخبرة بالحديث ما ادّعى به دعوى تطابق الحديث. وقد عُلم بالاضطرار أنه ليس هو الذى ذكره النبى صلى الله عليه وسلم.

ومثل عدّة آخرين ادّعوا ذلك: منهم من قُتل (")، ومنهم من ادّعى ذلك فيه أصحابه، وهؤلاء كثيرون لا يحصى عددهم إلا الله، وربما حصل بأحدهم نفعٌ لقوم، وإن حصل به ضرر لآخرين، كما حصل بمهدى المغرب: انتفع به طوائف، وتضرّر به طوائف"، وكان فيه ما يُحمد وإن كان فيه ما يُدم.

وبكل حال فهو وأمثاله خير من مهدى الرافضة، الذى ليس له عين ولا أثر، ولا يُعرف له حسَّ ولا خبر، لم ينتفع به أحدٌ لا في الدنيا ولا في الدين، بل حصل باعتقاد وجوده من الشرّ والفساد، ما لا يحصيه إلا رب العباد.

وأعرف فى زماننا غير واحد من المشايخ، الذين فيهم زهد وعبادة، يظن كلَّ منهم أنه المهدى، وربما يخاطب أحدهم بذلك مرات متعددة، ويكون المخاطِب له بذلك الشيطان، وهو يظن أنه خطاب من قِبَل الله. ويكون أحدهم اسمه أحمد بن إبراهيم، فيقال له: محمد وأحمد سواء،

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: منهم من قبل. والكلمة غير منقوطة في (م). ورجحت أن يكون الصواب ما أثبته.

 <sup>(</sup>۲) س: وانتصر به طوائف؛ ب: وانضر به طوائف. والمثبت من (ن). وسقطت العبارة من
 (۲).

۲) ب: وكان

وإبراهيم الخليل هو جد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأبوك إبراهيم، فقد واطأ اسمك اسمه، واسم أبيك اسم أبيه.

ومع هذا فهؤلاء، مع ما وقع لهم من الجهل والغلط، كانوا خيراً من منتظر الرافضة، ويحصل بهم (۱) من النفع ما لا يحصل بمنتظر الرافضة، ولم يحصل بهم من الضرر ما حصل بمنتظر الرافضة، بل ما حصل بمنتظر الرافضة من الضرر أكثر منه (۱).

#### فصـــل

كلام السرافضي على السطويسق الشاني في إثبات إمسامة الأثمة الأثنى عشر

الرد عليه من

الوجه الأول الوجه الثاني

قال الرافضى ("): «الثانى: أنّا(") قد بينًا أنه يجب فى كل زمان إمام معصوم، ولا معصوم غير هؤلاء إجماعا» (").

والجواب من وجوه، أحدها: منع (١) المقدمة الأولى كما تقدّم. والثاني: منع طوائف لهم المقدمة الثانية (١).

<sup>(</sup>١) ن، م، س: به، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) ن: ولم يحصل بهم من الضرر إلا ما حصل بمنتظر الرافضة أكثر منه؛ م: لم يحصل لهم من الضرر إلا ما حصل بمنتظر الرافضة أكثر منه؛ س: ولم يحصل بهم من الضرر إلا ما حصل بمنتظر الرافضة من الضرر أكثر منه. والصواب ما أثبته من

<sup>(</sup>٣) في (ك) ص١٩٣ (م).

<sup>(</sup>٤) ك: أنه.

<sup>(</sup>٥) ك: هؤلاء عليهم السلام إجماعا. (٦) ن، س: نمنع؛ ب: نمنع.

<sup>(</sup>٧) المعنى هنا أن طوائف من الشيعة تنكر قول الاثنى عشرية وتقول إن هناك أثمة معصومين غير الأثمة الاثنى عشر.

الوجه الثالث

الشالث (''): أن هذا المعصوم الذي يدّعونه في وقتٍ ما له مذ وُلد عندهم أكثر من ('') أربعمائة وخمسين سنة ؛ فإنه دخل السرداب عندهم سنة ستين ومائتين، وله خمس سنين عند بعضهم، وأقل من ذلك عند آخرين ('')، ولم يظهر عنه شيء مما يفعله أقل الناس تأثيرا ('')، مما يفعله آحاد الولاة والقضاة والعلماء، فضلا عمّا يفعله الإمام المعصوم. فأي منفعة للوجود ('') في مثل هذا لو كان موجوداً ؟ فكيف إذا كان معدوماً ؟!

والذين آمنوا بهذا المعصوم. أى لطف وأى منفعة (١) حصلت لهم به نفسه في دينهم أو دنياهم ؟!

وهل هذا إلا أفسد مما يدّعيه كثير من العامّة في القطب والغوث ونحو ذلك من أسماء يعظّمون مسمّاها، ويدّعون في مسمّاها<sup>(۱)</sup> ما هو أعظم من رتبة<sup>(۱)</sup> النبوة، من غير تعيين لشخص معيّن يمكن أن يُنتفع به الانتفاع المذكور في مسمّى هذه الأسماء.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ: الثانى القول بالموجب، الثالث. . . إلخ. وسبق الوجه الثاني، وماذكر في النسخ لا معنى له، ولعل في الكلام نقصا أو تحريفا، ورايت أن حذفه أولى.

<sup>(</sup>٢) ن، س: له قد ولد عندهم أكثر من، وهو تحريف؛ ب: قد ولد عندهم لأكثر من. والمثبت من (م) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٣) - ن، م، س: وعند بعضهم أقل من ذلك عند آخرين. والصواب ما أثبته من (ب).

<sup>(</sup>٤) ن: تابيرا؛ س، ب: تاميرا.

<sup>(</sup>٥) للوجود: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>۲) م: مصلحة.

<sup>(</sup>٧) عبارة: (ويدّعون في مسيّاها): ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٨) ن: ريبة، وهو تحريف.

وكما يدّعى كثير منهم حياة الخضر، مع أنهم لم يستفيدوا بهذه الدعوى منفعة: لا في دينهم ولا في دنياهم.

وإنما غاية من يدّعى ذلك أنه يدّعى جريان بعض ما يُقدِّره (۱) الله على يدّى (۱) مثل هؤلاء. وهذا مع أنه (۱) لا حاجة لهم (أبه، فلا حاجة بهم) إلى معرفته، ولم ينتفعوا بذلك لوكان حقًا، فكيف إذا كان ما يدّعونه باطلا ؟! ومن هؤلاء من يتمثّل له الجنى في صورة، ويقول: أنا الخضر، ويكون كاذبا. وكذلك الذين يذكرون رجال الغيب / ورؤيتهم إنما رأوا الجن، وهم رجال غائبون، وقد يظنون أنهم إنس. وهذا قد بيّناه في مواضع تطول حكايتها مما تواتر عندنا.

Y14/2

وهذا الذي تدّعيه الرافضة إما مفقود عندهم، وإما معدوم عند العقلاء. وعلى التقديرين فلا منفعة لأحد به، لا في دين ولا [في] دنيا<sup>(9)</sup>. فمن علّق دينه بالمجهولات التي لا يُعلم ثبوتها<sup>(1)</sup> كان ضالاً في دينه، لأن ما علّق به دينه لم يُعلم صحته، ولم يحصل له به منفعة، فهل يفعل مثل هذا إلا جاهل ؟!

لكن الذين يعتقدون حياة الخضر لا يقولون: إنه يجب على الناس طاعته، مع أن الخضر كان حيًّا موجوداً.

<sup>(</sup>۱) ن، س، ب: ما يقدر. (۲) م: على يد.

<sup>(</sup>٣) س، ب: أنهم.

<sup>(</sup>٤\_٤) : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٥) ن: ولا دنيا.

<sup>(</sup>٦) س، ب: موتها، وهو تحريف؛ ن، م: الكلمة غير منقوطة. وأحسب أن الصواب ما أثبته.

#### فصـــل

قال الرافضى(۱): «الثالث: الفضائل التى اشتمل كل واحد الطريق الثاك منهم عليها الموجبة لكونه إماما».

والجواب من وجوه: أحدها: أن تلك الفضائل غايتها أن يكون صاحبها الجواب مو أهلاً أن تُعقد (") له الإمامة ، لكنه لا يصير إماما بمجرد كونه أهلا ، كما أنه الوجه الاول لا يصير الرجل قاضيا بمجرد كونه أهلا لذلك .

الثانى: أن أهليّة الإمامة ثابتة لأخرين من قريش كثبوتها لهؤلاء، وهم الوجه النانى أهل أن يتولّوا الإمامة، فلا موجب للتخصيص، ولم يصيروا بذلك أثمة.

الثالث: أن الثانى عشر منهم معدوم عند جمهور العقلاء، فامتنع أن الوجه الثالث يكون إماما.

الرابع: أن العسكريين ونحوهما من طبقة أمثالهما لم يُعلم لهما تبريز الوحد الرابع في علم أو دين، كما عرف لعلى بن الحسين، وأبى جعفر، وجعفر بن محمد.

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٩٣ (م).

<sup>(</sup>٢) م: أن تعتقد.

#### باب

الفصل الخامس من كلام الرافضي: في أن من تقدمه لم يكن

> ما الرد عليه

قال الرافضس ('): «الفصل الخامس: أن (') من تقدّمه لم يكن إماما. ويدل عليه وجوه (')».

قلت: والبواب: أنه إن أريد بذلك أنهم لم يتولّوا على المسلمين، ولم يبايعهم المسلمون، ولم يكن لهم سلطان يقيمون به الحدود<sup>(1)</sup>، ويوفون به الحقوق، ويجاهدون به العدو، ويصلّون بالمسلمين الجمع والأعياد، وغير ذلك مما هو داخل في معنى الإمامة \_ فهذا بُهت ومكابرة. فإن هذا أمر معلوم بالتواتر، والرافضة وغيرهم يعلمون ذلك، ولو لم يتولوا الإمامة لم تقدح فيهم الرافضة.

لكن هم يطلقون ثبوت الإمامة وانتفاءها ولا يفصّلون (\*): هل المراد ثبوت نفس الإمامة ومباشرتها ؟ أو نفس استحقاق ولاية الإمامة ؟ ويطلقون لفظ «الإمام» على الثاني، ويوهمون أنه يتناول النوعين.

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٩٤ (م). وفي هامش (ك) أمام هذا الموضع كتب ما يلى: وفي بطلان إمامة الثلاثة.

<sup>(</sup>٢) ك: في أن.

<sup>(</sup>٣) ك: ويدل عليه من وجوه.

<sup>(</sup>٤) م: الحد.

<sup>(</sup>٥) ن: ولا يفضلون، وهو تحريف.

وإن أريد بذلك أنهم لم يكونوا يصلحون للإمامة، وأن عليًّا كان يصلح لها دونهم، أو أنه كان أصلح لها منهم ـ فهذا كذب، وهو مورد النزاع .

ونحن نجيب في ذلك جوابا عامًا كليًا، ثم نجيب بالتفصيل.

أما الجواب العام الكلي، فنقول: نحن عالمون بكونهم أئمة صالحين للإمامة علماً يقينيا قطعيا، وهذا لا يتنازع فيه اثنان من طوائف المسلمين غير الرافضة، بل أئمة الأمة وجمهورها يقولون: إنَّا نعلم أنهم كانوا أحق بالإمامة، بل يقولون: إنَّا نعلم أنهم كانوا أفضل الأمة.

وهذا الذي نعلمه ونقطع به ونجزم به لا يمكن أن يُعارض بدليل قطعي ولا ظنيّ . أما القطعيّ : فلأن القطعيات لا يتناقض موجبها ومقتضاها . وأما الظنيّات: فلأن الظنيّ لا يُعارض القطعي.

وجملة ذلك / أن كل ما يورده القادح فلا يخلو عن أمرين: إما نقلَ لا نعلم صحته، أو لا نعلم دلالته على بطلان إمامتهم، وأي المقدمتين لم يكن معلوما لم يصلح لمعارضته ما عُلم قطعاً.

> وإذا قام الدليل القطعي على ثبوت إمامتهم، لم يكن علينا أن نجيب عن الشُّبَه(١) المفضَّلة، كما أن ما علمناه قطعا لم يكن علينا أن نجيب عمًا يعارضه من الشبه السوفسطائية.

> وليس لأحد أن يدفع ما عُلم يقيناً بالظن، سواء كان ناظراً أو مناظراً. بل إن تبيّن له وجه فساد الشبهة وبيّنه لغيره، كان ذلك زيادة علم ومعرفة

<sup>(</sup>١) ن، م، س: السنة، وهو تحريف

وتأييد للحق<sup>(۱)</sup> فى النظر والمناظرة، وإن لم يتبين ذلك لم يكن له أن يدفع اليقين بالشك. وسنبين إن شاء الله تعالى الأدلة الكثيرة على استحقاقهم للإمامة، وأنهم كانوا أحقّ بها من غيرهم<sup>(۱)</sup>.

#### 411/2

قال السرافشي الأول قول أبي بكسر إن لي شيطانا لي يعتريني ... الغ الغ المواد الرد عليه من الوجه الأول

## / فصــل

قال المافضى ": الأول: «قول أبى بكر: إن لى شيطاناً يعترينى، فإن استقمت فأعينونى، وإن زغت فقومونى. ومن شأن الإمام تكميل الرعية، فكيف يُطلب منهم الكمال».

والجواب عن وجه: أحدها: أن المأثور عنه أنه قال: «إن لى شيطانا يعتريني» يعنى [عند] (أ) الغضب «فإذا اعترانى فاجتنبونى لا أؤثر فى أبشاركم (أ)». وقال: «أطيعونى ما أطعت الله، فإذا عصيت الله فلا طاعة لى عليكم» وهذا الذى قاله أبو بكر رضى الله عنه من أعظم ما يُمدح به، كما سنبيّنه إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: في الحق.

<sup>(</sup>٢) ن، م: من غيرها.

<sup>(</sup>٣) في (ك) ص ١٩٤ (م).

<sup>(</sup>٤) عند: ساقطة من جمع النسخ. وإثباتها يقتضيه سياق الكلام.

<sup>(</sup>٥) ن، س: أوثر في إيثاركم؛ م، ب: أوتر في إيتاركم. ووجدت هذا النص في كتاب دأبوبكر الصديق، للاستاذ على الطنطاوى (ط. المطبعة السلفية، الطبعة الثانية، القاهرة، ١٣٧٧) نقلا عن مختصر الموافقة للزمخشرى، ونصه فيه: «... واعلموا أنها أنا بشر ومعى شيطان يعتريني، فإذا رأيتموني غضبت فقوموا عنى، لا أؤثر في أشعاركم وأبشاركم،، فلعل الصواب ما أثبته.

الثانى: أن الشيطان الذى يعتريه قد فُسَّر بأنه يعرض لابن آدم عند الوجه النان الغضب، فخاف عند الغضب أن يعتدى على أحدٍ من الرعيّة، فأمرهم بمجانبته عند الغضب.

كما ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لا يقضى القاضى بين اثنين وهو غضبان» فنهى عن الحكم عند الغضب، وهذا هو الذي أراده أبوبكر: أراد أن لا يحكم وقت الغضب، وأمرهم أن لا يطلبوا منه حكماً، أو يَحْمِلوه أن على حكم في هذه الحال. وهذا من طاعته لله ورسوله.

الثالث: أن يقال: الغضب يعترى بنى آدم كلهم، حتى قال سيد ولد الوجه الثالث آدم: «اللهم إنما أنا بشر أغضب كما يغضب البشر، وإنى اتخذت عندك عهداً لن تخلفنيه (١): أيما مؤمن آذيته أو سَبَبْتُه أو جلدته فاجعلها له كفّارة

<sup>(</sup>۱) الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن عبدالرحمن بن أبي بكرة عن أبيه أبي بكرة رضي الله عنه في: البخاري ٩/٩٣ (كتاب الأحكام، باب هل يقضي الحاكم أو يفتى وهو غضبان) ولفظه: ولا يقضين حكم بين اثنين وهو غضبان». والحديث في: مسلم ١٣٤٣\_١٣٤٣ الاقضية، باب كراهة قضاء القاضي وهو غضبان). والحديث في: سنن أبي داود والترمذي والنسائي وابن ماجة ومسند أحمد.

<sup>(</sup>٢) ب: في.

<sup>(</sup>۳) س، ب: أراد.

<sup>(</sup>٤) م: فأمرهم.

<sup>(</sup>٥) ن، م، س: أو يحملونه.

<sup>(</sup>٦) ن، م، س: لن تخلفه.

وقربة تقرّبه بها إليك يوم القيامة» أخرجاه في الصحيحين عن أبي هريرة (١).

واخرجه مسلم عن عائشة قال: دخل رجلان على النبى صلى الله عليه وسلم فأغضباه فسبهما ولعنهما، فلما خرجا قلت: يا رسول الله من أصاب من الخير ما أصاب هذان [الرجلان] قال: «وما ذاك ؟» قلت: اعنتهما وسببتهما. قال: «أو ما علمت ما شارطت عليه ربى ؟. قلت: إنما أنا بشر فأى المسلمين سببته أو لعنته أن فاجعله له زكاةً وأجراً وفى رواية أنس: «إنى اشترطت على ربى، فقلت: إنما أنا بشر أرضى كما يرضى البشر، وأغضب كما يغضب البشر، فأيّما أحد دعوت عليه من يرضى البشر، وأغضب كما يغضب البشر، فأيّما أحد دعوت عليه من

<sup>(</sup>۱) الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن أبي هريرة رضي الله عنه في: البخاري ٧٧/٨ (كتاب الدعوات، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: من آذيته فاجعله له زكاة ورحمة)؛ مسلم ٢٠٠٨- ٢٠٠٩ (كتاب البر والصلة والآداب، باب من لعنه النبي صلى الله عليه وسلم أو سبه أو دعا عليه . . . إلخ). وجاء حديث مقارب في معناه ولفظه لحديث أبي هريرة عن سلمان رضي الله عنهما في: سنن أبي داود ٢٩٨/٤ (كتاب السنة، باب في النهي عن سب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم). وجاء حديث أبي هريرة مختصرا في المسند (ط. الحلبي) المعارف الأرقام: ٧٣٠٩، ١٨٤٤، كما جاء حديث سلمان في المسند (ط. الحلبي)

<sup>(</sup>٢) ن: لن؛ م: ألن.

<sup>(</sup>٣) الرجلان: ساقطة من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٤) ن، م: لعنته أو سببته.

<sup>(</sup>٥) الحديث عن عائشة رضي الله عنها في: مسلم ٢٠٠٧/٤ (كتاب البر والصلة والآداب، باب من لعنه النبي صلى الله عليه وسلم. الخ). وجاء حديث آخر عن عائشة مقارب في المعنى واللفظ في: المسند (ط. الحلمي) ٢/٦٥.

أمتى بدعوة ليس<sup>(۱)</sup> لها بأهل أن يجعلها له طهوراً وزكاة وقربة»<sup>(۱)</sup>.

وأيضا فموسى رسولٌ كريم، وقد أخبر الله عن " غضبه بما ذكره في كتابه (١٠).

فإذا كان مثل هذا لا يقدح في الرسالة، فكيف يقدح في الإمامة ؟! مع أن النبي صلى الله عليه وسلم شبّه أبا بكر بإبراهيم وعيسى في لينه وحلمه، وشبّه عمر بنوح وموسى في شدّته في الله. فإذا كانت هذه الشدة لا تنافى الإمامة، فكيف تنافيها شدة أبى بكر؟!

الرابع: أن يُقال: أبوبكر رضى الله عنه قصد بذلك الاحتراز أن الوجه الرابع يؤذى أحداً منهم، فأيّما (١) أكمل: هذا أو غيره ممن غضب على من عصاه، وقاتلهم وقاتلوه بالسيف، وسفك دماءهم ؟

فإن قيل: كانوا يستحقُّون القتال بمعصية الإمام وإغضابه.

قيل: ومن عصى أبا بكر وأغضبه كان أحقّ بذلك، لكن أبو بكر ترك ما يستحقه، إن كان على يستحق ذلك، وإلا فيمتنع أن يُقال: من عصى

<sup>(</sup>١) م: وليس.

<sup>(</sup>٢) الحديث عن أنس بن مالك رضي الله عنه في: مسلم ٢٠١٠- ٢٠١٠ (كتاب البر والصلة والأداب، باب من لعنه النبي صلى الله عليه وسلم. . إلخ).

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: من.

<sup>(</sup>٤) ذكر الله تبارك وتعالى غضب موسى عليه الصلاة والسلام في أكثر من موضع، مثل قوله تعالى: (ولما سكت عن موسى الغضب أخذ الألواح..) الآية [سورة الأعراف: ١٥٤]، وقوله: (فرجع موسى إلى قومه غضبان أسفا..) [سورة طه: ٦٦].

<sup>(</sup>٥) ب: احتراز.

<sup>(</sup>٦) ن، م: فإنها، وهو تحريف.

عليًّا وأغضبه جاز له أنه يقاتله، ومن عصى أبا بكر لم يجز له تأديبه. فدلً على أن ما فعله أبو بكر أكمل (١) من الذي فعله على.

وفى المسند وغيره عن أبى برزة أن رجلا أغضب أبا بكر. قال": فقلت له ؟ أتأذن لى أن أضرب عنقه يا خليفة رسول الله ؟ قال: فأذهبت كلمتى غضبه، ثم قال: ما كانت لأحدٍ بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم". فلم يستحل أن يقتل مسلما بمجرد مخالفة أمره.

والعلماء فى حديث أبى برزة على قولين: منهم من يقول: مراده أنه لم يكن لأحد أن يقتل أحداً سبه إلا الرسول صلى الله عليه وسلم. ومنهم من يقول: ما كان لأحد أن يحكم بعلمه فى الدماء إلا الرسول.

وقد تخلّف عن بيعته سعد بن عبادة، فما آذاه بكلمة، فضلا عن فعل . وقد قيل: إن عليًّا وغيره امتنعوا عن بيعته ستة أشهر، فما أزعجهم، ولا<sup>(1)</sup> ألزمهم بيعته. فهل هذا كله إلا من كمال ورعه عن أذى الأمة، وكمال عدله وتقواه ؟

وهكذا قوله: فإذا اعتراني فاجتنبوني.

الخامس: أن في الصحيح عن ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه

الوجه الخامس

<sup>(</sup>١) س، ب: أكبر.

<sup>(</sup>٢) قال: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٣) الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن أبي برزة الأسلمى رضي الله عنه في: سنن النسائي الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن أبي برزة الأسلمى رضي الله عليه وسلم، باب الحكم فيمن سب النبي صلى الله عليه وسلم، باب ذكر الاختلاف على الأعمش. . ).

<sup>(</sup>٤) س، ب: وما.

وسلم / أنه قال: «ما منكم من أحد إلا وُكِّل به قرينه من الجن». / ظ ٣٦١ قالوا: وإياك يا رسول الله ؟ قال: «وإيّاى، ولكن ربّى أعانني عليه (١٠/٤ قالم) فأسلم، فلا يأمرني إلا بخير» (١٠).

وفى الصحيح عن عائشة قالت: يا رسول الله أو معى "شيطان؟ قال: «نعم» قالت: «ومعك قال: «نعم» قالت: «ومعك يا رسول الله؟». قال: «نعم، ولكن ربى أعاننى عليه حتى أسلم» "والمراد فى أصح القولين: استسلم وانقاد لى. ومن قال: حتى أسْلَمَ أنا، فقد حرّف معناه. ومن قال: الشيطان صار مؤمنا"، فقد حرّف لفظه.

وقد قال موسى لما قتل القبطى: ﴿ هَالْمَا مِنْ عَمِلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوً مُضَلِ مَّبِينٌ ﴾ [سورة القصص: ١٥]، وقال فتى موسى: ﴿ وَمَا أَنسَانِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ ﴾ [سورة الكهف: ٣٣]. وذكر الله فى قصة آدم وحواء: ﴿ فَأَزَلُهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ﴾ [سورة البقرة: ٣٦]، وقوله:

<sup>(</sup>١) م: إلا أن الله عز وجل أعانني عليه.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضى.

<sup>(</sup>٣) م: ومعى . .

<sup>(</sup>٤) هذا جزء من حديث عن عائشة رضي الله عنها في: مسلم ٢١٦٨/٤ (كتاب صفات المنافقين، باب تحريش الشيطان...) ونصه.. أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج من عندها ليلا. قالت: فغرت عليه، فجاء فرأى ما أصنع فقال: «مالك يا عائشة أغرت؟» فقلت: ومالى لا يغار مثل على مثلك؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أقد جاءك شيطانك؟» قالت: يارسول الله أو معى شيطان؟.. الحديث، وهو في: المسند (ط. الحلي) ١١٥/٦.

<sup>(</sup>٥) س، ب: مأمونا.

﴿ فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُبْدِى لَهُمَا مَا وُورِى عَنْهُمَا مِن سَوْءَ آتِهِمَا ﴾ [سورة الأعراف: ٢٠].

فإذا كان عرض<sup>(۱)</sup> الشيطان لا يقدح في نبوة الأنبياء عليهم السلام، فكيف يقدح في إمامة الخلفاء ؟!

وإن ادّعى مدّع أن هذه النصوص مؤوّلة.

قيل له: فيجوز لغيرك أن يتأوّل قول الصدّيق، لما ثبت بالدلائل الكثيرة من إيمانه وعلمه، وتقواه وورعه. فإذا ورد لفظ مجمل يعارض ما عُلِم " وجب تأويله.

وأما قوله: «فإن استقمت فأعينونى، وإن زغت فقومونى» فهذا من كمال عدله وتقواه، وواجب على كل إمام أن يُقتدى به فى ذلك، وواجب على الرعية أن تعامل الأئمة بذلك، فإن استقام الإمام ألمام أعانوه على طاعة الله تعالى، وإن زاغ وأخطأ بينوا له الصواب ودلوه عليه، وإن تعمد ظلماً منعوه منه بحسب الإمكان، فإذا كان منقاداً للحق، كأبى بكر فلا عذر لهم فى ترك ذلك أن وإن كان لا يمكن دفع الظلم إلا بما هو أعظم فساداً منه، لم يدفعوا الشر القليل بالشر الكثير.

<sup>(</sup>١) ن، س: غرض.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: ما ورد.

<sup>(</sup>٣) الإمام: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) م: فلا عذر لهم في ذلك.

قول السرافضي ومن شأن الامام تكميل الرعية

> ت الوجه الأول

وأما قول الرافضى: «ومن شأن الإمام تكميل الرعية، فكيف يطلب منهم التكميل؟».

عنه أجوبة: أحدها: أنا " لا نسلم أن الإمام يكمّلهم وهم لا يكمّلونه أيضًا " بل الإمام والرعيّة يتعاونون على البر والتقوى، لا على الإثم والعدوان، بمنزلة أمير الجيش والقافلة والصلاة والحج، والدين قد عرف بالرسول، فلم يبق عند الإمام دين ينفرد به، ولكن لابد من الاجتهاد في الجزئيات، فإن كان الحق فيها بيّناً أمر به، وإن كان متبيّنا للإمام دونهم بيّنه لهم، وكان عليهم أن يطيعوه، وإن كان مشتبها عليهم اشتوروا فيه حتى يتبيّن لهم، وإن تبيّن لأحد من الرعية دون الإمام بيّنه له، وإن اختلف الاجتهاد فالإمام هو المتبع في اجتهاده، إذ لابد من الترجيح، والعكس ممتنع.

وهذا كما تقوله الرافضة الإمامية في نوّاب المعصوم؛ فإنه وإن تبيّن لهم الكليّات فلابد في تبيين الجزئيات من الاجتهاد، وحينئذ فكل إمام هو نائب رسول الله صلى الله عليه وسلم، الذي لا ريب في عصمته، ونوّابه أحق بالاتباع من نوّاب غيره، والمراد بكونهم نوّابه أن عليهم أن يقوموا بما قام به، ليس المراد استخلافهم، فإن طاعة الرسول واجبة على كل متولً، سواء ولاه و" الرسول أو غيره، وطاعته بعد موته كطاعته في

١) ن، م، س: ان.

<sup>(</sup>٢) م: وأيضا

٣) س، ب: وُلاَة.

حياته، ولو وَلَى هو رجلًا لوجب عليه وعلى غيره ما يجب على غيره من الولاة.

الوجه الثان

الوجه الثانى: أن كلاً من المخلوقين قد استكمل بالآخر كالمتناظرين فى العلم، والمتشاورين فى الرأى، والمتعاونين المتشاركين فى مصلحة دينهما ودنياهما. وإنما يمتنع هذا فى الخالق سبحانه، لأنه لابد أن يكون للممكنات المحدّثات فاعل مستغن بنفسه، غير محتاج إلى أحد، لئلا يفضى إلى الدور فى المؤثرات والتسلسل فيها. وأما المخلوقان فكلاهما يستفيد حوله وقوته من الله تعالى لا من نفسه ولا من الآخر، فلا دور فى ذلك.

الوجه الثالث

الوجه الثالث: أنه ما زال المتعلّمون ينبّهون معلّمهم على أشياء، ويستفيدها المعلّم منهم، مع أن عامّة ما عند المتعلّم من الأصول تلقاها من معلّمه. وكذلك في الصنّاع وغيرهم.

الوجه الرابع

الوجه الرابع: أن موسى صلّى الله عليه وسلم قد استفاد من الخضر ثلاث مسائل، وهو أفضل منه. وقد قال الهدهد لسليمان: ﴿ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ تُحِطُّ بِهِ ﴾ [سورة النمل: ٢٧] وليس الهدهد قريباً من سليمان.

Y17/£

ونبينا صلى الله عليه وسلم / كان يشاور أصحابه، وكان أحيانا يرجع إليهم فى الرأى. كما(١) قال له الحباب يوم بدر: يا رسول الله أرأيت هذا المنزل: أهو منزل أنزلكه الله تعالى فليس لنا أن نتعدّاه، أم هو الحرب

<sup>(</sup>۱) کها: ساقطة من (س)، (ب).

والرأى والمكيدة ؟ فقال: «بل() هو الحرب والرأى والمكيدة» فقال: ليس هذا بمنزل قتال. [قال:] () فرجع إلى رأى الحباب().

وكذلك يوم الخندق كان قد رأى أن يصالح غطفان على نصف تمر المدينة، وينصرف عن القتال. فجاءه سعد فقال: يارسول الله، إن كان الله أمرك بهذا فسمعاً وطاعة، أو كما قال، وإن كنت أنت إنما فعلت هذا لمصلحتنا، فلقد كانوا في الجاهلية وما ينالون منها تمرة ولا بشراء أو قراء، فلما أعزنا الله بالإسلام نعطيهم تمرنا ما نعطيهم إلا السيف، أو كما قال. فقبل منه النبي صلى الله عليه وسلم ذلك .

ض ۲٦٢

وعمر أشار عليه لما أذن لهم في غزوة تبوك في نحر الركاب أن يجمع أزوادهم ويدعو فيها بالبركة، فقبل منه (^).

وأشار عليه بأن يرد أبا هريرة لما أرسله بنعليه يبشر من لقيه وراء هذا الحائط يشهد أن لا إله إلا الله بالجنة، لمّا خاف أن يتّكلوا، فقبل منه(١).

<sup>(</sup>١) بل: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) قال: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٣) انظر هذا الخبر في: سيرة ابن هشام ٢/٢٧٢؛ السيرة النبوية لابن كثير ٢/٢،٤٠ إمتاع الأسياع، ص٧٧-٨٧.

<sup>(</sup>٤) في جميع النسخ: سعيد. والصواب ما أثبته وهو سعد بن معاذ رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٥) م: ثمرة.

<sup>(</sup>٦) ن، م: ثمرنا.

<sup>(</sup>٧) انظر هذا الخبر في: سيرة ابن هشام ٣/٢٣٤؛ السيرة النبوية لابن كثير ٣/٢٠١،٠٠، (٧) امتاع الأسياع، ص ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٨) سبق هذا الحديث فيها مضي.

<sup>(</sup>٩) سبق هذا الحديث فيها مضي.

وأبوبكر لم يكن يرجع إليهم فيما ليس فيه ('' نصّ من الله ورسوله ، بل كان إذا تبيّن له ذلك لم يبال بمن خالفه . ألا ترى أنه لما نازعه [عمر] ('' في قتال أهل الردة لأجل الخوف على المسلمين ، ونازعوه في قتال مانعى الزكاة ، ونازعوه في إرسال جيش أسامة \_ لم يرجع إليهم ، بل بين لهم دلالة النصّ عَلَى ما فعله .

وأما في الأمور الجزئية التي لا يجب أن تكون منصوصة، بل يُقصد بها المصلحة، فهذه ليس هو فيها بأعظم من الأنبياء.

الوجه الخامس

الخامس: أن هذا الكلام من أبى بكر ما زاده عند الأمة إلا شرفا وتعظيما، ولم تعظّم الأمة أحداً بعد نبيها كما عظّمت الصديق، ولا أطاعت أحداً كما أطاعته، من غير رغبة أعطاهم إياها، ولا رهبة أخافهم بها، بل الذين بايعوا الرسول تحت الشجرة بايعوه طوعاً، مقرِّين بفضيلته واستحقاقه. ثم مع هذا لم نعلم أنهم اختلفوا في عهده في مسألة واحدة في دينهم [إلا] وأزال الاختلاف ببيانه لهم، ومراجعتهم له. وهذا أمر لا يشركه فيه غيره.

وكان عمر أقرب إليه في ذلك، ثم عثمان.

وأما على فقاتلهم وقاتلوه (أ)، فلا قوّمهم ولا قوّموه، فأى الإمامين حصل به مقصود الإمامة أكثر ؟ وأى الإمامين أقام الدين، ورد المرتدين،

<sup>(</sup>١) م: فيها لم يكن فيه.

<sup>(</sup>٢) عمر: ساقطة من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٣) إلا: زيادة في (ب) فقط.

<sup>(</sup>٤) س، ب: فقاتلوه.

وقاتل الكافرين، واتفقت عليه الكلمة: (١) كلمة المؤمنين ؟ هل يشبِّه هذا بهذا إلا من هو في غاية النقص من العقل والدين ؟!.

### فصـــــــل

قال السرافيض الثاني قول عمر كانت بيعة أبي بكر فلتة الخ

قال الرافضى ": «الثانى: قول عمر: كانت بيعة أبى بكر فلت ، وَقَى الله المسلمين شرّها، فمن عاد إلى مثلها فاقتلوه. وكونها فلتة يدلّ على أنها لم تقع عن رأى صحيح، ثم سأل وقاية شرّها، ثم أمر بقتل من يعود إلى مثلها، وكان ذلك" يوجب الطعن فيه».

والجواب؛ أن لفظ عمر ما ثبت في الصحيحين عن ابن عباس، من خطبة عمر التي قال فيها: «ثم إنه قد بلغني أن قائلا منكم يقول: «والله لو مات عمر بايعت فلانا» فلا يغترن امرو أن يقول: إنما كانت بيعة أبي بكر فلتة، ألا وإنها قد كانت كذلك، ولكن قد وَقَى الله شرّها، وليس فيكم من تقطع إليه الأعناق مثل أبي بكر، من بايع رجلا من غير مشورة من المسلمين، فلا يبايع هو ولا الذي بايعه تغرة أن يقتلا، وإنه كان من خيرنا حين توفّى الله نبيه صلّى الله عليه وسلم، وذكر الحديث وفيه: أن الصديق قال: «وقد رضيت لكم أحد هنذين الرجلين، فبايعوا أيهما الصديق قال: «وقد رضيت لكم أحد هنذين الرجلين، فبايعوا أيهما

. ٣٦٠/١ ٤٣٥/٤

<sup>(</sup>١) الكلمة: ساقطة من (ب) فقط.

<sup>(</sup>٢) في (م) ص١٩٤ (م).

<sup>(</sup>٣) ك: وكل ذلك.

شتتم. فأخذ بيدي وبيد (١) أبي عبيدة وهو جالس بيننا، فلم أكره مما قال غيرها، كان \_ والله \_ أن أقدّم فيُضرب عنقى لا يقرّبني [ذلك] (١) من إثم أحب إلى [من] أن أتأمّر على قوم فيهم أبوبكر، اللهم إلا أن تسول لى نفسى شيئًا عند الموت(") لا أجده الآن، وقد تقدّم الحديث بكماله(").

ومعنى ذلك أنها وقعت فجأة لم تكن قد استعددنا لها ولا تهيأنا، لأن أبا بكر كان متعيّنا لذلك، فلم يكن يحتاج في ذلك إلى أن يجتمع لها الناس، إذ كلهم يعلمون أنه أحق بها، / وليس بعد أبي بكر من يجتمع الناس على تفضيله واستحقاقه كما اجتمعوا على ذلك في أبي بكر، فمن أراد أن ينفرد ببيعة رجل دون ملأ من المسلمين فاقتلوه. وهو لم يسأل وقاية شرّها، بل أخبر أن الله وَقَى شر الفتنة بالاجتماع(١٠).

### فصـــــل

قال الرافضى ("): «الثالث قصورهم في العلم والتجاؤهم في أكثر الأحكام إلى على (^) ".

(٣) من: زيادة في (م).

Y1V / 5

قال الرافضي:

الثالث قصورهم في السعسلم

والتجاؤهم في أكثر الأحكام إلى

م، س، ب: وید.

ذلك: زيادة في (م). **(Y)** 

ن، س: عند موت؛ ب: عند موتى.

سبق هذا الحديث فيها مضى في الأصل ٢١٠/١. ٤ ٤٣٥ (0)

<sup>(</sup>٦) ب: بالإجماع.

<sup>(</sup>V) في (ك) ص ١٩٤ (م).

ك: والالتجاء في أكثر الأحكام إلى عليّ عليه الصلاة والسلام. (1)

ألزد عليه

والجواب: أن هذا من أعظم البهتان. أما أبو بكر فما عُرف أنه استفاد من على شيئاً أصلا. وعلى قد روري عنه واحتذى حذوه واقتدى بسيرته. وأما عمر فقد "استفاد على منه أكثر مما استفاد عمر منه. وأما عثمان فقد كان أقل علماً من أبى بكر وعمر، ومع هذا فما كان" يحتاج إلى على، حتى أن بعض الناس شكا إلى على بعض سعاة عمّال عثمان، فأرسل إليه بكتاب الصدقة، فقال عثمان": لا حاجة لنا به.

وصدَق عثمان؛ وهده فرائض الصدقة ونصبها التي لا تعلم إلا بالتوقيف<sup>(۱)</sup> فيها عن النبي صلى الله عليه وسلم، وهي من أربع طرق: أصحها عند علماء المسلمين كتاب أبي بكر (الذي كتبه لأنس بن مالك. وهذا هو الذي رواه البخاري<sup>(۱)</sup>، وعمل به أكثر الأثمة. وبعده كتاب<sup>(1)</sup> عمر<sup>(1)</sup>.

وأما الكتاب المنقول عن على ففيه أشياء لم يأخذ بها أحد من

<sup>(</sup>ع. اما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) س، ب: عليّ. (٢) م: التوقف.

<sup>(</sup>م. ه): ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٣) الحديث عن أنس بن مالك عن أبي بكر الصديق رضي الله عنها في مواضع متفرقة في البخاري (قال النابلسي في ذخائر المواريث ١٤٤/٣ - ١٤٥: في ستة مواضع: في الزكاة وفي الخمس وفي الشركة وفي اللباس وفي ترك الحيل عن محمد بن عبدالله بن المثنى) وهو في: البخاري ١٦٦/٣ (كتاب الزكاة، باب العرض من الزكاة)؛ سنن أبي داود ٢/١٢٩ - ١٣١ (كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة)؛ المسند (ط. المعارف ١٨٣/١ - ١٨٤ (حديث رقم ٢٧)، وقال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله: «رواه أيضا أبو داود والنسائي والدارقطني، ورواه البخاري مفرقا في مواضع صحيحه». والحديث أيضا في سنن ابن ماجة.

<sup>(</sup>٤) جاء كتباب عمر في الزكاة في: سنن أبي داود ١٣٢/٢- ١٣٤ (كتاب الزكاة، باب زكاة

العلماء، مثل قوله: «فى خمس وعشرين خُمس<sup>(۱)</sup> شاة» فإن هذا خلاف النصوص المتواترة عن النبى صلى الله عليه وسلم. ولهذا كان ما رُوى عن على: إما منسوخ، وإما خطأ فى النقل.

والرابع كتاب عمروبن حزم، كان قد كتبه لمّا بعثه إلى نجران. وكتاب أبى بكر هو آخر الكتب، فكيف يقول عاقل: إنهم كانوا يلجأون إليه فى أكثر الأحكام، وقضاته لم يكونوا يلتجئون إليه، بل كان شريح [القاضى] (" وعبيدة السلماني ونحوهما / من القضاة الذين كانوا في زمن على يقضون بما تعلّموه (" من [غير] (ئ) على ، وكان شريح قد تعلم من معاذ بن جبل وغيره من الصحابة ، وعبيدة تعلّم من عمر وغيره ، وكانوا لا يشاورونه في عامّة ما يقضون به ، استغناءً بما عندهم من العلم . فكيف يقال: إن عمر وعثمان كانا يلتجئان إليه في أكثر الاحكام .

وقد قال على: كان رأيى ورأى عمر فى أمّهات الأولاد أن لا يُبعن، والآن قد رأيت أن يُبعن. فقال له عبيدة السلماني: رأيك مع عمر فى الجماعة (٥) أحب إلينا من رأيك وحدك في الفرقة.

السائمة)؛ سنن الترمذي ٢/٦٦- ٦٧ (كتاب الزكاة، باب ما جاء في زكاة الإبل والغنم)؛ الموطأ ٢/٧٥١- ٢٥٩ (كتاب الزكاة، باب صدقة الماشية).

<sup>(</sup>١) خس: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) القاضي: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: يعلموه.

<sup>(</sup>٤) غير: في (ب) فقط.

<sup>(</sup>٥) ن، س: الجهاعات.

فهذا قاضيه لا يرجع إلى رأيه فى هذه المسألة ('')، مع أن أكثر الناس إنما منع بيعها تقليداً لعمر، ليس فيها نص صريح صحيح. فإذا كانوا لا يلتجئون إليه فى غيرها، وفيها من النصوص ما يشفى ويكفى ؟!

وإنما كان يقضى ولا يشاور عليًّا، وربما قضى بقضية أنكرها علىًّ لمخالفتها قول جمهور الصحابة: كابنَىْ عم " وأخوين" أحدهما أخً لأم قضى له بالمال، فأنكر ذلك على، وقال: بل يُعطى السدس، ويشتركان في الباقى. وهذا قول سائر الصحابة: زَيْدٌ وغيره، فلم يكن الناس مقلِّدين في ذلك أحداً.

وقول على فى الجد لم يقل به أحدٌ من العلماء، إلا ابن أبى ليلى . وأما قول ابن مسعود فقال به أصحابه، وهم أهل الكوفة، وقول زيد قال به خلق كثير. وأما قول الصديق فقال به جمهور الصحابة.

وقد جمع الشافعى ومحمد بن نصر المروزى كتاباً كبيراً فيما لم يأخذ به المسلمون من قول على، لكون قول غيره من الصحابة أتبع للكتاب والسنة، وكان المرجوح من قوله أكثر من المرجوح من قول أبى بكر وعمر وعثمان، والراجح من أقاويلهم أكثر، فكيف أنهم كانوا يلتجئون إليه في أكثر الأحكام ؟!

<sup>(</sup>١) ن: لا يرجع إليه في رأيه في هذه المسألة؛ م: لا يرجع إليه في رأيه هذه المسألة.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: كابن عم.

<sup>(</sup>٣) وأخوين: ساقطة من (ب).

<sup>(</sup>٤) ن: ويشركان.

#### فصــــل

قال السرافيضي البرابع الوقائع الصادرة عنهم

Y11/2

قال الرافضى(۱): «الرابع: الوقائع الصادرة عنهم(۱)، وقد تقدّم أكثرها».

قلنا الجواب قد تقدّم عنها مجملا ومفصلا. وبيان الجواب ممّا يُنكر على على الجواب عمّا يُنكر عليهم أيسر من الجواب عمّا ينكر عَلَى على ، وأنه لا يمكن أحد له علم وعدل أن يجرّحهم ويزّكى عليًّا، بل متى زكّى عليًّا كانوا / أوْلى بالتزكية،

وإن جرَّحهم كان قد طرق الجرح إلى على بطريق الأولى.

والرافضة إن طردت قولها لزمها جرح على أعظم من جرح الثلاثة، وإن لم تطرده تبيّن فساده وتناقضه، وهو الصواب.

كما يلزم مثل ذلك اليهود والنصارى إذا قدحوا في نبوة محمد دون نبوة موسى وعيسى، فما يورد الكتابي على نبوة محمد سؤالًا إلا ويرد عَلَى نبوة موسى وعيسى أعظم منه، وما يورد الرافضى على إمامة الثلاثة إلا ويرد عَلَى إمامة على ما هو أعظم منه، وما يورده (1) الفيلسوف على أهل الملل يرد عليه ما هو أعظم منه، وهكذا كل من كان أبعد عن الحق من غيره يَرِد عليه أعظم مما يرد على الأقرب إلى الحق (9).

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٩٤ (م).

<sup>(</sup>٢) ك: منهم.

<sup>(</sup>٣) ن، م: وبيان أن الجواب.

<sup>(</sup>٤) س، ب: وما يورد.

<sup>(</sup>o) عبارة «إلى الحق»: ساقطة من (س)، (ب).

ومن الطرق الحسنة في مناظرة هذا أن يُورد عليه من جنس ما يورده على أهل الحق وما هو أغلظ منه؛ فإن المعارضة نافعة، وحينئذ فإن فُهِم الجواب الصحيح عُلم الجواب عمَّا يورد على الحق، وإن وقع في الحيرة والعجز عن الجواب اندفع شرَّه بذلك، وقيل له: جوابك عن هذا هو جوابنا عن هذا.

# فص\_\_ل

قال الرافضى (۱): «الخامس: قوله تعالى: ﴿ لاَ يَنَالُ عَهْدِى السَّالِمِينَ ﴾ [سورة البقره: ١٢٤] أخبر بأن عهد الإمامة لا يصل إلى الظالم. والكافر ظالم (١) لقوله: ﴿ وَالكَافِرُ وَنَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥٤]. ولا شك في أن الثلاثة كانوا كفَّارا يعبدون الأصنام، إلى أن ظهر النبي صلى الله عليه وسلم».

والجواب من وجوه: أحدها: أن يقال: الكفر الذي يعقبه الإيمان الجواب وجوه الصحيح لم يبق على صاحبه منه ذم. هذا معلوم بالاضطرار من دين الرجه الأول الإسلام، بل من دين الرسل كلهم.

كما قال تعالى: ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [سورة الأنفال: ٣٨]. وقال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث

تعالى: (لا ينال عهدى الظالمين ) أخبر بأن عهد الإمامة لا يصل إلى الظالم الخ

قول السرافضي

الخسامس قوله

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٩٤ (م).

<sup>(</sup>٢) ظالم: ساقطة من (ك).

الصحيح ('': «إن الإسلام يَجُبُ ما قبله» \_ وفي لفظ: «يهدم ما كان قبله، وإن الهجرة تهدم ما كان قبلها، وإن الحج يهدم ما كان قبلها» (''.

الوجه الثان

الثانى: أنه ليس كل من وُلِد على الاسلام بأفضل ممن أسلم بنفسه، بل قد ثبت بالنصوص المستفيضة أن خير القرون القرن الأول الأول وعامتهم أسلموا بأنفسهم بعد الكفر، وهم أفضل من القرن الثانى الذين ولدوا على الإسلام.

ولهذا قال (1) أكثر العلماء: إنه يجوز على الله أن يبعث نبيًا (9) ممن آمن بالأنبياء قبل محمد صلى الله عليه وسلم ؛ فإنه إذا جاز أن يبعث نبيا من ذرية إبراهيم وموسى ، فمن الذين آمنوا بهما أولى وأحرى.

كما قال تعالى: ﴿ فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي ﴾ [سورة العنكبوت: ٢٦].

وقى ال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُم مِّنْ أَرْضِنا أَوْ لَتُعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ الطَّالِمِينَ \* وَلَنُسْكِنَنَّكُمْ لَتُعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ الطَّالِمِينَ \* وَلَنُسْكِنَنَّكُمْ اللَّرْضَ مِن بَعْدِهِمْ ﴾ [سورة إبراهيم: ١٣، ١٤].

وقيال تعيالى: ﴿ قَيَالَ الْمَلَا ۗ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُلَّا اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

<sup>(</sup>١) عبارة وفي الحديث الصحيح: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٧) سبق هذا الحديث فيها مضي ٤ / ٩٨ وأوله هناك: أما علمت أن الإسلام . .

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الخبر فيها مضي ٢ /٣٥.

<sup>(</sup>٤) ن، م: كان، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) نبيًا: ساقطة من (س)، (ب).

ص ۲۹۳

كَارِهِينَ \* قَدِ افْتَرَيْنَا عَلَى اللَّهِ كَذِباً إِنْ عُدْنَا فِي مِلْتِكُمْ بَعْدَ إِذْ نَجَانَا اللَّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّنَا وَسِعَ رَبُّنَا ﴾ الآية [سورة الأعراف: ٨٨، ٨٩].

وطرد هذا: مَنْ تَاب من الذنب وغُفر له (۱) لم يُقدح (۱) في علو درجته كائنا من كان. والرافضة لهم في هذا الباب قولٌ فارقوا به الكتاب والسنة وإجماع السلف ودلائل العقول، والتزموا لأجل ذلك ما يُعلم بطلانه بالضرورة، كدعواهم إيمان آزر، وأبوى النبي وأجداده وعمّه أبي طالب وغير ذلك.

الوجه الثالث

الثالث: أن يقال: قبل أن يبعث الله محمداً صلى الله عليه وسلم لم يكن أحد مؤمنا من قريش: لا رجل ولا صبى ولا امرأة، ولا الثلاثة "، ولا على . وإذا قيل عن الرجال: إنهم كانوا يعبدون الأصنام، فالصبيان "كذلك: على وغيره.

وإن قيل: كفر الصبيّ ليس مثل كفر البالغ.

قيل: ولا إيمان الصبى مثل إيمان البالغ. فأولئك يثبت لهم حكم الإيمان والكفر وهم بالغون، وعلى يثبت له حكم الكفر والإيمان وهو دون البلوغ.

والصبى المولود بين أبوَيْن كافرَيْن يجرى عليه حكم الكفر في الدنيا

<sup>(</sup>١) س: وطرد هذا من باب الذنب وغفر له؛ ب: وطرد هذا من باب الذنب وغفرانه له.

<sup>(</sup>Y) م: ولم يقدح.

<sup>(</sup>٣) ن: ولا امرأه ولا الثلاثة. .

<sup>(</sup>٤) س، ب: والصلبان، وهو تحريف.

باتفاق المسلمين. وإذا أسلم قبل البلوغ "فهل يجرى عليه حكم الإسلام قبل البلوغ ؟: "على قولين للعلماء، بخلاف البالغ فإنه يصير مسلماً باتفاق المسلمين.

فكان إسلام الثلاثة مخرجاً لهم من الكفر باتفاق المسلمين. وأما إسلام على، فهل يكون / مخرِجا له من الكفر؟ على قولين مشهورين. ومذهب الشافعي أن إسلام الصبيّ غير مخرج له من الكفر.

وأما كون صبيّ من الصبيان قبل النبوة سَجَد لصنم أو لم يسجد؟ فهو لم يُعرف. فلا يمكن الجزم بأن عليًا أو الزبير" ونحوهما" لم يسجدوا لصنم، كما أنه ليس معنا نقل بثبوت ذلك، بل ولا معنا نقل معين عن أحدٍ من الثلاثة أنه سجد لصنم. بل هذا يُقال لأن من عادة قريش قبل الإسلام أن يسجدوا للأصنام. وحينئذ فهذا ممكن في الصبيان، كما هو العادة في مثل ذلك.

الرابع: أن أسماء الذم: كالكفر، والظلم، والفسق: التي في القرآن لا تتناول إلا من كان مقيما على ذلك، وأما من "صار مؤمنا بعد الكفر، وعادلاً بعد الظلم، وبرًّا بعد الفجور فهذا تتناوله أسماء المدح" دون أسماء الذم باتفاق المسلمين.

فقوله عز وجل: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ [سورة البقرة: ١٧٤]: أي

- 747 -

11/2

الوجه الرابع

<sup>(</sup>١-١) : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) م: والزبير.

<sup>(</sup>٣) س، ب: أو نحوهما.

<sup>(</sup>عه): مايين النجمتين ساقط من (م).

ينال العادل دون الظالم، فإذا قُدِّر أن شخصا كان ظالما ثم تاب وصار عادلًا تناوله (١) العهد كما يتناوله سائر آيات المدح والثناء.

لقوله" تعالى: ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴾ [سورة المطففين: ٢٧]، وقوله: ﴿إِنَّ الْـُمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمٍ ﴾ [سورة الطور: ١٧] ".

الخامس: أن من قال: إن المسلم بعد إيمانه كافر، فهو كافر بإجماع الوجه الحاسس المسلمين. فكيف يقال عن أفضل الخلق إيماناً: إنهم كفّار الأجل ما تقدم.

السادس: أنه قال لموسى: ﴿إِنِّي لاَ يَخَافُ لَدَيَّ الْـمُرْسَلُونَ \* إِلَّا مَن الوجه السادس ظَلَمَ ثُمَّ بَدُّلَ حُسْناً بَعْدَ شُوءٍ فَإِنِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [سورة النمل: ١٠، ١١].

السابع: أنه قال: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَنُواتِ وَالْأَرْضِ الوجه السابع وَالْجَبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً وَالْجَهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً \* لَيُعَذَّبَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ وَيَتُوبَ اللَّهُ عَلَى الْمُومِنِينَ وَالْمُومِنَاتِ ﴾ الآية [سورة الاحزاب: ٧٧، ٧٣].

فقد أخبر الله عن جنس الإنسان أنه ظلوم جهول، واستثنى من العذاب من تاب. ونصوص الكتاب صريحة في أن كل بني آدم لابد أن يتوب. وهذه المسألة متعلّقة بمسألة العصمة: هل الأنبياء معصومون من الذنوب أم لا فيحتاجون إلى توبة؟ والكلام فيها مبسوط قد تقدم.

<sup>(</sup>١) س، ب: يتناوله.

<sup>(</sup>٢) ب: كقوله.

<sup>(</sup>٣) م: . . في جنات وعيون .

# ﴿فصل

قال الوافضي (۱): «السادس: قول أبي بكر: «أقيلونى فلست بخيركم (۱)، ولو كان إماما لم يجز له طلب الإقالة».

بخيركم . . . الخ

الجواب

وجوه

قال الرافضي:

السسادس قول أبسى بكسر:

أقسلوني فلست

والجواب: أن هذا: أولا كان ينبغى أن يبيّن صحته، وإلا فما كل منقول صحيح. والقدح بغير الصحيح لا يصح.

الوجه الأول الوجه الثان

وثانيا: إن صح هذا عن أبي بكر لم تجز معارضته بقول القائل: الإمام لا يجوز له طلب الإقالة؛ فإن هذه دعوى مجردة لا دليل عليها، فلم لا يجوز له طلب الإقالة إن كان قال ذلك؟ بل إن كان قاله لم يكن معنا<sup>(7)</sup> إجماع على نقيض ذلك ولا نصّ، فلا يجب الجزم بأنه باطل. وإن لم يكن قاله فلا يضرّ تحريم هذا القول.

وأما تثبيت كون الصدّيق قاله، والقدح في ذلك بمجرد الدعوى، فهو كلام من لا يبالى ما يقول.

وقد يُقال: هذا (أ) يدلّ على الزهد في الولاية والورع فيها، وخوف الله أن لا يقوم بحقوقها. وهذا يناقض ما يقوله الرافضة: إنه كان طالبا للرياسة، راغبا في الولاية.

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٩٥ (م).

<sup>(</sup>٢) ك: فلست بخيركم وعلى فيكم . .

<sup>(</sup>۳) ن، م: معناه.

<sup>(</sup>٤) ب: وهذا.

## ﴿فصل

قال المافضي الله على الله عليه وسلم: هل للأنصار في المنابع انول الرافضي الله عليه وسلم: هل للأنصار في المنابع انول الله عليه وسلم: هل للأنصار في المنابع الله عليه وسلم على الله على شكّه في صحة بيعة نفسه، مع المالت وسول الله صلى الله على الله عليه وسلم: الأئمة من قريش». المناصار في منابع عليه وسلم: الأئمة من قريش». الله عليه وسلم: الأئمة من قريش».

حق. الخ

والجواب: أما قول النبي صلى الله عليه وسلم: «الأئمة من قريش» (1) فهو حق، ومن قال: إن الصديق شك في هذا، أو في صحة إمامته فقد كذب.

/ ومن قال: إن الصديق قال: ليتنى كنت سألت النبي صلى الله عليه ظ٣٦٣ وسلم: هل للأنصار في الخلافة نصيب؟ فقد كذب، فإن المسألة عنده وعند الصحابة / أظهر من أن يُشَكَّ فيها، لكثرة النصوص فيها عن النبي ٢٢٠/٤ صلى الله عليه وسلم، وهذا يدل على بطلان هذا النقل.

وإن قدر صحته، ففيه فضيلة للصدِّيق، لأنه لم يكن يعرف النص،

<sup>(</sup>١) في (ك) ص١٩٥ (م).

<sup>(</sup>٢) وهذا: ساقطة من (ك).

<sup>(</sup>٣) ك: بها رواه عن رسول الله صلى الله عليه وآله: إن الأثمة من قريش.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيها مضي.

واجتهد فوافق اجتهاده النص. ثم من اجتهاده وورعه تمنَّى أن يكون معه نص يعينه على الاجتهاد (۱)، فهذا يدل على كمال علمه، حيث وافق اجتهاده النص، ويدل على ورعه، حيث خاف أن يكون مخالفاً للنص، فأى قدح في هذا؟!

## ﴿فصل

قال الرائض: قال الوافضي ": «الثامن: قوله في مرض موته: ليتنى كنت الثامن نوله في مرض موته: ليتنى كنت مرض موته: ليتنى كنت مرض موته: تركت بيت " فاطمة لم أكبسه "، وليتنى كنت في ظلة بني ساعدة للمناه كنت في ظلة بني ساعدة مركب كنت في ظلة بني ساعدة موسدت على يد أحد " الرجلين، وكان هو الأمير، وكنت مناطلة الوزير "، وهذا يدل على إقدامه على بيت " فاطمة عند اجتماع الكسه. الني أمير المؤمنين والزبير وغيرهما فيه ".

والجواب: أن القدح لا يُقبل حتى يثبت اللفظ بإسناد صحيح، ويكون

الرد عليه

<sup>(</sup>١) ن، م: نص بعينه عن الاجتهاد.

<sup>(</sup>٢) في (ك) ص١٩٥ (م).

<sup>(</sup>٣) بيت: ساقطة من (م). وفي (ك): بنت، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٤) م: لم اكتسه؛ ك: لم اكشفه.

<sup>(</sup>٠) ن، م: وليتني كنت في ظله بني ساعدة كنت ضربت على يد أحد..؛ ك: وليتني في ظلة بني ساعدة كنت ضربت يدى على يد أحد..

<sup>(</sup>٦) ك: وكنت أنا الوزير.

<sup>(</sup>٧) ك: بنت.

<sup>(</sup>٨) ك: . . فيه ، وعلى أنه كان يرى الفضل لغيره لا لنفسه .

دالاً دلالة ظاهرة على القدح، فإذا انتفت إحداهما انتفى القدح، فكيف إذا انتفى كلَّ منهما. ونحن نعلم يقينا أن أبا بكر لم يقدم عَلَى عليّ والزبير بشيء من الأذى، بل ولا على سعد بن عبادة المتخلّف عن بيعته أولا وآخراً.

وغاية ما يُقال: إنه كبس البيت لينظر هل فيه شيء من مال الله الذي يقسمه، وأن يعطيه لمستحقه، ثم رأى أنه لو تركه لهم لجاز؛ فإنه يجوز أن يعطيهم من مال الفيء.

وأما إقدامه عليهم أنفسهم بأذى، فهذا ما وقع فيه قط باتفاق أهل العلم والدين، وإنما ينقل مثل () هذا جهّال الكذّابين، ويصدّقه حمقى () العالمين، الذين يقولون: إن الصحابة هدموا بيت فاطمة، وضربوا بطنها حتى أسقطت.

وهـذا كله دعـوى مختلق، وإفـك مفتـرى، باتفاق أهل الإسلام، ولا يروج إلا على من هو من جنس الأنعام.

**وأما قوله: «**ليتنى كنت ضربت على يد أحد الرجلين» فهذا لم يذكر له إسنادا، ولم يبين صحته، فإن كان قاله فهو يدل على زهده وورعه وخوفه من الله تعالى.

<sup>(</sup>١) مثل: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٢) ن: حُقَاء.

### ﴿فصل

قال الوافضي (": «التاسع: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: جهزوا جيش أسامة، وكرّر الأمر [بتنفيذه] (")، وكان فيهم أبو بكر وعمر وعثمان، ولم ينفذ أمير المؤمنين، لأنه أراد (") منعهم من التوتّب (") على الخلافة بعده، فلم يقبلوا ("منه».

والجواب من وجوه: أحدها: المطالبة بصحة النقل، فإن هذا لا يُروى بإسناد معروف، ولا صححه أحد من علماء النقل. ومعلوم أن الاحتجاج بالمنقولات لا يسوغ إلا بعد قيام الحجة بثبوتها، وإلا فيمكن أن يقول كل أحد ما شاء.

الشانى: أن هذا كذب بإجماع علماء النقل، فلم يكن في جيش أسامة: لا أبوبكر ولا عثمان، وإنما قد قيل: إنه كان فيه (١) عمر. وقد تواتر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه استخلف أبابكر على الصلاة حتى مات، وصلّى أبوبكر رضي الله عنه الصبح يوم موته، وقد كشف

أمسر بتجهيسز جيش أسامة. الخ. الجواب من

قال الرافضي:

السساسع أن

رسول الله صلى الله عليه وسلم

الوجه الأول

وجوه

الوجه الثانى

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ١٩٥ (م).

<sup>(</sup>٢) بتنفيذه: ساقطة من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) ك: أمير المؤمنين عليه السلام ثم لأنه صلى الله عليه وآله أراد. .

<sup>(</sup>٤) س، ب: الوثب.

<sup>(</sup>٥) ك: فلم يقبلوه..

<sup>(</sup>٦) فيه: ساقطة من (س)، (ب).

سجف الحجرة، فرآهم صفوفا خلف أبي بكر، فسر بذلك. فكيف يكون مع هذا قد أمره أن يخرج في جيش أسامة؟!

الثالث: أن النبي صلى الله عليه وسلم لو أراد تولية علي لكان هؤلاء الوجه الناك أعجز أن يدفعوا أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكان جمهور المسلمين أُطُوع لله ورسوله من أن يدعوا هؤلاء يخالفون أمره، لا سيما وقد قاتل ثلث المسلمين أو أكثر مع علي لمعاوية وهم لا يعلمون أن معه نصً لقاتل معه جمهور المسلمين.

الرابع: أنه أمر أبا بكر أن يصلّى بالناس ولم يأمر عليًا، فلو كان علي الرجه الرابع هو الخليفة لكان يأمره بالصلاة بالمسلمين، فكيف ولم يؤمِّر عليًّا على أبى بكر قط.

بل في الصحيحين أنه لما ذهب يصلح بين بنى عمروبن عوف، قال لبلال: «إذا حضرت الصلاة فمر أبا بكر أن يصلّى بالناس»() وكذلك في مرضه، ولما أراد إقامة الحج أمر أبا بكر أن / يحجّ، وأردفه بعليّ تابعاً ٢٢١/٤ له، وأبوبكر هو الإمام الذي يصلّى بالناس: بعليٍّ وغيره، ويأمر عليًا وغيره فيطيعونه، وقد أمَّر أبابكر عَلَى عليّ في حجة سنة تسع ، وكان أبوبكر مؤمَّرا عليهم إماماً لهم.

<sup>(</sup>۱) سيرد هذا الحديث مفصلا فيها يلى في هذا الجزء، ص هناك.

# ﴿فصل ﴾

قال الرافضي": «العاشر: أنه لم يول" أبا بكر شيئا من الأعمال، وولّى عليه» $^{"}$ .

العاشر انه لم يولُّ أبا بكر شيئا من وولي الأعيال عليه

قال الرافضي:

والجواب من وجوه: أحدها: أن هذا باطل. بل الولاية التي ولآها أبا بكر لم يشركه فيها أحد، وهي ولاية الحج. وقد ولاه غير ذلك.

وجوه الوجه الأول الوجه الثاني

الجواب

الثانى: أن النبي صلى الله عليه وسلم قد ولَّى من هو بإجماع أهل السنة والشيعة من كان عنده دون أبي بكر، مثل عمرو بن العاص، والوليد ابن عقبة، وخالد بن الوليد. فعُلم أنه لم يترك ولايته لكونه ناقصا عن

الوجه الثالث

الثالث: أن عدم ولايته لا يدل على نقصه، بل قد يترك ولايته لأنه عنده أنفع له منه في (4) تلك الولاية، وحاجته إليه في المقام عنده وغنائه عن المسلمين أعظم من حاجته إليه في تلك الولاية، فإنه هو وعمر كانا ص ٣٦٤ مثل الوزيرين له. يقول / كثيرا: «دخلت أنا وأبوبكر وعمر» و «خرجت أنا وأبو بكر وعمر، وكان أبو بكر يسمر عنده عامّة ليله.

ني (ك) ص ١٩٦ (م)٠ (1)

ك: أنه صلى الله عليه وآله لم يول. **(Y)** 

ب: ووتى عليًّا؛ ك: وولى غيره. (4)

ن، م، س: من، (1)

وعمر لم يكن يولّى أهل الشورى "، كعثمان" وطلحة والزبير وغيرهم، وهم عنده أفضل ممن ولاه، مثل عمروبن العاص ومعاوية وغيرهما، لأن انتفاعه بهؤلاء في حضوره، أكمل من انتفاعه بواحدٍ منهم في ولاية يكفى فيها من دونهم.

وأبو بكر كان يدخل مع النبي صلى الله عليه وسلم ويليه عمر، وقال لهما: «إذا اتفقتما على شيء لم أخالفكما» ("). وإذا قدم عليه الوفد شاورهما، فقد يشير هذا بشيء، ويشير هذا بشيء، ولذلك شاورهما في أسرى بدر، وكان مشاورته لأبي بكر أغلب، واجتماعه (") به أكثر. هذا أمر يعلمه من تدبر الأحاديث الصحيحة التي يطول ذكرها.

### ﴿فصل

قال الوافضي ": «الحادى عشر: أنه صلّى الله عليه وسلم أنفذه لأداء سورة براءة، ثم أنفذ عليًا "، وأمره بردّه، وأن يتولى هو ذلك، ومن لا يصلح لأداء سورة أو بعضها، فكيف " يصلح

قال الرافضي:
الحادي عشر:
أن رسول الله
صلى الله عليه
وسلم أنفذه
لأداء سورة براءة

<sup>(</sup>١) ن، س: وعمر لم يكن يوالي أهل الشورى؛ م: وعمر لم يكونوا في أهل الشورى.

٢) س: وعثمان؛ ب: عثمان.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيها مضى ١٥٦/٦ ، ونصه هناك: «لو اجتمعتها في مشوره ما خالفتكها».

<sup>(</sup>٤) س، ب: فاجتماعه..

<sup>(</sup>٥) في (ك) ص١٩٦ (م).

 <sup>(</sup>٦) ك: ثم أنفذ عليًا عليه السلام خلفه .
 (٧) ك: كيف .

للإمامة العامة، المتضمنة لأداء الأحكام إلى جميع الأمة؟!».

والجواب من وجوه: أحدها: أن هذا كذب باتفاق أهل العلم وبالتواتر العام؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم استعمل أبابكر على الحج سنة تسع، لم يردّه ولا رجع، بل هو الذي أقام للناس الحج ذلك العام، وعليّ من جملة رعيته: يصلّى خلفه، ويدفع بدفعه، ويأتمر بأمره كسائر من معه.

وهذا من العلم المتواتر عند أهل العلم: لم يختلف اثنان في أن أبا بكر هو الذي أقام الحج ذلك العام بأمر النبي صلى الله عليه وسلم. فكيف يُقال: إنه أمره برده؟!

ولكن أردفه بعلي (١٠ لينبذ إلى المشركين عهدهم، لأن عادتهم كانت جاريةً أن لا يعقد العقود (١٠ ولا يحلّها إلا الـمُطاع، أو رجل من أهل بيته، فلم يكونوا يقبلون ذلك من كل أحد.

وفي الصحيحين "عن أبي هريرة قال: بعثنى أبوبكر الصدِّيق في الحجة التي أُمَّره عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل حجة الوداع، في رهط يؤذّنون في الناس يوم النحر: «أن ": لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عُريان» "وفي رواية: ثم أردف النبي صلى الله عليه

الجواب وجوه

الوجه الأول

<sup>(</sup>١) بعليّ: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: العهود.

<sup>(</sup>٣) م: وفي الصحيح.

<sup>(£)</sup> أن: ساقطة من (ب).

 <sup>(</sup>٥) سبق هذا الحديث في الجزء السابق ص ٤٧٥.

وسلم بعلى، وأمره أن يؤذن ببراءة، فأذن علي معنا "في أهل منى يوم النحر ببراءة، وبأن" لا يحج " بعد العام مشرك ولا يطوف بالبيت عريان. قال: فنبذ أبو بكر إلى الناس في ذلك العام، فلم يحج " عام حجة الوداع ـ التى حج فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ـ مشرك.

قال أبو محمد بن حزم ("): «وما حصل في حجّة الصديق كان من أعظم فضائله؛ لأنه هو الذي خطب بالناس في ذلك الموسم والجمع العظيم، والناس منصتون لخطبته يصلّون خلفه، وعليّ من جملتهم. وفي السورة فضل أبي بكر وذكر الغار، فقرأها عليّ على الناس، فهذا مبالغة في فضل أبي بكر وحجة قاطعة».

وتأميره لأبي بكر عَلَى عليّ هذا كان بعد قوله: / «أما ترضى أن تكون ٢٢٢/٤ منى بمنزلة هارون من موسى ؟»(١) ولا ريب أن هذا الرافضي ونحوه من شيوخ الرافضة من أجهل الناس بأحوال الرسول وسيرته وأموره ووقائعه، يجهلون من ذلك ما هو متواتر معلوم لمن له أدنى معرفة بالسيرة، ويجيئون إلى ما وقع فيقلبونه، ويزيدون فيه وينقصون.

وهـذا القدر، وإن كان الرافضي لم يفعله، فهو فعل شيوخه وسلفه

<sup>(</sup>١) تن، م: معنا عليّ.

<sup>(</sup>٢) ن، س: بأن؛ م: أن.

<sup>(</sup>هـ ه): مايين النجمتين ساقط من (م).

 <sup>(</sup>٣) لم أجد الكلام التالي بنصه فيها بين يدى من كتب ابن حزم: الفِصل وغيره، ولكن ذكر ابن
 حزم كلاما مقاربا في معناه من الكلام التالي في والفصل، ٢٣٢/٤.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيها مضى ١/١٥٠.

الذين قلّدهم، ولم يحقق ما قالوه، ويراجع (١) ما هو المعلوم عند أهل العلم المتواتر عندهم، المعلوم لعامتهم وخاصتهم.

الوجه الثانى الثانى: قوله: «الإمامة العامة متضمنة لأداء جميع الأحكام إلى الأمة».

قول باطل؛ فالأحكام كلها قد تلقتها الأمة عن نبيها، لا تحتاج فيها إلى الإمام إلا كما تحتاج إلى نظائره من العلماء، وكانت عامة الشريعة التي يحتاج الناس إليها عند الصحابة معلومة، ولم يتنازعوا زمن الصديق في شيء منها، إلا واتفقوا بعد النزاع بالعلم الذي "كان يظهره بعضهم لبعض، وكان الصديق يعلم عامة الشريعة، وإذا خفي عنه "الشيء اليسير سأل عنه الصحابة ممن كان عنده علم ذلك "، كما سألهم عن ميراث الجَدة "، فأخبره من أخبره منهم أن النبي صلى الله عليه وسلم أعطاها "السدس ".

<sup>(</sup>١) ن، م، س: وراجع.

<sup>(</sup>٢) س، ب: بالذي.

<sup>(</sup>۳) م: عليه.

 <sup>(</sup>٤) م: علم من ذلك.

<sup>(</sup>٥) س، ب: الجد.

<sup>(</sup>٦) س، ب: أعطاه.

<sup>(</sup>٧) في «المغني» لابن قدامة ٦/ ٢٦١: «ولنا ما روى قبيصة بن ذؤيب قال: «جاءت الجدات إلي أبي بكر تطلب ميراثها، فقال: مالك في كتاب الله عز وجل شيء، وما أعلم لك في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئاً، ولكن ارجعى حتى أسأل الناس، فقال المغيرة بن شعبة: حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم: أعطاها السّدس؛ فقال: هل معك غيرك؟ فشهد له محمد بن مسلمة، فأمضاه لها أبو بكر».

ولم يعرف لأبي بكر فُتيا ولا حكم خالف نصًّا، وقد عُرف لعمر وعثمان وعلي من ذلك أشياء (١)، والذي عرف لعليّ أكثر مما عرف لهما (١).

مثل قوله في [الحامل] "المتوفّى عنها زوجها: إنها تعتد أبعد الأجلين. وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لسبيعة الأسلمية لما وضعت بعد وفاة زوجها بثلاث ليال : «حللت فانكحى من شئت» ولما قالت له: إن أبا السنابل قال: ما أنت بناكحة حتى يمضى عليك آخر الأجلين. قال: «كذب أبو السنابل» ".

وقد جمع الشافعي في كتاب «خلاف علي وعبدالله» من أقوال علي التي تركها الناس لمخالفتها النصّ أو معنى النصّ جزءاً كبيراً.

وجمع بعده محمد بن نصر المروزى أكثر من ذلك؛ فإنه كان إذا ناظره الكوفيون يحتج بالنصوص، فيقولون: نحن أخذنا / بقول عليّ وابن مسعود، فجمع لهم أشياء كثيرة (٥) من قول عليّ وابن مسعود تركوه، أو تركه الناس، يقول: إذا جاز لكم خلافهما (١) في تلك المسائل لقيام الحجة على خلافهما (١)، فكذلك في سائر المسائل. ولم يعرف لأبي بكر مثل هذا.

478 B

<sup>(</sup>١) ، س، ب: شيء.

۲) ن، م، س: منها.

<sup>(</sup>٣) الحامل: ساقطة من (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيها مضى ٢٤٣/٤.

<sup>(</sup>٥) ن، م: شيئا كثيرا.

<sup>(</sup>٦) ن، م، س: خلافها.

الوجه الثالث: أن القرآن بلغه عن النبي صلى الله عليه وسلم كل أحدٍ من المسلمين، فيمتنع أن يقال: إن أبا بكر لم يكن يصلح لتبليغه.

الوجه الرابع الرابع: أنه لا يجوز أن يظن أن تبليغ القرآن يختص بعلي، فإن القرآن لا يثبت بخبر الأحاد، بل لابد أن يكون منقولا بالتواتر.

الرجد الحاس الخمامس: أن الموسم ذلك العام كان يحج فيه المسلمون والمشركون، وكان النبي صلى الله عليه وسلم أمر أبا بكر أن ينادى في الموسم: «أن لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان» كما ثبت في الصحيحين (۱). فأى حاجة كانت بالمشركين إلى أن يبلغوا القرآن (۱).

### ﴿فصل

قال الرائض: قال الرافضي: «الشائي عشر: قول عمر: إن محمداً لم النائي عشر: قول عمر: إن محمداً لم نول عسر: إن محمداً لم نول عسر: إن على قلة علمه، وأمر برجم حامل، فنهاه عمداً لم يست، عليّ، فقال: لولا عليّ لهلك عمر. وغير ذلك من الأحكام التي ومنذ بدل غلط فيها وتلوَّن فيها».

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث قبل صفحات وفي الجزء السابق ٧/

<sup>(</sup>٢) س، ب: . . القرآن والله سبحانه وتعالى أعلم.

<sup>(</sup>٣) في (ك) ص ١٩٦ (م).

<sup>(</sup>٤) ك: إن محمدا صلى الله عليه وآله لم يمت، وهو يدل. . .

الله عليه الجواب و وجوه في أمتى الوجه الأول

244/

والجواب أن يقال: أوّل: ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «قد كان قبلكم في الأمم محدَّثون، فإن يكن في أمتى أحد فعمر»(١) ومثل هذا لم يقله لعلى .

وأنه قال: «رأيت أنّي أتيت بقدح فيه لبن، فشربت حتى أنى لأرى الرّيّ يخرج من أظفارى، ثم ناولت فضلى عمر» قالوا: فما أوّلته يا رسول الله؟ قال: «العلم» (٢٠).

فعمر كان أعلم الصحابة بعد أبي بكر.

وأما كونه ظن أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يمت، فهذا كان ساعةً، ثم تبيّن له موته. ومثل هذا يقع كثيراً: قد يشكّ الإنسان في موت ميّت ساعة وأكثر، ثم يتبيّن له موته. وعليّ قد تبيّن له أمورٌ بخلاف ما كان يعتقده فيها أضعاف ذلك، / بل ظنّ كثيراً من الأحكام على خلاف ما هي عليه، ومات على ذلك، ولم يقدح ذلك في إمامته، كفتياه في المفوضة التي ماتت ولم يفرض لها، وأمثال ذلك مما هو معروف عند أهل العلم.

وأما الحامل، فإن كان "لم يَعْلَم أنها حامل، فهو من هذا الباب؛ فإنه قد يكون أمر برجمها ولم يعلم أنها حامل، فأخبره علي أنها حامل. فقال: لولا أن عليًا أخبرني بها لرجمتُها، فقتلت الجنين. فهذا هو الذي خاف منه.

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيها مضي.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضي.

**<sup>(</sup>۳)** س، ب: کانت.

وإن قدر أنه كان يظن جواز رجم الحامل، فهذا مما قد يخفى؛ فإن الشرع قد جاء في موضع بقتل الصبيّ والحامل تبعاً، كما إذا حوصر الكفّار، فإن النبي صلى الله عليه وسلم حاصر أهل الطائف، ونصب عليهم المنجنيق، وقد يُقتل النساء والصبيان.

وفى الصحيح أنه سُئل عن أهل الدار من المشركين يبيّتون فيُصاب من نسائهم وصبيانهم، فقال: «هم منهم»(١٠).

وقد ثبت عنه أنه نهى عن قتل النساء(١) والصبيان.

وقد اشتبه هذا على طائفة من أهل العلم، فمنعوا من البيات خوفاً من قتل النساء والصبيان.

فكذلك قد يشتبه عَلَى من ظنّ جواز ذلك، ويقول: إن الرجم حدّ واجب على الفور فلا يجوز تأخيره.

لكن السنة فرقت بين ما يمكن تأخيره كالحدّ، وبين ما يُحتاج إليه كالبيات والحصار.

وعمر رضى الله عنه كان يراجعه آحاد الناس، حتى فى مسألة الصداق. قالت امرأة له: أمنك نسمع أم من كتاب الله؟ فقال: بل أمن كتاب الله . فقالت: إن الله يقول: ﴿وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطَاراً فَلاَ تَأْخُذُوا

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضى.

 <sup>(</sup>٢) بعد كلمة «النساء» توجد ورقة لم تصور من نسخة (م) أو قد تكون مفقودة من النسخة
 الأصلية، وسأنبه على النسخة عند العودة إليها إن شاء الله.

<sup>(</sup>٣) بل: ساقطة من (س)، (ب).

مِنْهُ شَيْئاً ﴾ [سورة النساء: ٢٠] ، فقال: امرأة أصابت ورجل أخطأ» (١٠) . وكذلك كان يرجع إلى عثمان وغيره، وهو أعلم من هؤلاء كلهم.

وصاحب العلم العظيم إذا رجع إلى من هو دونه فى بعض الأمور، لم (١٠) يقدح هذا فى كونه أعلم منه، فقد تعلم موسى من الخضر ثلاث مسائل، وتعلم سليهان من الهدهد خبر بلقيس.

وكان الصحابة فيهم من يشير على النبى صلى الله عليه وسلم فى بعض الأمور<sup>(7)</sup>، وكان عمر أكثر الصحابة مراجعةً للنبى صلى الله عليه وسلم، ونزل القرآن بموافقته فى مواضع: كالحجاب، وأسارى بدر، واتخاذ مقام إبراهيم مصلى، وقوله: عسى ربه إن طلقكن، وغير ذلك.

وهذه الموافقة والمراجعة لم تكن لان لعثمان ولا لعليّ.

وفى الترمذى: «لولم أبعث فيكم لبُعث فيكم عمر»(°). و«لوكان بعدى نبى لكان عمر»() .

<sup>(</sup>١) سبق الكلام على هذا الأثر فيما مضى.

<sup>(</sup>٢) ن، س: ولم.

<sup>(</sup>٣) عبارة وفي بعض الأموري: ساقطة من (ن)، (س).

<sup>(</sup>٤) لا: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٥) سبق هذا الحديث فيما مضي.

<sup>(</sup>٦) سبق هذا الحديث فيما مضى.

#### ﴿ فصل ﴾

قال الوافضى (١): «الثالث عشر: أنه ابتدع التراويح، مع أن النبي قال الرافضي: الثالث عشر: أنه صلى الله عليه وسلم قال: أيها الناس" إن الصلاة بالليل في شهر التراويح . الخ رمضان من النافلة جماعة بدعة، وصلاة الضحى بدعة، فإن قليلا " في سُنَّةٍ خيرٌ من كثير في بدعة ، ألا وإن كل بدعة ضلالة ، وكل ضلالة سبيلها إلى النار. وخرج عمر في شهر رمضان ليلا، فرأى المصابيح في المساجد، فقال: ما هذا؟ فقيل له: إن الناس قد اجتمعوا لصلاة التطوع. فقال: بدعة ونعمت "البدعة، فاعترف بأنها بدعة».

> الرد عليه ص ۲٦٥

ابستدع

فيقال: ما رؤى في طوائف أهل / البدع والضلال أجرأ من هذه الطائفة الرافضة على الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقولها عليه ما لم يقله، والوقاحة المفرطة في الكذب، وإن كان فيهم من لا يعرف أنها كذب، فهو مفرط في الجهل. كما قال:

فإن كنت لا تدرى فتلك مصيبة وإن كنت تدرى فالمصيبة أعظم

في (ك) ص ١٩٦ (م). (1)

ك: يا أيها الناس. . **(Y)** 

ك : وصلاة الضحى بدعة، ألا فلا تجمعوا ليلا في شهر رمضان في النافلة، ولا تصلوا (٣) صلاة الضحى، فإن قليلا. .

ك : ونعم . (1)

والجواب من وجوه: أحدها: المطالبة. فيقال: ما الدليل على صحة وجوه مجود المحديث؟ وأين إسناده؟ وفي أي كتاب من كتب المسلمين روى هذا؟ الوجه الأول ومن قال من أهل العلم بالحديث: إن هذا صحيح؟

الثانى: أن جميع أهل المعرفة بالحديث يعلمون علماً ضروريا أن هذا من الوجه الناب الكذب الموضوع على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأدنى من له معرفة بالحديث يعلم أنه كذب، لم يروه أحدٌ من / المسلمين في شيء من كتبه: ٢٢٤/٤ لا كتب الصحيح، ولا السنن، ولا المساند، ولا المعجمات، ولا الأجزاء، ولا يعرف له إسناد: لا صحيح، ولا ضعيف، بل هو كذب بينً.

الثالث: أنه قد ثبت أن الناس كانوا يصلّون بالليل في رمضان على عهد الوجه الناك النبى صلى الله عليه وسلم. وثبت أنه صلّى بالمسلمين جماعةً ليلتين أو ثلاثا.

ففى الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها أن النبى صلى الله عليه وسلم خرج ليلةً من جوف الليل، فصلّى وصلّى رجال بصلاته، فأصبح الناس فتحدّثوا، فاجتمع أكثر منهم، فصلّى فصلّوا معه، فأصبح الناس فتحدّثوا، فكثر أهل المسجد من الليلة الثالثة، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلّى صلاته. فلما كانت الليلة الرابعة عجز المسجد عن أهله، فلم يخرج إليهم رسول الله صلّى الله عليه وسلم، فطفق رجال يقولون: الصلاة، فلم يخرج إليهم حتى خرج لصلاة الصبح، فلما قضى الفجر أقبل على الناس فتشهّد، ثم قال: «أما بعد، فإنه لم يخف على مكانكم،

ولكن خشيت أن تُفرض عليكم، فتعجزوا عنها» فتوفى رسول الله صلى الله عليه وسلم والأمر على ذلك، وذلك في رمضان(١).

وعن أبى ذر قال: صمنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم رمضان، فلم يقم بنا شيئاً من الشهر، حتى بقى سبع، فقام بنا حتى ذهب ثلث الليل، "فلما كانت السادسة لم يقم بنا، فلما كانت الخامسة قام بنا، حتى ذهب شطر الليل"، فقلت: يا رسول الله لو نقّلتنا قيام هذه الليلة. قال: وإن الرجل إذا صلّى مع الإمام حتى ينصرف حُسِب له قيام ليله». فلما كانت الليلة الرابعة لم يقم بنا، فلما كانت [الليلة]" الثالثة جمع أهله ونساءه، فقام بنا، حتى خشينا أن يفوتنا الفلاح. قلت: وما الفلاح؟ قال: السحور. ثم لم يقم بنا بقية الشهر. رواه أحمد والترمذى والنسائى وأبو داود".

<sup>(</sup>۱) الحديث عن عائشة رضى الله عنها فى : البخارى ۱۱/۲ (كتاب الجمعة، باب من قال فى الخطبة بعد الثناء : أما بعد)، ۴۵/۳ (كتاب صلاة التراويح، باب فضل من قام رمضان)؛ سنن أبى داود ۲۷/۲ (كتاب تفريع أبواب شهر رمضان، باب فى قيام شهر رمضان).

<sup>(</sup>٢ ـ ٢) : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) الليلة: زيادة في (ب).

<sup>(3)</sup> الحديث عن أبى ذر الغفارى رضى الله عنه فى : سنن أبى داود ٢ / ٦٨ (كتاب تفريع أبواب شهر رمضان، باب فى قيام شهر رمضان)؛ سنن الترمذى ٢ / ١٥٠ (كتاب الصوم، باب ما جاء فى قيام شهر رمضان) وقال الترمذى: « هذا حديث حسن صحيح ٤؛ سنن النسائى ٣ / ٢٠٧ (كتاب قيام الليل، باب قيام شهر رمضان)؛ المسند (ط . الحلبى) ٥ / ١٥٠ - ١٦٠ ، ١٦٣ ؛ سنن ابن ماجة ٢ / ٢٠٤ - ٢١٤ (كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب ما جاء فى قيام شهر رمضان)؛ سنن البيهقى ٢ / ٤٩٤ - ٤٩٥ .

وفى صحيح مسلم عن أبى هريرة قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يرغّب فى قيام رمضان من غير أن يأمر فيه بعزيمة، ويقول: «من قام رمضان إيهانا واحتسابا غُفر له ما تقدّم من ذنبه» فتوفى رسول الله صلى الله عليه وسلم والأمر على ذلك فى خلافة أبى بكر وصدراً من خلافة عمر".

وخرّج البخارى عن عبدالرحمن بن عبدٍ القارى قال: خرجت مع عمر ليلة من رمضان إلى المسجد، فإذا الناس أوزاع متفرّقون، يصلّى الرجل لنفسه، ويصلّى الرجل فيصلّى بصلاته الرهط. فقال عمر: إنى لأرى لو جعت هؤلاء على قارىء واحد لكان أمثل. ثم عزم فجمعهم على أبىّ بن كعب، ثم خرجت معه ليلة أخرى والناس يصلّون بصلاة قارئهم. قال عمر: نعمت البدعة هذه (۱)، والتى تنامون عنها أفضل من التى تقومون. يريد بذلك آخر الليل. وكان الناس يقومون أوله (۱).

وهذا الاجتماع العام لما لم يكن قد فُعل سهاه بدعةً ، لأن ما فُعل ابتداءً

<sup>(</sup>۱)) الحديث بهذا اللفظ عن أبى هريرة رضى الله عنه فى البخارى ٤٤/٣ ـ 80 (كتاب التراويح، باب فضل من قام رمضان)؛ مسلم ٢٣/١٥ (كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الترغيب فى قيام رمضان وهو التراويح). وهو ايضا فى : سنن أبى داود ٢٦/٢ ـ ٢٧ (كتاب تفريع أبواب شهر رمضان، باب فى قيام شهر رمضان)؛ الموطأ 11٣/١ ـ ١١٤ (كتاب الصلاة فى رمضان، باب الترغيب فى الصلاة فى رمضان).

<sup>(</sup>٢) في هامش (س) كتب أمام هذا الموضع ما يلى: «البدعة الشرعية هي الضلالة دون البدعة اللغوية، والتراويح من الثاني».

 <sup>(</sup>٣) الحديث عن عبد الرحمن بن عبد القارى في : البخارى ٤٥/٣ (كتاب صلاة التراويح ،
 باب فضل من قام رمضان)؛ الموطأ ١١٤/١ ـ ١١٥ (كتاب الصلاة في رمضان، باب ما
 جاء في قيام رمضان).

يُسمّى بدعة في اللغة. وليس ذلك بدعة شرعية؛ فإن البدعة الشرعية التي هي ضلالة هي ما فعل بغير دليل شرعي، كاستحباب ما لم يحبّه الله، وإيجاب ما لم يوجبه الله، وتحريم ما لم يحرّمه الله، فلا بد مع الفعل(١) من اعتقادٍ يخالف الشريعة، وإلا فلو عمل الانسان فعلًا محرّما يعتقد تحريمه لم يقل: إنه فعل بدعة.

الوجه الرابع

الرابع: أن هذا لو كان قبيحاً منهيّاً عنه لكان عليٌّ أبطله لما صار أمير المؤمنين وهو بالكوفة. فلما كان جارياً في ذلك مجرى عمر، دلّ على استحباب ذلك. بل رُوي عن على أنه قال: نوَّر الله على عمر قبره كما نوَّر علينا مساجدنا.

وعن أبي عبدالرحمن السُّلَمي أن عليًّا دعا القرَّاء في رمضان، فأمَر رجلًا منهم يصلَّى بالناس عشرين ركعة ، قال() : وكان على يوتر بهم().

وعن عرفجة الثقفي قال: كان على يأمر الناس بقيام شهر رمضان، ويجعل للرجال إماما وللنساء إماما. قال عرفجة: فكنت أنا إمام النساء. رواهما البيهقي في «سننه»(أ).

وقد تنازع / العلماء في قيام رمضان: هل فعله في المسجد جماعة أفضل، أم فعله في البيت أفضل؟ على قولين مشه ورين، هما قولان

ن: العقل، وهو تحريف. (1)

قال : ساقطة من (س)، (ب). **(Y)** 

هذا الأثر عن أبي عبد الرحمن السلمي في: سنن البيهقي ٤٩٦/٢ - ٤٩٧. (٣)

هذا الأثر عن عرفجة السلمي في : سنن البيهقي ٢ /٤٩٤. **(1)** 

للشافعي وأحمد. وطائفة يرجَّحون فعلها في المسجد جماعة، منهم الليث. وأما مالك وطائفة فيرجَّحون فعلها في البيت، ويحتجون بقول النبي صلى الله عليه وسلم: «أفضل الصلاة صلاة المرء / في بيته إلاّ المكتوبة» أخرجاه ٤/٥٢٧ في الصحيحين(١).

وأحمد وغيره احتجوا بقوله في حديث أبي ذر: «الرجل إذا قام مع الإمام حتى ينصرف كتب [الله] له (") قيام ليلة » (") .

وأما قوله: «أفضل [الصلاة]() صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة» فالمراد بذلك ما لم تُشرع له الجماعة، وأما ما شرعت له الجماعة() كصلاة الكسوف، ففعلها في المسجد أفضل بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم المتواترة واتفاق العلماء.

<sup>(</sup>۱) الحديث عن زيد بن ثابت رضى الله عنه فى : البخارى ١٤٧/١ (كتاب الأذان، باب صلاة الليل) ونصه : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اتخذ حجرة، قال : حسبت أنه قال : من حصير فى رمضان، فصلّى فيها ليالى، فصلّى بصلاته ناس من أصحابه، فلما علم بهم جعل يقعد، فخرج إليهم فقال : وقد عرفت الذى رأيت من صنيعكم، فصلّوا أيها الناس فى بيوتكم، فإن أفضل الصلاة صلاة المرء فى بيته إلا المكتوبة، والحديث أيضا مع اختلاف فى الألفاظ فى : البخارى ٢٨/٨ (كتاب الأدب، باب ما يجوز من الغضب والشدة لأمر الله)، ٩/٩٥ (كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب ما يكره من كثرة السؤال. .) ؛ مسلم ١/٩٥١ - ٥٤٥ (كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب صلاة النافلة فى بيته وجوازها فى المسجد). والحديث فى سنن أبى داود والترمذى والنسائى والموطأ والمسند وسنن البيهقى.

<sup>(</sup>٢) ن : كُتب له.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث قبل صفحات (ص ٣٠٧).

<sup>(</sup>٤) الصلاة: ساقطة من (ن)، (س).

<sup>(</sup>٥) عبارة و وأما شرعت له صلاة الجماعة ، ساقطة من (س). وفي (ب) : أما . . . .

قالوا: فقيام (أ) رمضان إنَّها لم يَجْمع النبى صلى الله عليه وسلم الناس عليه خشية أن يُفترض. وهذا قد أُمنَ بموته، فصار هذا كجمع المصحف وغيره.

وإذا كانت الجماعة مشروعة فيها ففعلها في الجماعة أفضل.

وأما قول عمر رضى الله عنه: «والتي تنامون عنها أفضل، يريد آخر الليل الليل وكان الناس يقومون أوله» فهذا كلام صحيح، فإن آخر الليل أفضل، كها أن صلاة العشاء في أوله أفضل، والوقت المفضول قد يختص العمل فيه بها يوجب أن يكون أفضل منه في غيره، كها أن الجمع بين الصلاتين بعرفة ومزدلفة أفضل من التفريق بسبب أوجب ذلك، وإن كان الأصل أن الصلاة في وقتها الحاضر" أفضل، والإبراد بالصلاة في شدة الحر أفضل.

وأما يوم الجمعة فالصلاة عقب الزوال أفضل، ولا يستحب الإبراد بالجمعة، لما فيه من المشقة على الناس. وتأخير العشاء إلى ثلث الليل أفضل، إلا إذا اجتمع الناس وشق عليهم الانتظار، فصلاتها قبل ذلك أفضل، وكذلك الاجتماع في شهر رمضان في النصف الثاني: إذا كان يشق على الناس.

وفي السنن عن أبيّ بن كعب عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

<sup>(</sup>١) ن: قيام.

<sup>(</sup>٢) ن: الخاص.

«صلاة الرجل مع الرجل أزكى من صلاته وحده، وصلاته مع الرجلين أزكى من صلاته مع الرجل، وما كان أكثر فهو أحب إلى الله»(1).

ولهذا كان الإمام أحمد في إحدى الروايتين يستحب إذا أسفر بالصبح أن يُسفر بها لكثرة الجمع، وإن كان التغليس أفضل.

فقد ثبت بالنّص والاجماع أن الوقت المفضول قد يختص بها يكون الفعل فيه أحيانا أفضل.

وأما الضحى فليس لعمر فيها اختصاص، بل قد ثبت فى الصحيحين عن أبى هريرة قال: «أوصانى خليلى صلى الله عليه وسلم بصيام ثلاثة أيام" من كل شهر، وركعتى الضحى، وأن أوتر قبل أن أنام»".

<sup>(</sup>۱) الحديث عن أبى بن كعب رضى الله عنه في : سنن أبي داود ١٥١/١ - ١٥٢ (كتاب الصلاة، باب في فضل صلاة الجماعة) ونصه فيها : صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوماً الصبح، فقال : و أشاهد فلان؟ وقالوا : لا قال : وأشاهد فلان؟ قالوا : لا قال : إن هاتين الصلاتين أثقل الصلوات على المنافقين، ولو تعلمون ما فيهما لأتيتموهما ولو حبواً على الركب، وإن الصف الأول على مثل صف الملائكة، ولوعلمتم ما فضيلته لابتدرتموه، وإن صلاة الرجل مع الرجل . . . الحديث، وهو في : سنن النسائي ١٠٤/٢ ـ ١٠٥ (كتاب الإمامة، باب الجماعة إذا كانوا اثنين)؛ المسند (ط . الحلبي) ٥/١٠٠ . وصحح الألباني الحديث في وصحيح الجامع الصغير، ٢/٤٠٢ ـ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) أيام: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه فى : البخارى ٢/ ١٤ (كتاب الصوم، باب صيام أيام البيض . . ). وجاء مختصرا فيه ٢/ ٥٧ (كتاب التهجد، باب ما جاء فى التطوع مثنى مثنى). وجاء الحديث كاملا فى : مسلم ٢/ ٤٩٩ (كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب صلاة الضحى . . )؛ سنن أبى داود ٢/ ٨٩ (كتاب الوتر، باب فى الوتر قبل النوم). والحديث فى سنن النسائى ومسند أحمد.

وفى صحيح مسلم عن أبى الدرداء مثل (" حديث أبى هريرة").
وفى صحيح مسلم عن أبى ذر عن النبى صلى الله عليه وسلم قال:
«يصبح على كل سُلامى من أحدكم صدقة، فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف عميدة من ذلك ركعتان يركعها من الضحى "".

#### ﴿ فصل ﴾

قال الوافضى: (1) «الرابع عشر: أن عثمان فعل أموراً لا يجوز فعلها، حتى أنكر عليه المسلمون كافة، واجتمعوا على قتله أكثر من اجتماعهم على إمامته وإمامة صاحبيه».

قال الرافضي:

الرابع عشر: إن

عثيان فعل أمورآ

فعلها الغ

<sup>(</sup>١) ن، س: من، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) الحديث عن أبى الدرداء رضى الله عنه فى : مسلم ٤٩٩ (كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب صلاة الضحى . . . )؛ سنن أبى داود ٢ / ٨٩ (كتاب الوتر، باب فى الوتر قبل النوم).

<sup>(</sup>٣) الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن أبي ذر الغفاري رضى الله عنه في : مسلم المحديث مع اختلاف في الألفاظ عن أبي ذر الغفاري رضى الله عنه في : مسلم المحديث وقصرها، باب استحبساب صلاة الضحى . . . )؛ سنن أبي داود ٢٩٦/٣ ـ ٣٧ (كتاب التطوع، باب صلاة الضحى) : الفسحى . . . )؛ سنن أبي داود ٢٩٦/٣ ـ ٣٧ (كتاب الأدب، باب في إماطة الأذي عن الطريق) . وقال المعلق رحمه الله : هوالسلامي ـ بزنة الخُزامي ـ أراد به هنا كل عظم ومفصل يعتمد عليه في الحركة ويقم به القبض والبسط ».

<sup>(</sup>٤) في (ك) ص ١٩٧ (م).

الجواب من وجوه الوجه الأول والجواب من وجوه: أحدها: أن هذا من أظهر الكذب؛ فإن الناس كلهم بايعوا عثمان في المدينة وفي جميع الأمصار، لم يختلف في إمامته " اثنان، ولا تخلّف عنها أحد. ولهذا قال الإمام أحمد وغيره: إنها كانت أوكد من غيرها " باتفاقهم عليها.

وأما الذين قتلوه فنفر قليل. قال ابن الزيير يعيب قتلة عثمان: «خرجوا عليه كاللصوص من وراء القرية، فقتلهم الله كل قتلة، ونجا من نجا منهم تحت بطون الكواكب، يعنى هربوا ليلا.

ومعلوم بالتواتر أن أهل الأمصار لم يشهدوا قتله، فلم يقتله بقدر من بايعه. وأكثر أهل المدينة لم يقتلوه، ولا أحد من السابقين الأوّلين دخل فى قتله، كما دخلوا فى بيعته. بل الذين قتلوه أقل من عُشر معشار من بايعه. فكيف يقال: إن اجتماعهم على قتله كان أكثر من اجتماعهم على بيعته؟! لا يقول هذا إلا من هو من أجهل الناس بأحوالهم، وأعظمهم تعمّداً للكذب عليهم.

الوجه الثاني \$ / ٢٢٦ الشانعي: أن يقال: الذين أنكروا عَلَى على وقاتلوه أكثر بكثير من / النذين أنكروا على عثمان وقتلوه؛ فإن عليًا قاتله بقدر الذين قتلوا عثمان أضعافاً مضاعفة، وقطعه كثيرً من عسكره: خرجوا عليه وكفروه، وقالوا: أنت ارتددت عن الإسلام، لا نرجع إلى طاعتك حتى تعود إلى الاسلام.

<sup>(</sup>١) . أن ، س : في زمنه، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) س: من غيرهم، وهو تحريف.

ثم إن واحداً من هؤلاء قَتَله قتل مستحلّ لقتله، متقرّب إلى الله بقتله، معتقداً فيه أقبح مما اعتقده قتلة عثمان فيه .

ص ۳٦٦

فإن الذين خرجوا على عثمان لم يكونوا مظهرين لكفره، وإنها / كانوا يدّعون الظلم. وأما الخوارج فكانوا(١) يجهرون بكفر على، وهم أكثر من السريّة التي قدمت المدينة لحصار عثمان حتى قُتل.

فإن كان هذا حجة في القدح في عنمان، كان ذلك حجة في القدح في على بطريق الأولى. والتحقيق أن كليهما حجة باطلة، لكن القادح في على بمن قاتله؛ فإن المخالفين عثمان بمن قتله أدحض حجة من القادح في على بمن قاتله؛ فإن المخالفين لعلى المقاتلين له كانوا أضعاف المقاتلين لعثمان، بل الذين قاتلوا علياً كانوا أفضل باتفاق المسلمين من المذين حاصروا عشمان وقتلوه، وكان في المقاتلين لعلى أهل زهد وعبادة، ولم يكن قَتَلة عثمان لا في الديانة ولا في إظهار تكفيره مثلهم. ومع هذا فعلى خليفة راشد، والذين استحلوا دمه ظالمون معتدون، فعثمان أولى بذلك من على .

الوجه الثالث

الشالث: أن يقال: قد عُلم بالتواتر أن المسلمين كلهم اتفقوا على مبايعة عثمان، لم يتخلف عن بيعته أحد، مع أن بيعة الصديق تخلف عنها سعد بن عبادة، ومات ولم يبايعه ولا بايع عمر، ومات في خلافة

<sup>(</sup>۱) ن، س: کانوا.

<sup>(</sup>٢) ن، س: كلاهما، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) س: القاتلين.

عمر. ولم يكن تخلّف سعد عنها قادحاً فيها، لأن سعداً لم يقدح في الصديق، ولا في أنه أفضل المهاجرين، بل كان هذا معلوماً عندهم، لكن طلب أن يكون من الأنصار أمير.

وقد ثبت بالنصوص المتواترة عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «الأثمة من قريش»(١) فكان ما ظنّه سعد خطأً مخالفاً للنص المعلوم. فعُلم أن تخلّفه خطأً بالنصّ، (١ وإذا علم الخطأ بالنص ١ لم يُحتج فيه إلى الإجماع.

وأما بيعة عثمان فلم يتخلّف عنها أحد، مع كثرة المسلمين وانتشارهم من إفريقية إلى خراسان، ومن سواحل الشام إلى أقصى اليمن، ومع كونهم كانوا ظاهرين على عدوهم من المشركين وأهل الكتاب يقاتلونهم، وهى في زيادة فتح وانتصار، ودوام دولة، ودوام المسلمين على مبايعته والرضا عنه ست سنين نصف خلافته، معظّمين له مادحين له، لا يظهر من أحد منهم التكلّم فيه بسوء.

ثم بعد هذا صاريتكلّم فيه بعضهم، وجمهورهم لا يتكلّم فيه إلا بخير. وكانت قد طالت عليهم إمارته؛ فانه بقى اثنتى عشرة سنة، لم تدم خلافة أحدٍ من الأربعة ما دامت خلافته؛ فإن خلافة الصدّيق كانت سنتين وبعض الثالثة، وخلافة عمر عشر سنين وبعض الأخرى، وخلافة على أربع سنين وبعض الخامسة، ونشأ في خلافته من دخل في الإسلام

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضى.

<sup>(</sup>٢-٢) : ساقط من (س) ، (ب).

كرهاً فكان منافقا، مثل ابن سبأ وأمثاله، وهم الذين سَعَوا في الفتنة بقتله.

وفى المؤمنين من يسمع المنافقين. كما قال تعالى: ﴿ لَوْ خَرَجُوا فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا وَلَا وْضَعُوا خِلاَلَكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ ﴾ [سورة التوبة: ٤٧]: أي: وفيكم من يسمع (١) منهم فيستجيب لهم ويقبل منهم، لأنهم يلبسون عليه.

وهكذا فعل أولئك المنافقون: لبسوا على بعض من كان عندهم يحب عثمان ويبغض من كان يبغضه، حتى تقاعد بعض الناس عن نصره.

وكان الذين اجتمعوا على قتله عامتهم من أوباش القبائل، ممن لا يُعرف له في الإسلام ذكر بخير، ولولا الفتنه لما ذكروا.

وأما على فمن حين تولّى تخلّف عن بَيْعته قريبٌ من نصف المسلمين من السابقين الأوَّلين، من المهاجرين والأنصار وغيرهم، ممن قعد عنه فلم يقاتل معه ولا قاتله، مثل أسامة بن زيد، وابن عمر، ومحمد بن مسلمة، ومنهم من قاتله".

ثم كثير من الذين بايعوه رجعوا عنه: منهم من كفّره واستحلّ دمه، ومنهم من ذهب إلى معاوية، كعقيل أخيه وأمثاله.

<sup>(</sup>١) ن: يستمع.

٧) عند عبارة و ومنهم من قاتله ، تعود نسخة (م).

ولم تزل شيعة عثمان القادحين في على تحتج بهذا عَلَى أن عليًا / لم يكن خليفة راشداً، وما كانت(١) حجتهم أعظم من حجة الرافضة، ٤/٧٢٧ فإذا(١) كانت حجتهم داحضة، وعلى قتل مظلوما، فعثمان أولى بذلك.

#### ﴿ باب ﴾

قال الرافضي السادس: في فسخ (1) حججهم (1) المنصل السادس: في فسخ (1) حججهم (1) المنصل السادس في أمامة أبي بكر. احتجوا بوجوه: الأول: الإجماع. والجواب منع الإجماع؛ فإن جماعة من بني هاشم لم يوافقوا على ذلك، على المالة ابي وجماعة من أكابر الصحابة، كسلمان وأبي ذر والمقداد وعمّار التجوا بوجوه الأول الاجماع وحُذيفة وسعد بن عبادة وزيد بن أرقم وأسامة بن زيد وخالد بن الإجماع الناسعيد بن العاص (1) [وابن عباس] (1).

<sup>(</sup>۱) ن،م،س: ماكانت.

<sup>(</sup>٢) س، ب: وإذا.

<sup>(</sup>٣) في (ك) ص ١٩٧ (م).

<sup>(</sup>٤) فسخ : ساقطة من (س)، (ب). وفي (ك) : نسخ.

<sup>(</sup>٥) س، ب: حجتهم.

<sup>(</sup>٦) م، ك : وخالد بن سعد بن أبى وقاص، وهو خطأ. وخالد بن سعيد بن العاص صحابى من السابقين إلى الإسلام، اختلف فى يوم استشهاده فقيل فى : يوم مرج الصفر، وقيل : يوم أجنادين. انظر ترجمته فى : الإصابة ٢/١٠٠؛ طبقات ابن سعد ٩٤/٤ ـ ١٠٠.

<sup>(</sup>V) وابن عباس في (ك) فقط.

حتى أن أباه أنكر ذلك "، وقال: من استُخلف على الناس؟ فقالوا: ابنك. فقال: وما فعل المستضعفان؟ إشارة إلى على والعبّاس ". قالوا: اشتغلوا بتجهيز رسول الله صلى الله على وسلم، ورأوا [أن] " ابنك أكبر [الصحابة سناً، فقال: أنا] أكبر منه.

وبنو حنيفة كافة لم يحملوا أن الزكاة إليه، حتى سمَّاهم أهل الردة، وقتلهم وسباهم، فأنكر عمر عليه، وردَّ السبايا أيام خلافته».

والجهاب: بعد أن يقال: الحمد لله الذي أظهر من أمر هؤلاء إخوان المرتدّين حقاً، المرتدّين ما تحقق به عند الخاص والعام أنهم إخوان المرتدّين حقاً، وكشف / أسرارهم، وهتك أستارهم بالسنتهم؛ فإن الله لا يزال يطّلع على خائنة منهم، تبيّن عداوتهم لله ورسوله، ولخيار عباد الله وأوليائه المتّقين، ومن يُرد الله فتنته فلن تملك له من الله شيئا.

<sup>(</sup>١) أى أن أبا قحافة والد أبي بكر أنكر أن يستخلف الناس ابنه.

<sup>(</sup>٢) ك : من استخلف الناس.

<sup>(</sup>٣) ك : إشارة إلى على عليه السلام وعباس عليه السلام.

<sup>(</sup>٤) أن : ساقطة من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>٥) ن، م، س: وابنك أكبر منه؛ ب: ابنك أكبر سنا. والمثبت من (ك) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٦) ن، م، س، ب: ولم يحملوا، وهو خطأ. والمثبت من (ك).

<sup>(</sup>٧) ك : وأنكر.

فنقول: من كان له أدنى علم بالسيرة، وسمع مثل هذا الكلام، جزم باحد أمرين: إما بأن قائله من أجهل الناس بأخبار الصحابة، وإما أنه من أجرأ الناس على الكذب. فظنّى أن هذا المصنف وأمثاله من شيوخ الرافضة ينقلون ما في كتب سلفهم، من غير اعتبار منهم لذلك، ولا نظر في أخبار (۱) الإسلام، وفي الكتب المصنفة في ذلك، حتى يعرف أحوال الإسلام، فيبقى هذا وأمثاله في ظلمة الجهل بالمنقول والمعقول.

ولا ريب أن المفترين للكذب " من شيوخ الرافضة كثيرون جدا". وغالب القوم ذوو هوى أو جهل، فمن حدَّثهم بما يوافق هواهم صدّقوه، ولم يبحثوا عن صدقه وكذبه، ومن حدّثهم " بما يخالف أهواءهم كذّبوه، ولم يبحثوا عن صدقه وكذبه. ولهم نصيب وافر من قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَطْلَمُ مِمَّن كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَّبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَه ﴾ [سورة الزمر: ٣٣]، كما أن أهل العلم والدين لهم نصيب وافر من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِى جَاءَ كَما أَن أهل العلم والدين لهم نصيب وافر من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِى جَاءَ اللَّهِ وَصَدَّقَ بِهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [سورة الزمر: ٣٣].

ومن أعظم ما في هذا الكلام من الجهل والضلال جعله(٥) بني حنيفة

<sup>(</sup>١) م : ولا نظروا أخبار . . .

<sup>(</sup>٢) م: الكـذب..

<sup>(</sup>٣) م: کثیر جدا.

<sup>(</sup>٤) س، ب: يحدَّثهم.

<sup>(</sup>٥) م : جعل.

من أهل الإجماع؛ فإنهم لمّا امتنعوا عن بيعته ولم يحملوا() إليه الزكاة سمًّاهم أهل الردة، وقتلهم وسباهم. وقد تقدُّم مثل هذا في كلامه.

وبنو حنيفة قد علم الخاص والعام أنهم آمنوا بمسيّلمة الكذّاب، الذى ادّعى النبوة باليمامة، وادّعى أنه شريك النبى صلى الله عليه وسلم فى السرسالة، وادّعى النبوة فى آخر حياة النبى صلى الله عليه وسلم، وفقتل] هو والأسود العنسى بصنعاء اليمن، وكان اسمه عبهلة، واتبع الأسود أيضا خلق كثير، ثم قتله الله بيد فيروز الديّلمى ومن أعانه على ذلك، وكان قتله فى حياة النبى صلى الله عليه وسلم، وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم، وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم من أهل بيت صلى الله عليه وسلم من أهل أبيت صالحين، (٥).

والأسود ادّعى الاستقلال بالنبوة، ولم يقتصر على المشاركة، وغَلَب على اليمن، وأُخْرَج منها عمّال النبي صلى الله عليه وسلم، حتى قتله

<sup>(</sup>١) ن، م، س: امتنعوا عن بيعته لم يحملوا...

<sup>(</sup>٢) فقتل : ساقطة من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) بقتله : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) أهل: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(•)</sup> ذكر ابن عبد البر في كتابه و الاستيعاب (على هامش الإصابة ٢٠٢/٣): وقال سيف (بن عمر) وأخبرنا أبو القاسم الشنوى عن العلاء بن زياد عن ابن عمر قال: أتى الخبر إلى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم من السماء الليلة التى قتل فيها الأسود الكذّاب العنسى، فخرج ليبشرنا فقال: وقُتل الأسود البارحة، قتله رجل مبارك من أهل بيت مباركين قيل: ومن قتله يارسول الله ؟ قال: و فيروز الديلمي ».

الله، ونصر عليه المسلمين<sup>(۱)</sup>، بعد أن جرت أمور. وقد نُقل في ذلك ما هو معروف عند أئمة العلم.

وأما مسيلمة فانه ادّعى المشاركة في النبوّة، وعاش إلى خلافة أبي بكر.

وقد ثبت فى الصحيح عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «رأيت فى منامى كأن فى يدى سوارين من ذهب، فأهمّنى شأنهما، فقيل لى: انفخهما، فنفختهما، فطارا، فأوّلتهما الكذّابيّن: صاحب صنعاء، وصاحب اليمامة»(ألله وأمر مسيّلمة وادّعاؤه النبوة واتّباع بنى حنيفة له أشهر وأظهر من أن يخفى، إلا على من هو من أبعد الناس عن المعرفة والعلم.

وهذا أمر قد علمه من [يعلمه من] اليهود" / والنصارى، فضلا عن ٢٨٨/٤ المسلمين. وقرآنه الذى قرأه قد حفظ الناس منه سوراً إلى اليوم، مثل قوله: يا ضفدع بنت ضفدعين، نقًى كم تنقين، لا الماء تكدّرين، ولا الشارب تمنعين، رأسك فى الماء وذنبك فى الطين.

ومثل قوله: الفيل، وما أدراك ما الفيل، له زلوم طويل، إن ذلك من خلق ربنا لقليل.

<sup>(</sup>۱) س، ب: المسلمون.

<sup>(</sup>٢) سيرد الحديث مفصلا بعد صفحات (ص ٣٢٨) فانظر كلامي عليه هناك.

<sup>(</sup>٣) ن: قد علمه من اليهود؛ س، ب: قد علمه اليهود...

ومثل قوله: إنا أعطيناك الجماهر، فصلّ لربك وهاجر، ولا تطع كل ساحر(۱) وكافر.

ومثل قوله: والطاحنات طحنا، والعاجنات عجنا، والخابزات خبزا، إهالة وسمنا، إن الأرض بيننا وبين قريش نصفين، ولكن قريشاً قوم لا يعدلون. وأمثال هذا الهذيان.

ولهذا لما قدم وفد بنى حنيفة على أبى بكر بعد قتل مسيلمة، طلب منهم أبوبكر أن يُسمعوه شيئاً من قرآن مسيلمة، فلما أسمعوه قال لهم: «ويحكم أين يذهب بعقولكم؟ إن هذا كلام لم يخرج من إلّ». أى من ربّ".

وكان مسيلمة قد كتب إلى النبى صلى الله عليه وسلم فى حياته: «من مسيلمة رسول الله إلى محمد رسول الله . أما بعد فإنى قد أُشركت<sup>(7)</sup> فى الأمر معك» فكتب إليه النبي صلى الله عليه وسلم: «من محمد رسول الله إلى مسيلمة الكذّاب . . . » ولما جاء رسوله إلى النبى صلى الله عليه وسلم قال له: أتشهد أن مسيلمة رسول الله؟: قال: نعم . قال: لولا أن الرسل لا تُقتل لضربت عنقك . ثم بعد هذا أظهر أحد الرسوليّن الردّة

<sup>(</sup>١) ن: سافر؛ م: مسافر.

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير في « النهاية في غريب الحديث »: «وفي حديث الصدّيق لما عرض عليه كلام مسيلمة قال : « إن هذا لم يخرج من إلّ » أي من ربوبيّة. والإلّ بالكسر هو الله تعالى، وقيل : الإل : هو الأصل الجيد، أي لم يجيء من الأصل الذي جاء منه القرآن . . ».

<sup>(</sup>۳) س، ب: فإنى كنت قد أشركت.

بالكوفة، فقتله أبن مسعود، وذكّره بقول النبى صلى الله عليه وسلم هذا(١).

وكان مسينلمة قد (۱) قدم في وفد بني حنيفة إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وأظهر الإسلام، ثم لمّا رجع إلى بلده قال لقومه: «إن محمدا قد أشركني في الأمر معه» واستشهد برجلين (۱): أحدهما الرَّحَال بن عُنْفُوة، فشهد له بذلك. ويروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لثلاثة أحدهم أبو هريرة، والثاني الرَّحَال هذا: «إن أحدكم ضرسه في النار أعظم من كذا وكذا» فاستشهد الثالث في سبيل [الله] (۱)، وبقى أبو هريرة خاتفا، حتى شهد هذا لمسينلمة بالنبوة، واتبعه، فعلم أنه هو كان المراد خاتفا، حتى شهد هذا لمسينلمة بالنبوة، واتبعه، فعلم أنه هو كان المراد بخبر النبي صلى الله عليه وسلم (۱).

وكان مؤذِّن مسيلمة يقول: أشهد أن محمداً ومسيلمة رسولا الله.

ص ۳٦٧

<sup>(</sup>۱) ذكر هذه الأخبار تفصيلا ابن كثير في « السيرة النبوية » ٩٧/٤ ـ ٩٩. وانظر أيضا : سيرة ابن هشام ٢٤٧/٤؛ إمتاع الأسماع، ص ٥٠٨ ـ ٥٠٩؛ زاد المعاد ٣/٢٤٧.

<sup>(</sup>۲) قد : ساقطة من (س) ، (ب).

**<sup>(</sup>۳)** س، ب : رجلین.

<sup>(</sup>٤) لفظ الجلالة غير موجود في (ن).

<sup>(</sup>٥) قال ابن كثير في «السيرة النبوية» ٤٧/٤: « وذكر السهيلي وغيره أن الرَّحَّال بن عُنَفُوة ـ واسمه نهار بن عنفوة ـ وكان قد أسلم وتعلَّم شيئا من القرآن وصحب رسول الله صلى الله عليه وسلم مدة، وقد مرَّ عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو جالس مع أبي هريرة وفرات بن حَيَّان، فقال لهم: « أحدكم ضرسه في النار مثل أحد ». فلم يزالا خائفين حتى ارتد الرَّحَال مع مسيلمة وشهد له زورا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أشركه في الأمر معه، وألقى إليه شيئا مما كان يحفظه من القرآن فادّعاه مسيلمة لنفسه، فحصل بذلك فتنة عظيمة لبني حنيفة، وقد قتله زيد بن الخطاب يوم اليمامة ».

ومن أعظم فضائل أبى بكر عند الأمة \_ أولهم وآخرهم \_ أنه قاتل المرتدّين. وأعظم الناس ردّة كان بنو حنيفة، ولم يكن قتاله لهم على منع الزكاة، بل قاتلهم على أنهم آمنوا بمسَيْلمة الكذّاب. وكانوا فيما يُقال نحو مائة ألف.

والحنفية أم محمد بن الحنفية سرِّيةُ على كانت من بنى حنيفة، وبهذا احتج من جَوَّز سبى المرتدّات إذا كان المرتدّون محاربين، فإذا كانوا مسلمين معصومين، فكيف استجاز على أن يسبى نساءهم، ويطأ من ذلك السبى؟.

وأما الذين قاتلهم عَلَى منع الزكاة، فأولئك ناس آخرون، ولم يكونوا يؤدّونها، وقالوا: لا نؤدّيها إليك، بل امتنعوا من أدائها بالكليّة، فقاتلهم على هذا، لم يقاتلهم ليؤدّوها إليه. وأتباع الصدّيق ـ كأحمد بن حنبل وأبي حنيفة وغيرهما ـ يقولون: إذا قالوا: نحن نؤدّيها(۱) ولا ندفعها إلى الإمام، لم يجز قتالهم، لعلمهم بأن الصدّيق إنما قاتل من امتنع عن أدائها جملة، لا من قال: أنا أؤدّيها بنفسى.

ولوعد هذا المفترى الرافضى من المتخلّفين عن بَيْعة أبى بكر المجوس واليهود والنصارى، لكان ذلك من جنس عدّه لبنى حنيفة، بل كفر بنى حنيفة من بعض الوجوه كان أعظم من كفر اليهود والنصارى والمجوس؛ فإن أولئك كفّار مِلّيُون أن وهؤلاء مرتدّون، وأولئك يقرّون

<sup>(</sup>١) ن، م: نحن لا نؤديها. ، ، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) س، ب: أصليون.

بالجزية، "وهؤلاء لا يقرّون بالجزية"، وأولئك لهم كتاب أو شبهة كتاب، وهؤلاء اتبعوا مفتريا كذّابا، لكن كان مؤذنه يقول: أشهد أن محمداً ومسيلمة رسولا الله، وكانوا يجعلون محمداً ومسَيْلمة سواء.

وأمر مسيلمة مشهور في جميع الكتب الذي يُذكر فيها مثل ذلك، من كتب الحديث والتفسير، والمغازى والفتوح، والفقه والأصول والكلام. وهذا أمر قد خلص إلى العذارى في خدورهن، بل قد أفرد الإخباريون لقتال أهل الردّة كتبا سمّوها كتب «الردة» و «الفتوح» مثل كتاب «الردّة» لسيف بن عمر (") والواقدى وغيرهما، يذكرون فيها من / تفاصيل أخبار ٤/ أهل الردة وقتالهم ما يذكرون، كما قد أوردوا مثل ذلك في مغازى رسول الله صلى الله عليه وسلم وفتوح الشام.

فمن ذلك ما هو متواتر عند الخاصة والعامة، ومنه ما نقله الثقات، ومنه أشياء مقاطيع ومراسيل يحتمل أن تكون صدقا وكذبا، ومنه ما يُعلم أنه ضعيف وكذب.

<sup>(</sup>۱-۱) ساقط من (س) ، (ب).

<sup>(</sup>۲) س ، ب : والفتوح كسيف بن عمر . . . وتكلم سزكين (م ١ ، جد ٢ ، ص ١٠٠) على كتاب و الردة ـ للواقدى وذكر أن منه صفحات مخطوطة وأن عبد الرحمن بن محمد بن عبدالله بن حبيش اقتبس منه في و كتاب المغازى ، كما توجد قطع منه في كتاب و الإصابة ، بين سزكين مواضعها . وتكلم سزكين أيضا على سيف بن عمر التميمى المتوفى في عهد هارون الرشيد (من ١٧٠ ـ ١٩٣هـ) وذكر من كتبه كتاب و الفتوح الكبير والردة ، وذكر عدداً من العلماء اقتبسوا منه واعتمدوا مثل الطبرى وابن عساكر وياقوت وابن حجر. انظر سزكين (م ١ ، جـ ٢ ، ص ١٣٣ ـ ١٣٤)

لكن تواتر ردة مسينلمة وقتال الصديق وحربه [له](١) كتواتر هرقل وكسرى وقيصر ونحوهم ممن قاتله الصديق وعمر وعثمان، وتواتر كفر من قاتله النبى صلى الله عليه وسلم من اليهود والمشركين، مثل عتبة، وأبى ابن خلف، وحيى بن أخطب، وتواتر نفاق عبدالله بن أبى بن سلول وأمثال ذلك.

بل تواتر ردّة مسيّلمة وقتال الصدّيق له أظهر عند الناس من قتال الجمل وصفّين، ومن كون طلحة والزبير قاتلا عليّاً، ومن كون سعد وغيره تخلفوا عن بيعة على .

وفى الصحيحين عن ابن عباس قال: قدم مسَيْلمة الكذّاب على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة، فجعل يقول: إن جعل لى محمد الأمر من بعده اتبعته، فقدمها فى بشر كثير من قومه، فأقبل إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومعه ثابت بن قيس بن شماس، وفى يد النبى صلى الله عليه وسلم قطعة من جريد، حتى وقف على مسَيْلمة فى أصحابه، فقال: «لو سألتنى هذه القطعة ما أعطيتكها، ولن تعدو أمر الله فيك، ولئن أدبرت ليعقرنك الله، وإنى لأراك الذى أريت فيك ما رأيت، وهذا ثابت يجيبك عنى "ثم انصرف [عنه]". قال ابن عباس: فسألت عن قول النبى صلى الله عليه وسلم: «أريت فيك ما رأيت)

<sup>(</sup>١) له: ساقطة من (ن) ، (م).

<sup>(</sup>۲) م: ريت؛ ن، س، ب: رأيت. والمثبت هو لفظ البخارى ومسلم، وسيتكرر بعد قليل كما أثبته هنا.

<sup>(</sup>٣) عنه : زيادة في (م). (٤) س ، ب : رأيت.

فأخبرنى أبو هريرة أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «بينا أنا نائم رأيت فى يَدَى سوارَيْن من ذهب، فأهمنى شأنهما، فأوحِى إلى "فى المنام أن أنفخهما، فنفختهما فطارا، فأوّلتهما كذّابين يخرجان بعدى، فكان أحدهما العنسى صاحب صنعاء والآخر" مسيلمة "".

وأما قول الرافضي: «إن عمر أنكر قتال أهل الردة».

فمن أعظم الكذب والافتراء على عمر، بل الصحابة كانوا متفقين على قتال مسيلمة وأصحابه، ولكن كانت طائفة أخرى مقرين بالإسلام وامتنعوا عن أداء الزكاة، فهؤلاء حصل لعمر أولاً شبهة في قتالهم، حتى ناظره الصديق وبين له وجوب قتالهم، فرجع إليه. والقصة في ذلك مشهورة.

وفي الصحيحين عن أبي هريرة أن عمر قال لأبي بكر: كيف تقاتل

<sup>(</sup>١) س ، ب : فأوحى الله إلى . .

<sup>(</sup>٢) س، ب: أي والأخر...

<sup>(</sup>٣) الحديث بالفاظ مقاربة عن ابن عباس وأبى هريرة رضى الله عنهما في : البخارى ٢٠٣/٤ (كتاب المغازى، (كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام)؛ ١٦٩/٥ - ١٧١ (كتاب المغازى، باب وفد بنى حنيفة . . .)؛ مسلم ٢٠٨٠ - ١٧٨١ (كتاب الرؤيا، باب رؤيا النبى صلى الله عليه وسلم). والحديث - مع اختلاف في الألفاظ وجاء مختصرا أو مطولا في : البخارى ١٧١/٥ (كتاب المغازى، باب قصة الأسود العنسى)، ٢١/٤، ٤١ - ٤١ في : البخارى ١٧١/٥ (كتاب المغازى، باب قصة الأسود العنسى)، ١٤١٩، ١٤ - ٤١ (كتاب التعبير، باب إذا طار الشيء في المنام، باب النفخ في المنام)؛ سنن الترمذي ٣/٠٧٠ - ٢٧١ (كتاب الرؤيا، باب ما جاء في رؤيا النبي صلى الله عليه وسلم في الميزان والدلو) عن ابن عباس عن أبي هريرة؛ سنن ابن ماجة ٢/٣٩٧١ (كتاب تعبير الرؤيا، باب تعبير الرؤيا) عن أبي هريرة؛ المسند (ط . المعارف) ١٢٩٣/١ - ١١٤، الرؤيا، باب تعبير الرؤيا) عن أبي هريرة؛ المسند (ط . المعارف) ١٢٩٣/١ - ١١٤،

الناس وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا منى دماءهم وأموالهم الا بحقها، [وحسابهم على الله]»("؟ قال أبوبكر: ألم يقل إلا بحقها؟ فإن الزكاة من حقها. والله لو منعونى عناقاً كانوا يؤدونها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم / على منعها. قال عمر: فوالله ما هو إلا أن رأيت الله قد شرح صدر أبى بكر للقتال فعرفت أنه الحق»(").

TTV E

وعمر احتج بما بلغه أو سمعه من النبى صلى الله عليه وسلم، فبيّن له الصدّيق أن قوله: «بحقّها» يتناول الزكاة، فإنها حق المال.

وفى الصحيحين عن ابن عمر عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: وأمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: (1) لا إله إلا الله وأنى رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقها» (9).

فهذا اللفظ الثانى الذى قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم بين فقه أبى بكر، وهو صريح في القتال على أداء الزكاة، وهو مطابق للقرآن.

قال تعالى: ﴿ فَاقْتُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُ وَهُمْ وَخُذُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاخْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلِّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلَاةَ وَآتَوُاْ الرَّكَاةَ

<sup>(</sup>١) وحسابهم على الله : ساقطة من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٢) سبق هذا لحديث بهذا التفصيل فيما مضى.

<sup>(</sup>۳) ن،م: وسمعه.

<sup>(</sup>٤) م: يشهدوا.

<sup>(</sup>٥) سبق هذا الحديث فيما مضى ١/٥٧-٧، ١١٧/٢.

فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ ﴾ [سورة التوبة: ٥] ، فعلَّق تخلية السبيل على الإيمان وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة.

والأخبار المنقولة عن هؤلاء أن منهم من كان قد() قبض الزكاة ثم أعادها إلى أصحابها لمّا بلغه موت النبى صلى الله عليه وسلم، ومنهم من كان يتربّص. ثم هؤلاء الذين قاتلهم الصدّيق عليها لما قاتلهم صارت العمال اللذين كانوا على الصدقات زمن النبى صلى الله عليه وسلم وغيرهم يقبضونها، كما كانوا / يقبضونها في زمنه، ويصرفونها كما كانوا / يقبضونها في زمنه، ويصرفونها كما كانوا / يقبضونها.

وكتب الصدّيق لمن كان يستعمله كتابا للصدقة، فقال: «بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم، هذه فريضة الصدقة التي فرضها رسول الله صلى الله عليه وسلم، والتي أمر بها».

وبهذا الكتاب \_ ونظائره \_ يأخذ علماء المسلمين كلهم، فلم يأخذ لنفسه منها شيئا، ولا ولَّى أحداً من أقاربه، لا هو ولا عمر، بخلاف عثمان وعلى فإنهما وليّا أقاربهما.

فإن جاز أن يُطعن في الصديق والفاروق أنهما قاتلا لأخذ المال، فالطعن في غيرهما أَوْجه. فإذا وجب الذبّ عن عثمان وعلى، فهو عن أبي بكر وعمر أَوْجب.

وعلى يقاتل ليُطاع ويتصرّف في النفوس والأموال، فكيف يُجعل هذا

<sup>(</sup>١) قد : ساقطة من (س) ، (ب).

قتالا على الدِّين؟ وأبوبكر يقاتل من ارتد عن الإسلام ومن ترك ما فرض الله ، ليطيع الله ورسوله فقط، ولا يكون هذا قتالاً(1) على الدين؟ .

وأما الذين عدّهم هذا الرافضى أنهم تخلّفوا عن بيعة الصدّيق من أكابر الصحابة، فذلك كذب عليهم، إلاّ على سعد بن عبادة، فإن مبايعة هؤلاء لأبى بكر وعمر أشهر من أن تنكر، وهذا مما اتفق عليه أهل العلم بالحديث والسير والمنقولات، وسائر أصناف أهل العلم، خلفاً عن سلف.

وأسامة بن زيد ما خرج في السريّة حتى بايعه، ولهذا يقول له: «يا خليفة رسول الله».

وكذلك جميع من ذكره بايعه. لكن خالد بن سعيد كان نائباً للنبى صلى الله عليه وسلم، فلما مات النبى صلى الله عليه وسلم قال: «لا أكون نائباً لغيره» فترك الولاية، وإلا فهو من المقرين بخلافة الصديق. وقد عُلم بالتواتر أنه لم يتخلف عن بيعته إلا سعد بن عبادة.

وأما على وبنو هاشم فكلهم بايعه باتفاق الناس، لم يمت أحدُ منهم إلا وهو مبايعُ له.

لكن قيل: [عليًّ] (٢) تأخرت بيعته ستة أشهر. وقيل: بل بايعه ثانى يوم. وبكل حال فقد بايعوه من غير إكراه.

<sup>(</sup>١) ن، م: قتال، وهو خطأ.

 <sup>(</sup>٢) على : ساقطة من (ن) ، (م).

ثم جميع الناس بايعوا عمر، إلا سعداً، لم يتخلّف عن بيعة عمر أحدٌ: لا بنو هاشم ولا غيرهم.

وأما بيعة عثمان فاتفق الناس كلهم عليها. وكان سعد قد مات في خلافة عمر، فلم يدركها. وتخلّف سعد قد عُرف سببه، فإنه (١) كان يطلب أن يصير أميراً، ويجعل من المهاجرين أميراً ومن الأنصار أميراً. وما طلبه (١) سعد لم يكن سائغاً بنص رسول الله صلى الله عليه وسلم وإجماع المسلمين.

وإذا ظهر خطأ الواحد المخالف للإجماع، ثبت أن الإجماع كان صواباً، وأن ذلك الـواحد الذي عُرف خطؤه بالنصّ شاذٌ لا يعتد به، بخلاف الواحد الذي يُظهر حجة شرعية من الكتاب والسنة، فإن هذا يسوغ خلافه، وقد يكون الحق معه، ويرجع إليه غيره.

كما كان الحق مع أبى بكر فى تجهيز جيش أسامة وقتال مانعى الزكاة وغير ذلك، حتى تبين صواب رأيه فيما بعد.

وما ذكره عن أبى قحافة فمن الكذب المتفق عليه، ولكن أبو قحافة كان بمكة، وكان شيخاً كبيرا أسلم عام الفتح. أتى به أبوبكر إلى النبى صلى الله عليه وسلم ورأسه ولحيته مثل الثغامة، فقال النبى صلى الله عليه وسلم ورأسه مكانه لأتيناه»(") إكراما لأبى بكر. وليس

<sup>(</sup>۱) ن، س، ب: وأنه.

<sup>(</sup>Y) a : eal dlu.

<sup>(</sup>٣) الحديث عن أنس بن مالك رضى الله عنه في : المسند (ط . الحلبي) ١٦٠/٣

فى الصحابة من أسلم أبوه وأمه وأولاده، وأدركوا النبى صلى الله عليه وسلم، وأدركه أيضا بنو أولاده: إلا أبوبكر من جهة الرجال والنساء. فمحمد بن عبدالرحمن بن أبى بكر بن أبى قحافة: هؤلاء الأربعة كانوا في زمن النبى صلى الله عليه وسلم مؤمنين. وعبدالله بن الزبير بن أسماء بنت أبى بكر: كلهم أيضا آمنوا بالنبى صلى الله عليه وسلم وصحبوه. وأم أبى بكر أم الخير آمنت بالنبى صلى الله عليه وسلم. فهم أهل بيت إيمان، ليس فيهم منافق. ولا يُعرف فى الصحابة مثل هذا لغير بيت أبى بكر.

وكان يُقال: للإيمان بيوت وللنفاق بيوت. فبيت أبى بكر من بيوت الإيمان من المهاجرين، وبنو النجار من بيوت الإيمان من الأنصار".

ص ٣٦٨ / وقوله: «إنهم قالوا لأبى قحافة: إن ابنك أكبر الصحابة سناً» كذب ظاهر. وفي الصحابة خلق كثير أسنَّ من أبى بكر، مثل العبّاس، فإن ٢٢١/٤ العبّاس كان أسنَّ من النبى صلى الله عليه / وسلم بثلاث سنين، والنبى صلى الله عليه وسلم كان أسنَّ من أبى بكر.

قال أبو عمر بن عبدالبر": «لا يختلفون أنّه: يعنى أبابكر ـ مات وسنّه ثلاث وستون سنة ، وأنه استوفى سنّ النبى صلى الله عليه وسلم إلا ما لا يضح . لكن المأثور عن أبى قحافة أنّه لما توفى النبى صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) س، ب: وأم الخير.

<sup>(</sup>٢) م: من أولاد الأنصار.

<sup>(</sup>٣) أورد ابن عبدالبر الكلام التالي في «الاستيعاب» ولكن على غير الترتيب الذي أورده ابن تيمية هنا. انظر: الاستيعاب ٢٤٨/٢، ٢٤٧/٢.

وسلم ارتجّت مكة، فسمع ذلك أبو قحافة فقال: ما هذا؟ قالوا: قُبض رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال: أمر جليل. فمن وَلِيَ بعده؟ قالوا: ابنك. قال: فهل رضيت بذلك بنو عبد مناف وبنو المغيرة؟ قالوا: نعم. قال: لا مانع لما أعطى ولا معطى لما منع».

وحينئذ فالجواب عن منعه الإجماع من وجوه:

أحدها: أن هؤلاء الذين ذكرهم لم يتخلّف منهم إلا سعد بن عبادة، وإلا فالبقية كلّهم بايعوه باتفاق أهل النقل. وطائفة من بنى هاشم قد قيل: إنها تخلّفت عن مبايعته أولا، ثم بايعته بعد ستة أشهر، من غير رهبة ولا رغبة.

والرسالة التى يذكر بعض الكتّاب أنه أرسلها إلى على ، كذب مختلق عند أهل العلم ، بل على أرسل إلى أبى بكر أن ائتنا ، فذهب هو إليهم ، فاعتذر على إليه وبايعه .

ففى الصحيحين عن عائشة قالت ('): أرسلت فاطمة إلى أبى بكر رضى الله عنهما تسأله ميراثها من رسول الله صلى الله عليه وسلم ممّا أفاء الله عليه بالمدينة وفَدَك، وما بقى من خُمس خيبر. فقال أبوبكر: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا نُورَث، ما تركناه صدقة» وإنما

<sup>(</sup>۱) الكلام التالى مع اختلاف في الألفاظ في: البخارى ١٣٩/٥ - ١٤٠ وكتاب المغازى، باب غزوة خيبره؛ مسلم ١٣٨٠ - ١٣٨١ وكتاب الجهاد والسير، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: لا نورث ما تركناه فهو صدقة. وانظر ما سبق: ١٩٦/٤ (ت١)، ٢٣٣ - ٢٣٣.

يأكل آل محمد من هذا المال، وإنّى والله لا أغيّر شيئا من صدقة رسول الله صلى الله عليه وسلم عن حالها التى كانت عليه فى عهده، وإنى لست تاركا شيئا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعمل به إلا عملت به، وإنى أخشى إن تركت شيئا من أمره أن أزيغ». فوجَدَت فاطمة على أبى بكر فهجرته، فلم تكلّمه حتى توفيت، وعاشت بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ستة أشهر، فلما توفيت دفنها على ليلا، ولم يؤذن بها أبابكر، وصلى عليها على.

وكان لعلى وجه من الناس حياة فاطمة، فلما ماتت استنكر على وجوه الناس، فالتمس مصالحة أبى بكر ومبايعته، ولم يكن بايع تلك الأشهر، فأرسل إلى أبى بكر أن اثتنا ولا يأتنا معك أحد كراهة محضر عمر. فقال عمر لأبى بكر: والله لا تدخل عليهم وحدك. فقال أبوبكر: ما عساهم أن يفعلوا بى؟ والله لاتينهم. فدخل عليهم أبوبكر، فتشهد على ثم قال: إنّا قد عرفنا فضيلتك يا أبابكر، وما أعطاك الله، ولم ننفس عليك خيرا ساقه الله إليك، استبددت بالأمر علينا، وكنّا نرى أن لنا فيه حقاً لقرابتنا من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلم يزل يكلّم أبابكر، حتى فاضت عينا أبى بكر. فلما تكلّم أبوبكر قال: والذى نفسى بيده لقرابة رسول الله صلى الله عليه وسلم أحبّ إلى أن أصل من قرابتى، وأما الذى شجر بينى وبينكم من هذه الأموال(")، فإنى لم آل فيها عن الحق، ولم أترك أمرا وبينكم من هذه الأموال(")، فإنى لم آل فيها عن الحق، ولم أترك أمرا

<sup>(</sup>١) س، ب: الأمور.

لأبى بكر: موعدك العشية للبيعة. فلما صلّى أبوبكر الظهر رَقِيَ عَلَى المنبر وتشهّد وذكر شأن على وتخلّفه عن البيعة، وعذره الذى اعتذر به، ثم استغفر وتشهّد على، فعظّم حق أبى بكر، وأنه لم يحمله على الذى صنع نفاسة على أبى بكر، ولا إنكار للذى فضّله الله به، ولكنّا كنّا نرى أن لنا فى الأمر نصيباً، فاستبدّ علينا به، فوجدنا فى أنفسنا. فسرّ بذلك المسلمون، وقالوا: أصبت. وكان المسلمون إلى على قريبا حين راجع الأمر بالمعروف.

ولا ريب أن الإجماع المعتبر في الإمامة لا يضر فيه تخلف الواحد والاثنين والطائفة القليلة، فإنه لو اعتبر ذلك لم يكد ينعقد إجماع عَلَى إمامة، فإن الإمامة أمر معيّن، فقد يتخلّف الرجل لهوى لا يُعلم، كتخلّف سعد، فإنه كان قد استشرف إلى أن يكون هو أميراً من جهة الأنصار، فلم يحصل له ذلك، فبقى (۱) في نفسه بقية هوى.

ومن ترك الشيء لهوًى، لم يؤثّر تركه، بخلاف الإجماع على الأحكام العامة، كالإيجاب والتحريم والإباحة، فإن هذا / لو خالف فيه الواحد ١٣٢/٤ أو الاثنان، فهل يعتد بخلافهما؟ فيه قولان للعلماء. وذُكر عن أحمد في ذلك روايتان: إحداهما: لا يُعتد بخلاف الواحد والاثنين. وهو قول طائفة، كمحمد بن جرير الطبرى. والثانى: يُعتد بخلاف الواحد والاثنين في الأحكام، وهو قول الأكثرين. والفرق بينه وبين الإمامة أن الحكم أمر عام يتناول هذا وهذا؛ فإن القائل بوجوب الشيء يوجبه على

<sup>(</sup>۱) ن،م،س: بقي.

ظ ۲۹۸

نفسه وعلى غيره، والقائل بتحريمه يحرّمه على نفسه وعلى غيره، فالمنازع فيه ليس متهما. ولهذا تُقبل رواية / الرجل للحديث عن النبى صلى الله عليه وسلم في القصّة وإن كان خصما فيها، لأن الحديث عام يتناولها ويتناول غيرها، وإن كان المحدّث اليوم محكوما له بالحديث، فغداً يكون محكوما عليه، بخلاف شهادته لنفسه؛ فإنها لا تُقبل لأنه خصم، والخصم لا يكون شاهداً.

فالإجماع على إمامة المعين ليس حكماً على أمر عام كلى، كالأحكام على أمر خاص معين.

وأيضا فالواحد إذا خالف النصّ المعلوم، كان خلافه شاذاً، كخلاف سعيد بن المسيب في أن المطلّقة ثلاثا إذا نكَحَت زوجا غيره أبيحت للأول بمجرد العقد، فإن هذا لمّا جاءت السنة الصحيحة بخلافه لم يُعتدّ به.

وسعد كان مراده أن يولُوا رجلا من الأنصار. وقد دلّت النصوص الكثيرة عن النبى صلى الله عليه وسلم أن الإمام من قريش، فلو كان المخالف قرشيا واستقر خلافه، لكان شبهة، بل على كان من قريش، وقد تواتر أنه بايع الصّديق طائعا مختاراً.

الثانى: أنه لو فرض خلاف هؤلاء الذين ذكرهم وبقدرهم مرتين، لم يقدح ذلك فى ثبوت الخلافة؛ فإنه لا يشترط فى الخلافة إلا اتفاق أهل الشوكة والجمهور الذين يُقام بهم الأمر، بحيث يمكن أن يُقام بهم مقاصد الإمامة. ولهذ قال النبى صلى الله عليه وسلم: «عليكم بالجماعة، فإن يد الله مع (١) الجماعة »(١).

وقال: «إن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين " أبعد " "

<sup>(</sup>۱) ن، س، ب: على.

<sup>(</sup>٢) لم أجد الحديث بهذا اللفظ، ولكن جاء الحديث عن ابن عباس رضى الله عنهما في : سنن الترمذي ٣١٦/٣ (كتباب الفتن، باب في لزوم الجماعة) ولفظه: « يد الله مع الجماعة ». قال الترمذي: « هذا حديث غريب لا نعرفه من حديث ابن عباس إلا من هذا الوجه ،. والحديث في « صحيح الجامع الصغير ، ٣٣٦/٦ وقال السيوطي إنه في الترمذي عن ابن عباس. وصححه الألباني وقال إنه عن ابن عمر في « الأسماء والصفات » للبيهقي وفي المستدرك للحاكم وفي « السنة » لابن أبي عاصم، وهو فيها أيضا عن أسامة ابن شريك. وجاءت عبارة ، فإن يد الله على الجماعة، في حديث عرفجة بن شريح الأشجعي رضى الله عنه في: سنن النسائي ٦/٨٤ ـ ٨٥ (كتاب تحريم الدم، باب قتل من فارق الجماعة) ونصه: رأيت النبي صلى الله عليه وسلم على المنبر يخطب الناس فقال: ﴿ إِنَّهُ سَيَكُونَ بِعَدَى هِنَاتَ وَهِنَاتَ، فَمِنْ رأيتُمُوهُ فَارَقَ الْجَمَاعَةِ، أُو يُريد يُفرُّق أمر أمة محمد صلى الله عليه وسلم كائنا من كان فاقتلوه، فإن يد الله على الجماعة، فإن الشيطان مع من فارق الجماعة يركض ٤. وجاءت عبارة و ويد الله على الجماعة ، أيضا في حديث ابن عمر رضى الله عنهما في : سنن الترمذي ٣١٥/٣ ـ ٣١٦ (كتاب الفتن، باب في لزوم الجماعة) ونصه: وإن الله لا يجمع أمتى ـ أو قال: أمة محمد ـ على ضلالة، ويد الله على الجماعة ، ومن شذ شذ في النار ،. قال الترمذي : ﴿ هَذَا حَدَيْثُ غريب من هذا الوجه، وسليمان المديني وهو عندي سليمان بن سفيان. وفي الباب عن ابن عباس».

<sup>(</sup>٣) مع : كذا في (م). وفي سائر النسخ : على.

<sup>(</sup>٤) هذا جزء من حديث طويل عن ابن عمر عن عمر رضى الله عنهما فى : سنن الترمذى ٣١٥/٣ (كتاب الفتن، باب فى لزوم الجماعة) ونصه : . عن ابن عمر قال : خطبنا عمر بالجابية فقال : أيها الناس : إنى قمت فيكم كمقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فينا فقال : « أوصيكم بأصحابى ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، ثم يفشو الكذب حتى يحلف الرجل ولا يستحلف، ويشهد الشاهد ولا يستشهد، ألا لا يخلون رجل بامرأة إلا يحلف الرجل ولا يستحلف، ويشهد الشاهد ولا يستشهد، ألا لا يخلون رجل بامرأة إلا

وقال : «إن الشيطان ذئب الإنسان كذئب الغنم، والذئب إنما يأخذ القاصبة»(١).

وقال: «عليكم بالسواد الأعظم، ومن شذَّ شذَّ في النار»(١)

الشالث أن يُقال: إجماع الأمة على خلافة أبى بكر كان أعظم من اجتماعهم على مبايعة على ؛ فإن ثلث الأمة \_ أو أقل أو أكثر \_ لم يبايعوا علياً ؛ بل قاتلوه . والثلث الأخر لم يقاتلوا معه ، وفيهم من لم يبايعه أيضا . والذين (٦) لم يبايعوه منهم من قاتلهم ، ومنهم من لم يقاتلهم . فإن جاز القدح في الإمامة بتخلف بعض الأمة عن البيعة ، كان القدح في إمامة على أولى بكثير .

كان ثالثهما الشيطان. عليكم بالجماعة وإياكم والفرقة، فإن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين أبعد. من أراد بحبوحة الجنة فليلزم الجماعة. من سرّته حسنته وساءته سيئته فذلكم المؤمن ». قال الترمذى: «هذا حديث حسن صحيح غريب. . . ». والحديث أيضا في : المسند (ط. المعارف) ٢٠٤/١ - ٢٠٠ (رقم ١١٤)، ٢٣٠ ـ ٢٣١ (رقم ١٧٧) وصحح الشيخ أحمد شاكر رحمه الله الحديث في الموضعين.

<sup>(</sup>۱) جاء هذا الحديث عن معاذ بن جبل رضى الله عنه فى موضعين فى المسند (ط. الحلبى)

• ۲۳۲ - ۲۳۳، ۲۶۳ ونصه فى الموضع الأول: « إن الشيطان ذئب الإنسان كذئب
الغنم، يأخذ الشاة القاصية والناحية، فإياكم والشعاب، وعليكم بالجماعة والعامة
والمسجد». وضعف الألباني الحديث فى «ضعيف الجامع الصغير» ۲/۳۰. وذكره
الهيثمي في «مجمع الزوائد» • ۲۱۹/، وقال: « رواه أحمد والطبراني ورجال أحمد
ثقات إلا العلاء بن زياد، قيل: إنه لم يسمع من معاذ».

<sup>(</sup>٢) لم أجد الحديث بهذا اللفظ ، وسبق قبل قليل كلامى في التعليقات على حديث ابن عمر رضى الله عنهما وفيه العبارة الأخيرة « ومن شذ شذ في النار ». أما عبارة « عليكم بالسواد الأعظم » فجاءت ضمن أحاديث، انظر : المسند (ط . الحلبي) ٢٨٨٠ ، ٢٧٨/ ، ٢٨٣ .

وإن قيل: جمهور الأمة لم تقاتله. أو قيل: بايعه أهل الشوكة والجمهور، أو نحو ذلك ـ كان هذا في حقّ أبي بكر أولى وأحرى.

وإذا قالت الرافضة: إمامته ثبتت بالنصّ، فلا يُحتاج إلى الإجماع والمبايعة.

قيل: النصوص إنّما دلّت على خلافة أبى بكر، لا على خلافة على ، كما تقدم التنبيه عليه، وكما سنذكره إن شاء الله تعالى، ونبيّن أن النصوص دلّت على خلافة أبى بكر الصدّيق، وعلى أن علياً لم يكن هو الخليفة في زمن الخلفاء الشلائة، فخلافة أبى بكر لا تحتاج إلى الإجماع، بل النصوص دالّة على صحتها، وعلى انتفاء ما يناقضها.

الرابع: أن يقال: الكلام في إمامة الصدّيق إما أن يكون في وجودها، وإما أن يكون في استحقاقه لها. أما الأول فهو معلوم بالتواتر واتفاق الناس: بأنه تولّى الأمر وقام مقام رسول الله صلى الله عليه وسلم، وخَلفه في أمّته، وأقام الحدود، واستوفى الحقوق، وقاتل الكفار والمرتدّين، ووَلِي الأعمال، وقسّم الأموال، وفعل جميع ما يفعل "الإمام، بل هو أوّل من باشر الإمامة في الأمة.

وأما إن أريد بإمامته كونه مستحقاً لذلك، فهذا عليه أدلة كثيرة غير الإجماع، فلا طريق يثبت بها كون على مستحقا للإمامة، إلا وتلك الطريق يثبت بها أن أبابكر مستحق للإمامة، وأنه أحق للإمامة "من على

<sup>(</sup>١) س، ب: ما فعل.

<sup>(</sup>٢) م: أولى.

<sup>(</sup>٣) س، ب: بالإمامة.

وغيره. وحينئذ فالإجماع لا يُحتاج إليه في الأولى ولا في الثانية، وإن كان الإجماع حاصلا.

# / ﴿ فصـــل ﴾

TTT / 2

الجواب وجوه

الوجه الأول

قال الوافضى ": «وأيضا" الإجماع ليس أصلا في الدلالة، بل لابد أن يستند" المجمعون إلى دليل على الحكم حتى يجتمعوا عليه، وإلا كان خطأ، وذلك الدليل إما عقلى، وليس في العقل دلالة على إمامته، وإما نقلى، وعندهم أن النبي صلى الله عليه وسلم مات من غير وصية، ولا نصّ على إمام"، والقرآن خال منه، فلو كان الإجماع متحققا كان خطأ فتنتفى "دلالته».

#### س والجواب من وجوه:

أحدها: أن قوله: «الإجماع ليس أصلا في الدلالة».

إن أراد به أن أمر المجتمعين لا تجب طاعته لنفسه ، وإنما تجب لكونه دليلا على أمر الله ورسوله ، فهذا صحيح . ولكن هذا لا يضر ؛ فإن أمر الرسول كذلك لم تجب طاعته لذاته ، بل لأن من أطاع الرسول فقد أطاع

<sup>(</sup>۱) في <u>(ك) ص ۱۹۷ (م) - ۱۹۸</u> (م).

<sup>(</sup>٢) ن ، س ، ب : أيضا.

<sup>(</sup>۳) س: يستدل.

<sup>(</sup>٤) ك (ص ١٩٨م) : على إمامته.

<sup>(</sup>٥) م: فتبتغى؛ س. ب: فتنفى؛ ك: فينتفى.

الله. ففى الحقيقة لا يطاع أحد لذاته إلا الله. له الخلق والأمر، وله الحكم، وليس الحكم إلا لله. وإنما وجبت الطاعة الرسول لأن طاعته طاعة الله، ووجبت طاعة المؤمنين المجتمعين، لأن طاعتهم طاعة الله والرسول، ووجب تحكيم الرسول، لأن حكمه حكم الله. وكذلك تحكيم الأمة، لأن حكمها حكم الله.

وفى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من أطاعنى فقد أطاع الله، ومن عصانى فقد عصى الله، ومن عصى أميرى فقد عصانى»(").

وقد قامت الأدلة (١) الكثيرة على أن الأمة لا تجتمع على ضلالة ، بل ما أمرت به / الأمة فقد أمر الله به ورسوله .

والأمة أمرت بطاعة أبى بكر فى إمامته، فعُلم أن الله ورسوله أمرا بذلك، فمن عصاه كان عاصياً لله ورسوله.

وإن أراد به أنه قد يكون موافقاً للحق، وقد يكون مخالفا له، وهذا هو المذى أراده. فهذا قدح في كون الإجماع حجة، ودعوى أن الأمة قد تجتمع على الضلالة والخطأ. كما يقول ذلك من يقوله من الرافضة الموافقين للنظّام.

وحينئذ فيُقال: كون على إماما ومعصوماً (٥) وغير ذلك من الأصول،

ص ۳۶۹

<sup>(</sup>١) ب: وجب.

<sup>(</sup>٢) م: حكم.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢٥٥/٤.

<sup>(</sup>٤) ن ، م : الدلالة. (٥) ن ، س ، ب : إماما معصوما. .

الإمامية "أثبتوه بالإجماع، إذ عمدتهم في أصول دينهم عَلَى ما يذكرونه من العقليات وعلى الإجماع، وعلى ما ينقلونه. فهم يقولون ": عُلم بالعقل لأنه لا بد" للناس من إمام معصوم وإمام منصوص عليه، وغير على ليس معصوما ولا منصوصا عليه "بالإجماع، فيكون المعصوم هو علياً، وغير ذلك من مقدمات حججهم.

فيقال لهم": إن لم يكن الإجماع حجة، فقد بطلت تلك الحجج، فبطل ما بنوه على الإجماع من أصولهم، فبطل قولهم. وإذا بطل ثبت مذهب أهل السنة.

وإن كان الإجماع حقاً، فقد ثبت أيضا مذهب أهل السنة، 'فقد تبين بطلان قولهم سواء قالوا: الإجماع حجة أم لم يقولوا، وإذا بطل قولهم ثبت مذهب أهل السنة' وهو المطلوب.

وإن قالوا: نحن ندع الإجماع ولا نحتج به في شيء من أصولنا، وإنما عمدتنا العقل والنقل عن الأثمة المعصومين.

قيل لهم: إذا لم تحتجوا بالإجماع لم يبق معكم حجة سمعية غير النقل المعلوم عن النبى صلى الله عليه وسلم؛ فإن ما ينقلونه عن على وغيره من الأئمة لا يكون حجة حتى نعلم عصمة الواحد من هؤلاء،

<sup>(</sup>١) م: من أصول الإمامة.

<sup>(</sup>٢) م : على ما ينقلونه منهم ويقولون . . .

<sup>(</sup>٣) ن، س: إذ لابد؛ ب: أنه لابد.

 <sup>(★ - ★):</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٤ - ٤) ساقط من (س) ، (ب).

وعصمة الواحد من هؤلاء لا تثبت إلا بنقل عمن عُلم عصمته، والمعلوم عصمته هو الرسول، فما لم يثبت نقل معلوم عن الرسول بما يقولونه، لم يكن معهم حجة سمعية (أ أصلا: لا في أصول الدين ولا في فروعه، وحينشذ فيرجع الأمر إلى دعوى خلافة على بالنص، فإن أثبتم النص بالإجماع فهو باطل، لنفيكم كون الإجماع حجة، وان لم تثبتوه إلا بالنقل الخاص الذي يذكره بعضكم، فقد تبين بطلانه من وجوه، وتبين أن ما ينقله الجمهور وأكثر الشيعة مما يناقض هذا القول يُوجب علماً يقينيا بأن هذا كذب.

وهذه الأمور من تدبّرها تبين له أن الإمامية لا يرجعون في شيء مما ينفردون به عن الجمهور إلى الحجة أصلا: لا عقلية ولا سمعية، ولا نص ولا إجماع. وإنما عمدتهم دعوى نقل مكذوب يُعلم أنه كذب، أو دعوى دلالة نص أو قياس يُعلم أنه لا دلالة له.

وهم وسائر أهل البدع، كالخوارج والمعتزلة، وإن كانوا عند التحقيق لا يرجعون إلى حجة صحيحة: لا عقلية ولا سمعية، وإنما لهم شبهات، لكن حججهم أقوى من حجج الرافضة السمعية والعقلية. أما / السمعيات فإنهم لا يتعمدون الكذب كما تتعمده الرافضة، ولهم فى النصوص الصحيحة شبهة أقوى من شبه الرافضة.

وأيضا فإن سائر أهل البدع أعلم بالحديث والآثار منهم، والرافضة أجهل الطوائف بالأحاديث والآثار وأحوال النبي صلى الله عليه وسلم.

171/2

<sup>(</sup>١) سمعية : ساقطة من (م).

ولهذا يوجد في كتبهم وكلامهم من الجهل والكذب في المنقولات ما لا يوجد في سائر الطوائف. وكذلك لهم في العقليات مقاييس هي ـ مع ضعفها وفسادها ـ أجود من مقاييس الرافضة.

وأيضا فنحن نشير إلى (١) ما يدل على أن الإجماع حجة بالدلالة المبسوطة في غير هذا الموضع. ولكل مقام مقال.

ونحن لا نحتاج في تقرير إمامة الصديق رضى الله عنه ولا غيره إلى هذا الإجماع، ولا نشترط في إمامة أحد هذا الإجماع. لكن هو لما ذكر أن أهل السنة اعتمدوا على الإجماع، تكلمنا على ذلك، فنشير إلى بعض ما يدل على صحة الإجماع.

فنقول: أولا: ما من حكم اجتمعت" الأمة عليه إلا وقد دلّ عليه النص. فالإجماع دليل على نصّ موجود معلوم عند الأئمة، ليس مما درّس علمه. والناس قد اختلفوا في جواز الإجماع عن اجتهاد، ونحن نجوّز أن يكون بعض المجمعين" قال عن اجتهاد، لكن لا يكون النص خافيًا على جميع المجتهدين، وما من حكم يُعلم أن فيه إجماعا، إلا وفي الأمة من يعلم أن فيه نصاً. وحينئذ فالإجماع دليل على النص.

ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِق الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبيل الْمُوْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى ﴾ [سورة النساء: ١١٥] "فعلّق الوعيد

<sup>(</sup>١) س، ب: على.

<sup>(</sup>٢) م: اجمعت.

<sup>(</sup>٣) س، ب: المجتمعين.

<sup>(4 -</sup> ٤) : ساقط من (س)، (ب).

بمشَّاقة الرسول واتباع غير سبيل المؤمنين ، مع العلم بأن مجرد مشاقة الرسول توجب الوعيد، ولكن هما متلازمان. فلهذا (١) علَّقه بهما، كما يعلقه بمعصية الله ورسوله، وهما متلازمان أيضا.

وخلافة الصدّيق من هذا الباب؛ فإن النصوص الكثيرة دلّت على أنها حق وصواب. وهذا مما لم يختلف العلماء فيه، واختلفوا: هل انعقدت بالنص الذي هو العهد ـ كخلافة عمر ـ أو بالإجماع والاختيار؟

وأما دلالة النصوص على أنها حق وصواب، فما علمت أحداً نازع فيه من علماء السنة، كلهم يحتج على صحتها بالنصوص، إذا كنا نبيّن أن ما انعقد عليه الإجماع فهو منصوص عليه، كان ذكر الإجماع، لأنه دليل على النص، لا يفارقه ألبتة.

ومع هذا / فنحن نذكر بعض ما يُستدل به على الإجماع مطلقا، ويُستدل به على من يقول: قد لا يكون معه نص.

كقوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ ﴾ [سورة آل عمران: ١١٠]، فهذا يقتضى أنهم يأمرون بكل معروف، وينهون عن كل منكر. ومن المعلوم أن إيجاب ما أوجبه الله، وتحريم ما حرَّمه الله، هو من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، بل هو نفسه الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، فيجب أن يوجبوا كل ما أوجبه الله ورسوله، ويحرموا كل ما حرمه الله ورسوله، وحينئذ فيمتنع أن يوجبوا حراما ويحرّموا واجبا بالضرورة، فإنه لا يجوز عليهم السكوت عن يوجبوا حراما ويحرّموا واجبا بالضرورة، فإنه لا يجوز عليهم السكوت عن

ظ ۲۲۹

<sup>(</sup>١) ب: ولهذا.

الحق من ذلك، فكيف نجوِّز السكوت عن الحق والتكلم بنقيضه من الباطل؟ ولو فعلوا ذلك لكانوا قد أمروا بالمنكر ونهوا عن المعروف، وهو خلاف النص.

فلو كانت ولاية أبى بكر حراماً، وطاعته حراما منكرا ـ لوجب أن ينهوا عن ذلك. ولو كانت مبايعة على واجبة ، لكان ذلك من أعظم المعروف الذى يجب أن يأمروا به. فلما لم يكن كذلك عُلم أن مبايعة هذا إذ ذاك لم تكن معروفا ولا واجبا ولامستحبا، ومبايعة ذلك لم تكن منكرا، وهو المطلوب.

وأيضا فقوله تعالى: ﴿والْـمُؤْمِنُونَ والْـمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْـمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْـمُنكرِ ﴾ [سورة التوبة: ٧١]، والاستدلال به كما تقدم.

وأيضا فقوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [سورة البقرة: ١٤٣] ، وقوله: ﴿ هُوَ سَمَّاكُمْ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [سورة الحج : ٧٨]. ومن جعلهم الربّ شهداء على الناس، فلا بد أن يكونوا عالمين بما يشهدون به، ذوى عدل في شهادتهم، فلو كانوا يحللون ما عالمين بما يشهدون به، ذوى عدل في شهادتهم، فلو كانوا يحللون ما حرّم الله، ويحرّمون ما أحلّ الله، ويوجبون ما عفا الله عنه، ويسقطون لما أوجبه الله لم يكونوا كذلك، وكذلك إذا كانوا يجرحون الممدوح ويمدحون المجروح.

10/2

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: ما حلل.

فإذا شهدوا أن أبابكر أحق بالإمامة، وجب أن يكونوا صادقين في هذه الشهادة، عالمين بما شهدوا به. وكذلك إذا شهدوا أن هذا مطيع لله وهذا عاص لله، وهذا فعل ما يستحق عليه الثواب، وهذا فعل ما يستحق عليه العقاب ـ وجب قبول شهادتهم، فإن الشهادة على الناس تتناول الشهادة بما فعلوه من مذموم ومحمود. والشهادة بأن هذا مطيع وهذا عاص هي تتضمن الشهادة بأفعالهم وأحكام أفعالهم وصفاتها، وهو المطلوب.

وفى الصحيحين عن عمر أن النبى صلى الله عليه وسلم مُرَّ عليه بجنازة فأثنوا عليها خيرا، فقال: «وجبت» ومُرَّ عليه بجنازة فأثنوا عليها شرا، فقال: «وجبت» فقيل: يا رسول الله، ما قولك: وجبت؟ قال: «هذه الجنازة أثنيتم عليها خيرا، فقلت: وجبت لها الجنة. وهذه الجنازة أثنيتم عليها ضرا، فقلت: وجبت لها النار. أنتم شهداء الله في الأرض»(۱).

وأيضا فقوله: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى ﴾ الآية [سورة النساء: ١١٥]، فإنه توعد على المشاقة للرسول واتباع غير سبيل المؤمنين، وذلك يقتضى أن كلاً منهما مذموم. فإن مشاقة الرسول وحدها مذمومة بالإجماع، فلولم يكن الأخر

<sup>(</sup>۱) سبق هذا الحديث فيما مضى ٤٩٨/٣، وذكرت هناك أن الحديث عن أنس بن مالك رضى الله عنه، في البخارى ومسلم وسنن الترمذى والنسائى وابن ماجة وأن حديثا آخر جاء عن أبى هريرة بمعناه في سنن أبى داود وفي المسند، إلا أن الترمذى قال بعد إيراده لحديث أنس رضى الله عنه: «وفي الباب عن عمر وكعب بن عُجرة وأبى هريرة».

مذموما، لكان قد رتب الوعيد على وصفين: مذموم وغير مذموم، وهذا لا يجوز.

ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ الله إِلَـٰها آخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ اللهُ إِلَـٰها آخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ اللهُ إِلَىٰ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَلاَ يَزْنُـونَ وَمَن يَفْعَـلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً . النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ الله إِلاَّ بِالْحَقِّ وَلاَ يَزْنُـونَ وَمَن يَفْعَـلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً . يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً ﴾ [سورة الفرقان: ١٩،٦٨] يُضاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً ﴾ [سورة الفرقان: ١٩،٦٨] فإنه يقتضى أن كل واحد من الخصال الثلاثة مذموم شرعا.

وحينئذ فإذا كان المؤمنون قد أوجبوا أشياء وحرّموا أشياء، فخالفهم مخالف، وقال: إن ما أوجبوه ليس بواجب، وما حرّموه ليس بحرام \_ فقد أتبع غير سبيلهم، لأن المراد بسبيلهم اعتقاداتهم وأفعالهم، وإذا كان كذلك كان مذموما. ولولم يكن سبيلهم صواباً وحقاً، لم يكن المخالف لهم مذموما.

وأيضا فقوله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهِ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِى الْأُمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ والرَّسُولِ ﴾ [سورة النساء: ٥٩]: "فجعل وجوب الرد إلى الله والرسول" معلَّقاً" بالتنازع، والحكم المعلّق بالشرط عدم عند عدمه. فعُلم أنه عند انتفاء التنازع لا يجب الرد إلى الله ورسوله، فدلَ على أن إجماعهم إنما يكون على حق وصواب، فإنه لو ورسوله، فدلَ على أن إجماعهم إنما يكون على حق وصواب، فإنه لو كان على باطل وخطأ لم يسقط عنهم وجوب الرد الى الكتاب والسنة، لأجل باطلهم وخطئهم، ولأن أمر الله ورسوله حقَّ حال إجماعهم

<sup>(</sup>۱ - ۱) ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>Y) س ، ب : ورد معلقا . . .

ونزاعهم، فإذا لم يجب الرد عليه عند الإجماع، دلَّ على أن الإجماع موافق له لا مخالف له، فلما كان المستدلّ بالإجماع متبعاً له في نفس الأمر، لم يحتج إلى الرد إليه.

وأيضا قوله تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ ﴾ [سرة آل عمران: ١٠٣] أمرهم بالاجتماع ونهاهم عن الافتراق، فلو كانوا في حال الاجتماع / قد يكونون مطيعين لله تارة وعاصين له أخرى، لم يجز أن يأمر به ، إلا إذا كان اجتماعا على طاعة ، والله أمر به مطلقا. ولأنه لو كان كذلك لم يكن فرق بين الاجتماع والافتراق، لأن الافتراق إذا كان معه طاعة كان مأمورا به ، مثل أن يكون الناس نوعين: نوع يطيع الله ورسوله ، ونوع يعصيه ، فإنه يجب أن يكون مع المطيعين ، وإن كان في ذلك فرقة ، فلما أمرهم بالاجتماع دلّ على أنه مستلزم لطاعة الله .

وأيضا فإنه قال: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [سورة المائدة: ٥٥]، فجعل موالاتهم كموالاة الله ورسوله ، وموالاة الله ورسوله لا تتم إلا بطاعة أمره. وكذلك المؤمنون لا تتم موالاتهم إلا بطاعة أمرهم ، وهذا لا يكون إلا إذا كان أمرهم أمرا متفقا، فإن أمر بعضهم بشيء وأمر آخر (() بضده، لم يكن موالاة هذا بأولى من موالاة هذا، فكانت الموالاة في حال النزاع بالرد إلى الله والرسول.

وأيضا فقد(١) ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في أحاديث كثيرة

<sup>(</sup>١) م: الأخسر.

<sup>(</sup>۲) ن، س، ب: قد.

YY7 / E

متعددة الأمر بالاعتصام بالجماعة والمدح لها، وذم الشذوذ، وأن الخير والهدى والرحمة مع الجماعة، وأن الله لم يكن ليجمع هذه الأمة / على ضلالة، وأنه لن يزال فيها() طائفة ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم، ولا يزال الله يغسرس في هذا السدين غرسا يستعملهم فيه بطاعة الله، وأن خير هذه الأمة القرن الأول ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم.

وقد روى الحاكم وغيره عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يجمع الله أمتى (١) على الضلالة أبدا، ويد الله على الجماعة (١).

وعن أبي ذر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

معين ۽ .

الحديث عن أنس بن مالك ، وقال الذهبي : « إبراهيم عدَّله عبد الرزاق ووثقه ابن

<sup>(</sup>١) فيها: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٢) م: لا تجتمع أمتى.

<sup>(</sup>٣) سبق أن ذكرت هذا الحديث عن ابن عمر رضى الله عنهما في سنن الترمذي ٣١٥/٣عن ابن وقال الترمذي : « وفي الباب عن ابن عباس ». ورواه الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٢١٨/٥ عن ابن عمر رضى الله عنهما بلفظ : « لن تجتمع أمتي على ضلالة ، فعليكم بالجماعة فإن يد الله على الجماعة » وقال الهيثمي : رواه الطبراني بإسنادين رجال أحدهما ثقات رجال الصحيح ، خلا مرزوق مولى آل طلحة وهو ثقة ». وذكر الترمذي حديثا عن ابن عباس في سننه ٣١٦/٣ (كتاب الفتن ، باب لزوم الجماعة ) ونصه : « يد الله مع الجماعة ». وسبق أن أشرت إليه وإلى كلام الترمذي عليه (هذا الجزء ) . وأما الحاكم فقد روى هذا الحديث عن ابن عباس في مستدركه ١٩١١/١ مرتين وقال في الثانية : «فإبراهيم بن ميمون العدني هذا قد عدًا طبد الرزاق وأثني عليه ، وعبد الرزاق إمام أهل اليمن وتعديله حجة ، وقد رُوى هذا

«من خالف جماعة المسلمين شبراً فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه» ".

وعن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من خرج من الجماعة قيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه حتى يراجعه، ومن مات وليس عليه إمام جماعة فإن ميتته ميتة جاهلية» ".

وعن الحارث الأشعرى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «آمركم بخمس كلمات أمرنى الله بهن: الجماعة، والسمع، والطاعة، والهجرة، والجهاد. فمن خرج من الجماعة قيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام من رأسه" إلا أن يرجع»".

<sup>(</sup>۱) روى الحاكم هذا الحديث في مستدركه ١١٧/١ من طريقين وقال في المرة الثانية : « خالد بن وهبان لم يُجَرَّح في رواياته، وهو تابعي معروف إلا أن الشيخين لم يخرجاه، وقد رُوى هذا المتن عن عبدالله بن عمر بإسناد صحيح على شرطهما ». وقال الذهبي : وخالد لم يضعف ».

<sup>(</sup>٢) روى هذا الحديث عن ابن عمر الحاكم في مستدركه ١١٧/١ وقال كما ذكرت في التعليق السابق أنه رواه بإسناد صحيح على شرطهما، وأعاد الذهبي الحديث ولم يعلق عليه. وروى الحاكم الحديث في موضع آخر قبل هذا ٢/٧١ ـ ٧٨ ولكنه مطول وقال: ووهذا حديث صحيح على شرط الشيخين، وقد حدّث به الحجاج بن محمد أيضا عن الليث ولم يخرجاه على قال الذهبي: وعلى شرطهما ورواه حجاج الأعور عن الليث،

<sup>(</sup>٣) من رأسه: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٤) هذا جزء من حديث طويل عن الحارث بن الحارث الأشعرى في : سنن الترمذى \$ / ٢٧٠ ـ ٢٧٧ (كتاب الأمثال، باب ما جاء مثل الصلاة والصيام والصدقة) وأوله فيها : « إن الله أمر يحيى بن زكريا بخمس كلمات أن يعمل بها . . . الحديث ، وفيه : قال النبى صلى الله عليه وسلم : وأنا آمركم بخمس . . الخ . قال الترمذى : «هذا حديث حسن صحيح غريب » . والحديث في : المسند (ط . الحلبي) ١٠٠٤، ٢٠٢ ، وصحح الألباني الحديث في « صحيح الجامع الصغير ، ٢٧/٢ ـ ١٠٠٠ وقال إنه في مسند

وعن معاوية قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من فارق الجماعة شبرا دخل النار»".

وعن ابن عمر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من فارق أمته" أو عاد أعرابيا بعد هجرته، فلا حجة له»".

وعن ربعى قال: أتيت حُذيفة ليالى سار الناس إلى عثمان، فقال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من فارق الجماعة واستبدل'' الإمارة لقى الله ولا حجة له»''.

الطيالسى، وصحيح ابن خزيمة. وقال السيوطى: حم (مسند أحمد) تخ (البخارى فى التاريخ)، ت (سنن الترمذى)، ن (سنن النسائى). حب (صحيح ابن حبان)، ك (المستدرك للحاكم)، والحديث فى المستدرك للحاكم / ١١٧/١ ـ ١١٨ من ثلاثة طرق، وقال الحاكم: « هذا حديث صحيح على ما أصلناه فى الصحابة، اذا لم نجد لهم إلا راوياً واحداً، فإن الحارث الأشعرى صحابى معروف. سمعت أبا العباس محمد بن يعقوب يقول: سمعت الدورى يقول: سمعت يحيى بن معين يقول: الحارث الأشعرى له صحبة. وقال الذهبى: لم يخرجاه لأن الحارث تفرّد عنه أبو سلام».

<sup>(</sup>۱) روى هذا الحديث عن معاوية رضى الله عنه الحاكم في مستدركه ١١٨/١، ولم يعلق عليه الذهبي. (٢) م: إمامة. وفي « المستدرك » و « تلخيص المستدرك » أمة.

<sup>(</sup>٣) الحديث عن ابن عمر رضى الله عنهما في المستدرك ١١٨/١ ولم يعلق عليه الذهبي .

<sup>(</sup>٤) في ( المستلوك ) و ( مجمع الزوائد ): واستذل.

<sup>(</sup>٥) الحديث بهذا اللفظ عن ربعى عن حذيفة بن اليمان رضى الله عنه في المستدرك 119/١. وقال الحاكم: « تابعه أبو عاصم عن كثير » وقال الذهبى: « صحيح وكثير رواه عنه القطان ». وأما الطريق الثاني عن أبي عاصم عن كثير بن أبي كثير فهو بالفاظ مقاربة في نفس الصفحة ١١٩/١، وقال الحاكم: « هذا حديث صحيح فإن كثير بن أبي كثير كوفي سكن البصرة روى عنه يحيى بن سعيد القطان وعيسى بن يونس ولم يذكر بجرح »، ورواه الهيثمى في «مجمع الزوائد » ٢٢٢/٥ وقال: « رواه أحمد ورجاله ثقات ».

وعن فضالة بن عُبيد، عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «ثلاثة لا يُسأل عنهم: رجل فارق الجماعة وعصى إمامه فمات عاصيا. . . » فذكر الحديث ".

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الصلاة المكتوبة إلى التي بعدها كفّارة لما بينهما، والجمعة إلى الجمعة، والشهر إلى الشهر \_ يعنى رمضان \_ كفّارة لما بينهما» قال بعد ذلك: «إلا من ثلاث» فعرفت أن ذلك من أمر حدث، فقال: «إلا من الإشراك بالله، ونكث الصفقة، وترك السنة، وأن تبايع رجلا بيمينك ثم تخالف: تقاتله بسيفك، وترك السنة الخروج من الجماعة» "".

وعن النعمان بن بشير قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «نضّر الله وجه امرىء سمع مقالتي فحملها"، فربّ حامل فقه

<sup>(</sup>۱) الحديث عن فضالة بن عبيد رضى الله عنه فى : المستدرك ١١٩/١ وقال الحاكم : « هذا حديث صحيح على شرط الشيخين فقد احتجا بجميع رواته ولم يخرجاه و لا أعرف له علة ، ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه فى المستدرك ١١٩/١ ـ ١٢٠ وفيه : « إلا من ثلاث » فعرفت أن ذلك من أمر حدث، فقال : « إلا من الإشراك بالله ونكث الصفقة وترك السنة » قلت : يارسول الله أما الإشراك بالله فقد عرفناه، فما نكث الصفقة وترك السنة؟ قال : « أما نكث الصفقة : أن تبايع رجلا بيمينك، ثم تخالف إليه فتقابله بسيفك، وأما ترك السنة فالخروج من الجماعة ». ثم قال الحاكم : « هذا حديث صحيح على شرط مسلم ، فقد احتج بعبد الله بن السائب بن أبى السائب الأنصارى ولا أعرف له علة » « ووافقه الذهبى ».

<sup>(</sup>٣) م : فوعاها .

غير فقيه ، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه . ثلاث لا يُغلّ عليهن قلب مؤمن: إخلاص العمل لله ، ومناصحة ولاة الأمر ، ولزوم جماعة المسلمين "'. روى هذه الأحاديث الحاكم في «المستدرك» وذكر أنها على شرط الصحيح .

وذلك يقتضى أن اجتماع الأمة لا يكون إلا على حق وهدى وصواب، وأن أحق الأمة بذلك هم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وذلك يقتضى أن ما فعلوه من خلافة الصديق كان حقاً وهدى وصوابا.

وأيضا فإن السلف كان يشتد إنكارهم على من يخالف الإجماع، ويعدّونه من أهل الزيغ والضلال. فلو كان ذلك شائعا عندهم لم ينكروه، وكانوا ينكرون عليه إنكاراً هم قاطعون به، لا يسوِّغون لأحد أن يدع الإنكار عليه. فدل على أن الإجماع عندهم كان مقطوعا به.

<sup>(</sup>۱) ورد هذا الحديث - مع اختلاف في الألفاظ - عن عدد من الصحابة منهم أنس بن مالك وزيد بن ثابت وجبير بن مطعم وعبدالله بن مسعود ومعاذ بن جبل وأبي الدرداء رضى الله عنهم في : سنن أبي داود ٣٢٢/٣ (كتاب العلم ، باب فضل نشر العلم) ؛ سنن الترمذي المداء على تبليغ السماع) ؛ سنن ابن ماجاء في الحث على تبليغ السماع) ؛ سنن ابن ماجة ١٤١/٨، ٨٥ (المقدمة ، باب من بلّغ علما) ؛ المسند (ط . الحلبي) ٢٢٥/٢ . والحديث صحيح فقد حسن الترمذي حديث زيد بن ثابت وقال عن حديث عبد الله بن مسعود : « هذا حديث حسن صحيح » كما صحح الألباني الحديث في « صحيح الجامع الصغير » ٢٠/٦.

وروى الحاكم في مستدركه الحديث عن جبير بن مطعم من عدة طرق ١/٨٧ ـ ٨٨ وقال الذهبي إن الحديث صحيح على شرطهما.

ثم روى الحديث عن النعمان بن بشير رضى الله عنه ١ /٨٨ وقال إنه صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

والعقول المتباينة لا تتفق على القطع من غير تواطؤ ولا تشاعر، إلا لما يوجب القطع، وإلا فلو لم يكن هناك ما يوجب القطع، بل لا يوجب الظن، لم تكن الطوائف الكثيرة مع تباين هممهم وقرائحهم، وعدم تواطئهم، يقطعون في موضع لا قطع فيه.

فعُلم أنه كان عندهم أدلة قطعية توجب كون الإجماع حجة يجب اتباعها، ويحرم خلافها.

وأيضا فإن السنة والشيعة اتفقوا على أنه إذا كان على معهم كان المحام حجة، ولا يجوز أن يكون ذلك لأجل / عصمة على، لأن ظ ٣٧٠ عصمته لم تثبت إلا بالإجماع، فإن عمدتهم في ذلك الإجماع على انتفاء العصمة من غيره، إذ ليس في النص ولا المعقول ما ينفى العصمة عن "ن غيره.

وهذا مما يبين تناقض الرافضة؛ فإن أصل دينهم بنوه على الإِجماع، ثم قدحوا فيه. والقدح فيه قدح في عصمة على، فلا يبقى لهم / ما ٢٣٧/٤ يعتمدون عليه، وهذا شأنهم في عامة أقوالهم التي ينفردون بها.

ولهذا قال فيهم الشعبى: «يأخذون بأعجاز لا صدور لها» أى بفروع لا أصول لها.

فإن كان الإجماع ليس بحجتهم" لم تثبت عصمته، وإن كان حجة لم يُحتج إلى عصمته. فثبت أنه على التقديرين لا يجوز أن يكون قولهم

<sup>(</sup>١) س ، ب: من.

<sup>(</sup>٢) ب : ليس بحجة .

حجة الأجل على، فلزم أن يكون الإجماع حجة، ' وإلا لزم بطلان قول السنة والشيعة.

### ﴿فصــل﴾

قال الرافضى ": «وأيضا الإجماع إما أن يُعتبر فيه قول كُلُّ الأمة، ومعلوم أنه لم يحصل، بل ولا أجماع أهل المدينة أو بعضهم. وقد أجمع أكثر الناس على قتل عثمان».

والجواب أن يقال: أما الإجماع على الإمامة: فإن أريد به الإجماع الذي ينعقد به الإمامة، فهذا يعتبر فيه موافقة أهل الشوكة، بحيث يكون متمكنا بهم من تنفيذ مقاصد الإمامة، حتى إذا كان رؤوس الشوكة عدداً قليلاً، ومن سواهم موافق لهم، حصلت الإمامة بمبايعتهم له. هذا هو الصواب الذي عليه أهل السنة، وهو مذهب الأئمة، كأحمد وغيره.

وأما أهل الكلام فقدّرها كل منهم بعدد، وهي تقديرات باطلة.

وإن أريد به الإجماع على الاستحقاق والأولوية، فهذا يُعتبر فيه: إما الجميع، وإما الجمهور. وهذه الثلاثة حاصلة في خلافة أبي بكر.

وأما عثمان فلم يتفق على قتله إلا طائفة قليلة ، لا يبلغون نصف عُشر عشر عشر الأمة. كيف وأكثر جيش على ، والذين قاتلوه ، والذين قعدوا عن القتال ، لم يكونوا من قتلة عثمان . وإنما كان قتلة عثمان فرقة يسيرة من عسكر على .

<sup>(</sup>١-١) : ساقط من (س)، (ب). (٢) في (ك) ص ١٩٨ (م).

والأمة كانوا في خلافة عثمان مئى ألوف "، والذين اتفقوا على قتله الألف أو نحوهم. وقد قال عبدالله بن الزبير يعيب قتلة عثمان: «خرجوا عليه كاللصوص من وراء القرية، وقتلهم الله كل قتلة، ونجا من نجا منهم تحت بطون الكواكب».

# ﴿فصــل﴾

قال الرافضى ("): «وأيضا كل واحد من الأمة يجوز عليه الخطأ، فأى عاصم لهم عن الكذب عند الإجماع؟».

والجواب: أن يقال: من المعلوم أن الإجماع إذا حصل [حصل له] من الصفات ما ليس للآحاد"، لم يجز أن يُجعل حكم الواحد الاجتماع؛ فإن كل واحد من المخبرين يجوز عليه الغلط والكذب، فإذا انتهى المخبرون إلى حد التواتر امتنع عليهم الكذب والغلط.

وكل واحد من اللُّقَمْ والجُرَع والأقداح لا يُشبِع ولايروى ولا يسكر، فإذا اجتمع من ذلك عدد كثير أشبع وأروى وأسكر. وكل واحد من الناس لا يقدر على قتال العدو، فإذا اجتمع طائفة كثيرة قدروا على القتال. فالكثرة "" تؤثر في زيادة القوة وزيادة العلم وغيرهما. ولهذا قد يخطىء

قول الرافضي إن كل واحد من الأمة يجوز عليه الخيطأ. فأى عاصم ضم عن الكذب عند الاجاع!

الرد عليه

<sup>(</sup>١) ن، م: مئين ألوف.

<sup>(</sup>٢) في (ك) ص ١٩٨ (م).

<sup>(</sup>٣) إذا حصل من الصفات ما ليس للآحاد؛ م: إذا حصل حصل له ماليس للآحاد؛ س، ب إذا حصل من الصفات ماليس من (ب: في) الأحاد. ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٤) ن، س، ب: والكثرة.

الواحد والاثنان في مسائل الحساب، فإذا كثر العدد امتنع ذلك فيما لم يكن يمتنع في حال الانفراد. ونحن نعلم بالاضطرار أن علم الاثنين أكثر من علم أحدهما إذا انفرد، وقوتهما أكثر من قوته، فلا يلزم من وقوع الخطأ حال الانفراد، وقوعه حال الكثرة.

قال تعالى: ﴿ أَن تَضِلُّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُما الْأُخْرَى ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٢].

والناس في الحساب قد يخطىء الواحد منهم ولا تخطىء الجماعة، كالهلال فقد يظنه الواحد هلالاً وليس كذلك. فأما العدد الكثير فلا يتصور فيهم الغلط.

ونعلم أن المسلمين إذا اجتمعوا وكثروا يكون داعيهم إلى الفواحش والظلم أقبل من داعيهم إذا كانوا قليلا، فإنهم في حال الاجتماع لا يجتمعون على مخالفة شرائع الإسلام، كما يفعله الواحد والاثنان، فإن الاجتماع والتمدّن لا يمكن إلا مع قانون عدلى، فلا يمكن أهل مدينة أن يجتمعوا على إباحة ظلم بعضهم بعضا مطلقا، لأنه لا حياة لهم مع ذلك، بل نجد الأمير إذا ظلم بعض الرعيّة، فلا بد أن يكون بعض أصحابه لا يظلم حين يظلم الرعية، وما استووا / كلهم [فيه] "فليس فيه ظلم من بعضهم لبعض، ومعلوم أن المجموع قد خالف حكمه حكم الأفراد، سواء كان اجتماع أعيان أو أعراض.

ومن الأمثال التي يضربها المطاع لأصحابه: أن السهم الواحد"

<sup>(</sup>١) فيه : ساقطة من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) الواحد : ساقطة من (س)، (ب).

يمكن كسره، وإذا اجتمعت السهام لم() يمكن كسرها. والإنسان قد يغلبه عدوه ويهزمه، فإذا صاروا عدداً كثيرا لم يمكن ذلك، كما كان يمكنه حال الانفراد.

وأيضا فإن كان الإجماع قد يكون خطأً، لم يثبت أن علياً معصوم ؛ فإنه إنما عُلمت عصمته بالإجماع على أنه لا معصوم سواه، فإذا جاز كون الإجماع أخطأ<sup>(1)</sup>، أمكن أن يكون في الأمة معصوم غيره، وحينئذ فلا يُعلم أنه هو المعصوم.

فتبين أن قدحهم فى الإجماع / يُبطل الأصل الذى اعتمدوا عليه فى ص ٣٧١ مامة المعصوم، وإذا بطل أنه معصوم بطل أصل مذهب الرافضة. فتبين أنهم إن قدحوا فى الإجماع بطل أصل مذهبهم، وإن سلموا أنه حجة بطل مذهبهم، فتبين بطلان مذهبهم "على التقديرين.

# ﴿فصل

قال الرافضى (\*): «وقد بيّنا ثبوت النصّ الدالُ على إمامة أمير المؤمنين، فلو أجمعوا على خلافه لكان (\*) خطأ، لأن الإجماع الواقع على خلاف النص يكون عندهم خطأ».

قول الرافضي لو أجمعوا على خلاف السنص على على لكسان خطأ عندهم

<sup>(</sup>١) ب: لا.

<sup>(</sup>٢) م: خطأ.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: حجتهم.

<sup>(</sup>٤) في (ك) ص ١٩٨ (م). (٥) ك: كان.

الجواب من **والجواب من وجوه: أحدها: أنه قد تقدّم بيان بطلان كل ما دل على** الوجه الأول أنه إمام قبل الثلاثة.

الرجه الناني الثاني: أن النصوص إنما دلت على خلافة الثلاثة قبله.

الرجه الناك الثالث: أن يقال: الإجماع المعلوم حجة قطعية لا سمعية، لا سيما مع النصوص الكثيرة الموافقة له. فلو قُدَّر ورود خبر يخالف الإجماع كان باطلا: إما لكون الرسول لم يقله، وإما لكونه لا دلالة فيه.

الرجه الرابع الرابع: أنه يمتنع تعارض النص المعلوم والإجماع المعلوم (۱٬۰۰۰)، فإن كليهما حجة قطعية، والقطعيات لا يجوز تعارضها، لوجوب وجود مدلولاتها، فلو تعارضت لزم الجمع بين النقيضين، وكل من ادّعى إجماعا يخالف نصّاً، فأحد الأمرين لازم: إما بطلان إجماعه، وإما بطلان نصه. وكل نص اجتمعت (۱٬۰۰۰) الأمة على خلافه، فقد عُلم النص الناسخ له.

وأما أن يبقى " فى الأمة نص معلوم والإجماع مخالف له، فهذا غير واقع. وقد دل الإجماع المعلوم والنص المعلوم على خلافة الصديق رضى الله عنه وبطلان غيرها. ونصّ الرافضة مما نحن نعلم كذبه بالاضطرار، وعلى كذبه أدلة كثيرة.

<sup>(</sup>١) المعلوم : ساقطة من (س) ، (ب).

<sup>(</sup>٢) م: أجمعت.

<sup>(</sup>٣) س: ينفي؛ ب: يلفي.

## ﴿ فصــل ﴾

قول الرافضي: يرد حديث اقتدوا باللذين بعدي أبي بكر وعمر.

قال المافضى ": «الثانى: ما رووه "عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: اقتدوا باللذين من بعدى أبى بكر وعمر. والجواب: المنع من الرواية، ومن دلالتها على الإمامة؛ فإن "الاقتداء بالفقهاء لا يستلزم كونهم أئمة. وأيضا فإن أبابكر وعمر قد" اختلفا في كثير من الأحكام فلا يمكن الاقتداء بهما. وأيضا فإنه معارض لما "رووه من قوله: أصحابى كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم، مع إجماعهم على انتفاء إمامتهم».

## والجواب من وجوه :

الجواب من وجوه

الجواب الأول

أحدها: أن يقال: هذا الحديث بإجماع أهل العلم بالحديث أقوى من النص الذي يروونه في إمامة على ؛ فإن هذا أمر معروف في كتب أهل الحديث المعتمدة، ورواه أبو داود في سننه، وأحمد في مسنده، والترمذي في جامعه (١٠).

<sup>(</sup>۱) - ك : ص ۱۹۸ (م).

<sup>(</sup>۲) ك: مارواه الجمهور.

<sup>(</sup>٣) ك : لأن.

<sup>(</sup>٤) قد: ليست في (ك).

<sup>(</sup>ه) ك : بما.

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضى ٤٨٩/١.

وأما النص على على فليس فى شىء من كتب أهل الحديث المعتمدة، وأجمع أهل الحديث على بطلاته، حتى قال أبو محمد بن حزم ": «ما وجدنا قط رواية عن أحدٍ فى هذا النصّ المدّعى إلا رواية واهية عن مجهول إلى مجهول " يكنى أبا الحمراء، لا نعرف" من هو فى الخلق.

فيمتنع أن يُقلح في هذا الحديث مع تصحيح النص عَلَى على .
وأما الدلالة، فالحجة "في قوله: «باللذين من بعدى» أخبر أنهما من
بعلم، وأمر بالاقتداء بهما. فلو كانا ظالمَيْن أو كافرين "في كونهما بعده
لم يأمر بالاقتداء بهما، فإنه لا يأمر بالاقتداء بالظالم، فإن الظالم لا يكون
مرب قلوة يؤتم به. / بدليل قوله: ﴿لاَينَالُ عَهْدِى الظَّالِمِينَ ﴾ [سورة البقرة:
١٣٤]، فدل على أن الظالم لا يؤتم به، والائتمام هو الاقتداء، فلما أمر
بالاقتداء بمن بعده، والاقتداء هو الائتمام، مع إخباره أنهما يكونان
بعده، دل على أنهما إمامان [قد أمر بالائتمام بهما] " بعده، وهذا هو
المطلوب.

وأما قوله: «اختلفا في كثير من الأحكام، فليس الأمر كذلك، بل

in egene en galeksalar

Committee Control of the

والمرق فيحجج الأعاشين الأراب أوالا

And the second of the second

And the state of the state of

<sup>(</sup>١) في القصل ١٦١/٤. ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) الفصل: عن مجهولين إلى مجهول.

<sup>(</sup>٣) القصل: لا يمرف (والكلمة غير منقوطة في (م)).

<sup>(</sup>٤) ن ، م ، س : بالحجة . والمثبت من (ب).

<sup>(</sup>٥) أو كافرين: ساقطة من (ب).

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين في (م) فقط.

لا يكاد يُعرف اختلاف أبى بكر وعمر إلا فى الشيء اليسير، والغالب أن يكون عن أحدهما فيه روايتان، كالجد مع الإخوة، فإن عمر عنه فيه روايتان: إحداهما: كقول أبى بكر.

وأما اختلافهما في قسمة الفَيْء: هل يسوَّى فيه بين الناس أو يفضّل؟ فالتسوية جائزة بلا رَيْب، كما كان النبي صلى الله عليه وسلم يقسم الفيء والغنائم، فيسوِّى بين الغانمين ومستحقى الفيء.

والنزاع في جواز التفضيل، وفيه للفقهاء قولان، هما روايتان عن أحمد. والصحيح جوازه للمصلحة؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان يفضّل أحيانا في قسمة الغنائم والفيء، وكان يفضّل السرية في البدأة: الربع بعد الخمس، وفي الرجعة: الثلث بعد الخمس. فما فعله الخليفتان فهو جائز، مع أنه قد رُوى عن عمر أنه اختار في آخر عمره التسوية، وقال: «لئن عشت إلى قابل لأجعل الناس باباً(۱) واحدا». وروى عن عثمان التفضيل، وعن على التسوية. ومثل هذا لا يسوغ فيه إنكار، إلا أن يُقال: فَضّل من لا يستحق التفضيل، كما أنكر على عثمان في بعض قسمه. وأما تفضيل عمر فما بلغنا أن أحداً ذمّه فيه.

وأما تنازعهما في تولية خالد وعزله، فكل منهما فعل ما كان أصلح، فكان الأصلح لأبي بكر تولية خالد، لأن أبابكر ألين من عمر، فينبغي لنائبه أن يكون أقوى من نائب عمر، فكانت استنابة عمر لأبي عبيدة [أصلح له] (")، واستنابة أبي بكر لخالد أصلح له، ونظائر هذا متعددة.

<sup>(</sup>١) اصلح له : زيادة في (ب) فقط.

/ وأما الأحكام التي هي شرائع كليّة فاختلافهما فيها: إما نادر وإما معدوم، وإما لأحدهما فيه قولان.

وأيضا فيُقال: النصّ يوجب الاقتداء بهما فيما اتفقا عليه وفيما اختلفا فيه، فتسويغ كل منهما المصير إلى قول الآخر متفق عليه بينهما، فإنهما اتفقا على ذلك.

وأيضا فإذا كان الاقتداء بهما يوجب الائتمام بهما، فطاعة كل منهما إذا كان إماما، وهذا هو المقصود. وأما بعد زوال إمامته، فالاقتداء بهما أنهما إذا تنازعا رُدِّ ما تنازعا فيه إلى الله والرسول.

وأما قوله: «أصحابى كالنجوم فبأيهم اقتديتم اهتديتم» فهذا الحديث ضعيف ضعّفه أهل (أ) الحديث. قال البزار: هذا حديث لا يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وليس هو في كتب الحديث المعتمدة (أ).

وأيضا فليس فيه لفظ «بعدى» والحجة هناك قوله: «بعدى». وأيضا فليس فيه الأمر بالاقتداء بهم، وهذا فيه الأمر بالاقتداء بهم.

## ﴿ فصل ﴾

قال الوافضى ": «الثالث: ما ورد فيه من الفضائل كآية (")

رد الرافضسي لكثير نما ورد في فضائل أبي بكر رضى الله عنه

<sup>(</sup>١) م: أثمة. (٢) سبق الكلام على هذا الحديث فيما مضى

<sup>(</sup>٣) في (ك) ص ١٩٨ (م) - ٢٠٢ (م).

<sup>(</sup>٤) ن،م،س: كليلة.

الغار، وقوله تعالى: ﴿وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَى ﴾ [سورة الليل: ١٧] وقوله: ﴿وَقُولُ لِللَّهُ خُلُفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِى بَأْسٍ شَدِيدٍ ﴾ [سورة الفتح: ١٦]. والداعى هو أبوبكر: كان أنيس رسول الله صلى الله عليه وسلم فى العريش يوم بدر، وأنفق على النبى صلى الله عليه وسلم، وتقدم فى الصلاة».

قال": «والجواب أنه لا فضيلة له في الغار، لجواز أن يستصحبه حذراً منه لئلا يظهر أمره.

وأيضا فإن الآية تدل على نقيضه " لقوله: ﴿لا تَحْزُنْ ﴿ فإنه يدل على خوره " وقلة صبره "، وعدم يقينه بالله تعالى، وعدم رضاه بمساواته " النبى صلى الله عليه وسلم، وبقضاء الله وقدره، ولأن الحزن إن كان طاعة استحال أن يُنهى عنه النبي صلى الله عليه وسلم، وإن كان معصية كان ما ادعوه من الفضيلة رذيلة ".

وأيضًا فإن القرآن حيث ذكر إنزال السكينة على رسول الله

<sup>(</sup>١) بعد كلامه السابق مباشرة، ص ١٩٩ (م).

<sup>(</sup>٢) ك: على نقصه.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: على خوفه.

<sup>(</sup>٤) ك : على خوره ونقصه وقلة صبره.

<sup>(</sup>٥) ك: بمساواة.

<sup>(</sup>٦) ك : كان ما ادعوه فضيلة رذيله .

شرك" معه المؤمنين إلا في هذا الموضع، ولا نقص" أعظم

وأما: ﴿ وَسَيْجَنَّهُ الْأَتَّقَىٰ ﴾ فإن " المراد أبو الدحداح ، حيث اشترى نخلة شخص لأجل جاره، وقد عرض " النبي صلى الله عليه وسلم على صاحب النخلة نخلة في الجنة، فأبي، فسمع أبو الدحداح فاشتراها ببستان له، ووهبها الجار"، فجعل النبي / صلى الله عليه وسلم عوضها له بستانا في الجنة ".

YE. /2

وأما قوله تعالى: ﴿ قُل لُّلْمُ خَلَّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْم ِ أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ [سورة الفتح: ١٦] [يريد سندعوكم إلى قوم] (")، فإنه أراد الذين تخلفوا عن الحديبية. والتمس هؤلاء أن يخرجوا إلى غنيمة خيبر، فمنعهم الله تعالى بقوله: ﴿قُلْ لَن

<sup>(</sup>١) س، ب: أشرك.

<sup>(</sup>۲) س، ب: ولا نقيض.

<sup>(</sup>٣) ك : وأما قوله تعالى : (وسيجنبها الأتقى \* الذي) فإن

<sup>(</sup>٤) ك : عوض.

<sup>(</sup>٥) م: الجاره؛ ك: للجار الفقير.

<sup>(</sup>٦) ك : فجعل له رسول الله صلى الله عليه وآله بستانا عوضها في الجنة.

ك : وأما قوله تعالى (سيقول المخلَّفون) [سورة الفتح : ١٥ ] (في الأصل : سيقول لك المخلفون من الأعراب ستدعون إلى قوم أولى بأس شديد، وهو خطأ. وعبارة و إلى قوم أولى بأس شديد) في (م) فقط ولم ترد في (ن) ، (س)، (ب).

<sup>(</sup>A) ما بين المعقوفتين في (س)، (ب) فقط.

تَتْبِعُونَا﴾ [سررة الفتح: ١٥]، لأنه تعالى جعل غنيمة خيبر لمن شهد الحديبية، ثم قال: ﴿قُل لِّلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ﴾ [سررة الفتح: ١٦] يريد: سندعوكم (١) فيما بعد إلى قتالَ قوم أولى بأس شديد، وقد دعاهم رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى غزوات كثيرة (١): كمؤتة، وحنين، وتبوك، وغيرها، فكان (١) الداعى رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وأيضا جاز أن يكون [على ] هو الداعى "، حيث قاتل الناكثين والقاسطين والمارقين، وكان رجوعهم إلى طاعته [إسلاما] " لقوله عليه الصلاة والسلام: يا على حربك حربى، وحرب رسول الله صلى الله عليه وسلم كفر.

وأما كونه أنيسه فى العريش (١) يوم بدر فلا فضل فيه، لأن النبى صلى الله عليه وسلم كان أنسه بالله تعالى مغنيا له عن كل أنيس، لكن لما عرف النبى صلى الله عليه وسلم أن أمره

<sup>(</sup>١) ك : (ص ٢٠٠م) يريد الله تعالى : أنه ستدعوكم .

<sup>(</sup>٢) ك: وقد دعاهم النبي صلى الله عليه وآله إلى غزاة كثيرة. .

<sup>(</sup>٣) ك: وكان.

<sup>(</sup>٤) ك : وأيضا جاز أن يكون علياً عليه السلام؛ ن ، س : وأيضا جاز أن يكون هو الداعى .

<sup>(</sup>٥) إسلاما : ساقطة من (ن) ، (س) ، (ب).

<sup>(</sup>٦) ك: وأما كونه أنيسه صلى الله عليه وآله في العريش.

لأبى بكر بالقتال" يؤدى إلى فساد الحال، حيث هرب عدة مرات" في غزواته، وأيما" أفضل: القاعد عن القتال، أو المجاهد" بنفسه في" سبيل الله؟.

وأما إنفاقه على رسول الله صلى الله عليه وسلم فكذب لأنه لم يكن ذا مال؛ فإن أباه كان فقيرا في الغاية، وكان يُنادى على مائدة عبدالله بن جدعان بمدِّ كل يوم ش يقتات به، فلو كان أبوبكر غنيا لكفى أباه. وكان أبوبكر في الجاهلية معلما للصبيان، وفي الإسلام كان خيّاطاش، ولما ولي أمر المسلمين منعه الناس عن الخياطة فقال: إنى محتاج إلى ش القوت، فجعلوا له كل يوم "ثلاثة دراهم من بيت المال"، والنبي صلى

<sup>(</sup>١) ك: أمره أبا بكر بالقتال. .

<sup>(</sup>٢) ن ، م ، س : حيث هرب عدوه مرات ؛ ك : حيث هرب عدة مرارة . والمثبت من (ب) .

<sup>(</sup>٣) ن : وأما؛ م، س : وإنما.

<sup>(</sup>٤) ن ، س : والمجاهد.

<sup>(</sup>٥) ك: بنفسه وماله في . . .

<sup>(</sup>٦) س، ب: لمدّ.

<sup>(</sup>٧) ك : في كل يوم . .

<sup>(</sup>٨) ك : خياطا، وكل يوم يخيط بدرهمين أو واحدٍ. .

<sup>(</sup>٩) ك : من الخياطة، فقال أبو بكر : إنى لأحتاج إلى . .

<sup>(</sup>١٠) ن، س، ب: في كل يوم.

<sup>(</sup>١١) ك: من بيت مال المسلمين.

الله عليه وسلم كان قبل الهجرة غنياً بمال خديجة "، ولم يحتج إلى الحرب وتجهيز الجيوش، وبعد الهجرة لم يكن لأبي بكر ألبتة شيء "، ثم لو أنفق لوجب أن ينزل فيه قرآن، كما نزل في على: ﴿ هَلْ أَتَى ﴾ [سورة الإنسان: ١].

ومن المعلوم أن النبى [صلى الله عليه وسلم] أشرف من الندين " تصدّق عليهم أمير المؤمنين، والمال الذي يدّعون إنفاقه أكثر " ، فحيث لم ينزل فيه قرآن دل " على كذب النقل.

وأما تقديمه في الصلاة "فخطأ، لأن بلالا لما أذن بالصلاة أمرته عائشة أن يقدم أبابكر، ولما أفاق النبي صلى الله عليه وسلم سمع التكبير فقال: من يصلى "بالناس؟ فقالوا: أبوبكر،

<sup>(</sup>١) ك : من مال خديجة عليها السلام.

 <sup>(</sup>٢) ك (ص ٢٠١م): لأبى بكر شيء ألبتة على حال من الأحوال.

<sup>(</sup>٣) ك : أن النبى صلى الله عليه وآله كان أشرف من الذين . . . و « صلى الله عليه وسلم » في (م) فقط.

<sup>(</sup>٤) ك : كان أكثر. .

<sup>(</sup>٥) ك: لم ينزل شيء دل . . . (٦) ك: بالصلاة . .

<sup>(</sup>٧) ك: للصلاة أمرت عائشة أن يُقدَّم أبوها، ورسول الله صلى الله عليه وآله في حال المرض الشديد، والصحابة في المسجد، وسمعوا حال النبي صلى الله عليه وآله، فكلهم في حزن وبكاء غرو بكاء، وفات الصلاة، فلما أفاق النبي صلى الله عليه وآله سمع التكبير من الصحابة، وسمع قول عائشة وقول حفصة لأبيها عمر، وتشوش الأحوال وتفرق القوم، سأل: من يصلى . . .

فقال ('): أخرجوني، فخرج بين على والعباس فنحاه (') عن القبلة ص ٢٧٢ وعزله عن الصلاة (" وتولّى / هو الصلاة»(").

قال الرافضى: «فهذه حال'' أدلة القوم''، فلينظر العاقل بعين الإنصاف وليقصد اتباع الحق " دون اتباع الهوى، ويترك تقليد الأباء والأجداد، فقد نهى الله تعالى [في كتابه] " عن ذلك، ولا تلهيه الدنيا عن إيصال الحق [إلى] " مستحقه، ولا

فقال صلى الله عليه وسلم . .

<sup>(</sup>٧) ك : والعباس، وذهب إلى المسجد فرأى أبا بكر في المحراب فنحاه.

 <sup>(</sup>٣) عن الصلاة : ساقطة من (ك).
 (٤) م : هو صلى الله عليه وسلم الصلاة بنفسه.

<sup>(</sup>٥) اختصر ابن تيمية سطوراً عديدة من (ك) في هذا الموضع هي : د . . الصلاة؟ ، وصلى بالناس خفيفا وصعد المنبر وخطب مختصرا لأنه غلب عليه المرض، وبعد ذلك طلب الاستحلال من الصحابة في القول والفعل، وودعهم ونصحهم، واستوصى لعلى والحسن والحسين عليهم السلام، وأودعهم إليه، ونزل من المنبر، ونام على فراش الموت، ودعا علياً عليه السلام، ووصَّى له من كل نوع، وزقه من العلوم، وأوصى بالصبر بعده على ما فعل القوم عليه، وذكر أحوال الشيوخ ومخالفتهم، وقال: انظر حتى لم يكن بالسيف بينهم الله على إهراق دمائهم بقدر المحجّة، لأن ذلك زيادة فساد بينهم، ولا يزيد المقاتلة معهم إلا زيادة الخصومة، وانحطاط الدين والإسلام، فكن له ولأولاده وأصحابه حصنا وحماية من الفتن وما وقع منهم، ولاتكن لإصلاح المسلمين والأيتام والأرامل وأداء الفرائض والنوافل \_ فهذا حال . . . . .

<sup>(</sup>٦) ك (ص ٢٠٢م): أدلة هؤلاء.

<sup>(</sup>٧) ك : الإنصاف ما فعلوا بعده، وما هتكوا أستار الدين، ويقصد طلب الحق؛ م : الإنصاف، وليفضل اتباع الحق.

في كتابه : ساقطة من (ن)، (س)، (ب). **(A)** 

إلى : ساقطة من (ن)، (س)، (ب). (4)

يمنع المستحق عن حقه "، فهذا آخر ما أردنا " إثباته في هذه المقدمة "».

والجواب أن يقال: في هذا الكلام من الأكاذيب والبُهت والفرية ما لا الردعليه يُعرف مثله لطائفة من طوائف المسلمين. ولا ريب أن الرافضة فيهم شبه قوى من اليهود، فإنهم قوم بُهت، يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم، ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون.

وظهور فضائل شيخى الإسلام: أبى بكر وعمر، أظهر بكثير عند كل عاقل من فضل غيرهما، فيريد هؤلاء الرافضة قلب الحقائق. ولهم نصيب من قوله تعالى: ﴿فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَّبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَهُ ﴾ [سورة الزمر: ٣٧]، وقوله: ﴿فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِآياتِهِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ [سورة يونس: ١٧]، ونحو هذه الآيات.

فإن<sup>(۱)</sup> القوم من أعظم الفرق تكذيبا بالحق، وتصديقا بالكذب، وليس في الأمة من يماثلهم في ذلك.

<sup>(</sup>١) ك : ولا يمنع عن المستحق حقه.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: أوردنا.

<sup>(</sup>٣) ك : في هذه الرسالة . وبعد كلمة الرسالة يوجد في (ك) الكلام التالي : « والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على محمد وآله الطاهرين المحجوبين كالشمس بين البحار والبدر من الأحساب.

وقد وقع الفراغ من تسويد هذه النسخة المسماة بمنهاج الكرامة في إثبات الإمامة من كتب العلامة (رحمه الله) أعلى الله مقامه، على يد أفقر عباد الله عبد الرحيم بن محمد تقى التبريزى في شهر صفر المظفر سنة ١٢٩٦ ». (٤) س، ب: وإن.

أما قوله: ولا فضيلة له في الغاره.

البرد على قوله:

لا فضيلة له في

الغار

فالجواب: أن الفضيلة في الغار ظاهرة بنصّ القرآن، لقوله تعالى: ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾ [سورة التربة: ٤٠]، فأخبر الرسول [صلى الله عليه وسلم] (1) أن الله معه ومع صاحبه. كما قال لموسى وهارون: ﴿إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَىٰ﴾ [سورة طه: ٤٦].

وقد أخرجا<sup>(۱)</sup> فى الصحيحين من حديث أنس عن أبى بكر الصديق الله عنه / قال: نظرت إلى أقدام المشركين على رؤوسنا ونحن فى الغار، فقلت: يا رسول الله، لو أن أحدهم نظر إلى قدميه لأبصرنا. فقال: «يا أبابكر ما ظنّك باثنين الله ثالثهما»<sup>(۱)</sup>.

وهذا الحديث مع كونه مما اتفق أهل العلم بالحديث على صحته وتلقيه بالقبول والتصديق، فلم يختلف في ذلك اثنان منهم، فهو مما دل القرآن على معناه، يقول: ﴿إِذْ يقولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ [سورة التربة: ٤٠].

والمعيّة في كتاب الله على وجهين: عامة وخاصة. فالعامة كقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَـٰوَاتِ والْأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى

<sup>(</sup>١) صلى الله عليه وسلم : زيادة في (م).

<sup>(</sup>۲) ن، س، ب: اخرجاه.

<sup>(</sup>٣) الحديث عن أنس بن مالك رضى الله عنه فى : البخارى ٤/٥ (كتاب فضائل أصحاب النبى . . . ، باب مناقب المهاجرين وفضلهم منهم أبو بكر . . . )؛ مسلم ١٨٥٤/٤ (كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبى بكر . . . ).

الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنتُمْ ﴾ الآية [سورة الحديد: ٤](١).

وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنُّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَا وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَلْكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَمَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [سورة المجادلة: ٧].

فهذه المعيّة عامة لكل متناجين (١)، وكذلك الأولى عامة لجميع الخلق.

ولما أخبر سبحانه في المعيّة أنه رابع الثلاثة، وسادس الخمسة، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ما ظنّك باثنين الله ثالثهما»؛ فإنه لما كان معهما كان ثالثهما، كما دلّ القرآن على معنى الحديث الصحيح، وإن كانت هذه معيّة خاصة، وتلك عامّة.

وأما المعية الخاصة، فكقوله تعالى لما قال لموسى وهارون: ﴿لَا تَخَافَا إِنَّنِى مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى﴾ [سررة طه: ٤٦]، فهذا تخصيص لهما دون فرعون وقومه، فهو مع موسى وهارون دون فرعون.

وكذلك لما قال النبى صلى الله عليه وسلم لأبى بكر: «لا تحزن إن الله معنا»(٢) كان معناه: إن الله معنا دون المشركين الذين يعادونهما

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ : خلق السماوات والأرض وما بينهما، وهو خطأ.

<sup>(</sup>۲) م : متناجیین .

<sup>(</sup>٣) هذه العبارة جزء من حديث طويل عن البراء بن عازب رضى الله عنه وسيورده أبن تيمية مطولا فيما بعد، وانظر كلامي عليه هناك في هذا الجزء، ص ٥٧٣.

ويطلبونهما، كالذين كانوا فوق الغار، ولو نظر أحدهم(١) إلى قدميه لأبصر ما تحت قدميه.

وكذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ﴾ [سورة النحل: ١٢٨]، فهذا تخصيص لهم "دون الفجّار والظالمين. وكذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾ [سورة البقرة: ١٥٣] تخصيص لهم" دون الجازعين.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ الْثَنَى عَشَرَ نَقِيباً وَقَالَ اللَّهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ الصَّلاَةَ وَآتَيْتُمُ الزَّكَاةَ وَآمَنتُم بِرُسُلِي ﴾ . . الآية [سورة المائدة: ١٧]، وقال: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أَنَّى مَعَكُمْ فَثَبُّتُوا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [سورة الانفال: ١٧].

وفى ذكره" سبحانه للمعيّة عامة تارة وخاصة أخرى: ما يدلّ على أنه ليس المراد بذلك أنه بذاته فى كل مكان، أو أن وجوده عين وجود المخلوقات، ونحو ذلك من مقالات الجهمية الذين يقولون بالحلول العام والاتحاد العام أو الوحدة "العامة؛ لأنه على هذا القول لا يختص بقوم دون قوم، ولا مكان دون مكان، بل هو فى الحشوش على هذا القول [وأجواف البهائم]"، كما هو فوق العرش، [فإذا أخبر أنه مع قوم دون قوم كان هذا مناقضا لهذا المعنى، لأنه على هذا القول لا يختص دون قوم كان هذا مناقضا لهذا المعنى، لأنه على هذا القول لا يختص

<sup>(</sup>۱) م: احد منهم.

<sup>(</sup>٢ - ٢) : في (ن) فقط، وسقط من ساثر النسخ.

<sup>(</sup>٣) ن ، س، ب : في ذكره. (٤) م : بتلك.

<sup>(</sup>٥) م: والإلحاد العام والوحدة . . (٦) وأجواف البهاثم : ساقطة من (ن) .

بقوم دون قوم، ولا مكان دون مكان، بل هو في الحشوش على هذا القول، كما هو فوق العرش](١).

والقرآن يدل على اختصاص المعية تارة وعمومها / أخرى، فعلم أنه ظ ٢٧٢ ليس المراد بلفظ والمعية واختلاطه.

وفى هذا أيضا رد على من يدعى أن ظاهر القرآن هو الحلول، لكن يتعين تأويله على خلاف ظاهره، ويجعل ذلك أصلا يقيس عليه ما يتأوّله من النصوص.

فيقال له: قولك: إن القرآن يدل على ذلك خطأ، كما أن قول قرينك الذي اعتقد هذا المدلول خطأ. وذلك لوجوه.

أحدها: أن لفظ «مع» في لغة العرب إنما تدلّ على المصاحبة والموافقة والاقتران، ولا تدل على أن الأول مختلط بالثاني في عامة موارد الاستعمال.

الرد على التول بأن ظاهر التران يدل على الحلول من وجوه الوجه الأول

كقوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ والَّذِينَ مَعَهُ ﴾ [سورة الفتح: ٢٩]: لم يرد أن ذواتهم مختلطة بذاته.

وقوله: ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ [سررة التوبة: ١١٩].

وكذلك قوله: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا مِن بَعْدُ وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمْ فَأُولَـ يُكَ

مِنكُمْ ﴾ [سورة الأنفال: ٧٥].

وكذلك قوله عن نوح: ﴿ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قُلِيلٌ ﴾ [سورة مود: ٤٠].

 <sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من (ن).

وقوله عن نوح أيضا: ﴿فَأَنجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ﴾ الآية . . [سورة الأعراف: ٦٤].

وقوله عن هود: ﴿ فَأَنْجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا ﴾ [سورة الأعراف: (١٠)](١٠).

وقــول قوم شعيب: ﴿لَنُخْـرِجَنُّكَ يَا شُعَيْبُ وَالْـذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِن قَرْيَتَنَا﴾ [سورة الأعراف: ٨٨].

وقوله: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَنَئِكَ مَعَ الْـمُؤْمِنِينَ﴾ الآية (") [سورة النساء: ١٤٦].

وقـولـه: ﴿وَإِمُّـا يُنسِيَنُكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذُّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالمينَ﴾ [سورة الانعام: ٦٨].

وقوله: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا أَهَنُولًا ۚ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمْ ﴾ [سورة المائدة: ٥٣].

ُ وَقُولِهِ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ ﴾ [سورة الحشر: ١١].

وَقُـوله عَنْ نَوْحٍ: ﴿ الْمَبِطُ بِسَلَامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أَمَمٍ مِمُّن مُعَكَ وَأَمَمُ سَنُمَتُّعُهُم ﴾ [سررة مود: ٤٨].

وقدوله: ﴿ وَإِذَا صُدِفَتْ أَبْصَارُهُمْ تِلْقَاءَ أَصْحَابِ النَّارِ قَالُوا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [سورة الاعراف: ٤٧].

 <sup>(</sup>١) ن ، س ، ب : والذين آمنوا معه ، وهو خطأ .

 <sup>(</sup>٧) كلمة و الآية و : ساقطة من (س)، (ب).

وقوله: ﴿ فَقُل لَنْ تَخْرُجُوا مَعِيَ أَبَداً وَلَن تُقَاتِلُوا مَعِيَ عَدُوًا إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِالْقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الْخَالِفِينَ ﴾ [سورة التوبة: ٨٣].

وقوله: ﴿ رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوا مَعَ الْخَوَالِفِ ﴾ [سورة التوبة: ٨٧].

وقال: ﴿ لَـٰكِنِ ٱلرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ جَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ [سورة التوبة: ٨٨].

ومثل هذا كثير في كلام الله تعالى، وسائر الكلام العربي.

وإذا كان لفظ «مع» إذا استعملت في كون المخلوق مع المخلوق لم تدل على اختلاط ذاته بذاته، فهي أن لا تدل على ذلك في حق الخالق بطريق الأولى.

فدعوى ظهورها فى ذلك باطل من وجهين: أحدهما: أن هذا ليس معناها(١) فى اللغة، ولا اقترن بها فى الاستعمال ما يدل على الظهور، فكان الظهور منتفيا(١) من كل وجه.

الثانى: أنه إذا انتفى الظهور فيما هو أولى به، فانتفاؤه فيما هو أبعد عنه أولى .

الثاني ": أن القرآن قد جعل المعية خاصة أكثر مما جعلها عامة. ولو كان المراد اختلاط ذاته بالمخلوقات لكانت عامة لا تقبل التخصيص.

الثالث ('): أن سياق الكلام أوله وآخره يدل على معنى المعيّة، كما

<sup>(</sup>۱) ن،م،س: معناه.

<sup>(</sup>٢) ن ، س ، ب : منفيا.

<sup>(</sup>٣) ن، س: الشاك، وهو خطأ. وهذا هو الوجه الثانى بعد الوجه الأول الذي سبق قبل صفحات ( ). (٤) ن، م، س: الرابع، وهو خطأ.

قال تعالى فى آية المجادلة: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِى السَّمَـٰواتِ وَمَا فِى الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَّجُوىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلاَ خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَمَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبُّهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [سورة المجادلة: ٧]، فافتتحها بالعلم، وختمها بالعلم، فعلم أنه أراد: عالم بهم لا يخفى عليه منهم خافية.

وهكذا فسرها السلف: الإمام أحمد ومن قبله من العلماء، كابن عباس، والضحّاك، وسفيان الثورى.

وفي آية الحديد قال: ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [سورة الحديد: ٤]، فختمها أيضا بالعلم، وأخبر أنه مع استوائه على العرش يعلم هذا كله.

كما قال النبى صلى الله عليه وسلم فى حديث الأوعال: «والله فوق عرشه وهو يعلم ما أنتم عليه»(١) فهناك أُخبر بعموم العلم لكل نجوى،

سبق في درء 1/ ۲۳۷ سند أبي داود 2/ ۲۱

<sup>(</sup>۱) الحديث عن العباس بن عبدالمطلب رضى الله عنه فى : سنن أبى داود ٤ / ٣١٩ ـ ٣٢٠ ـ ٢٢٠ ـ ٢٤٠ ـ ٢٠

وركبهم مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك ». قال المحقق رحمه الله : « وأخرجه الترمذى وابن ماجة، وقال الترمذى : « غريب، وروى شريك بعض هذا الحديث عن سماك فوقفه » والوليد بن أبى ثور لا يحتج بحديثه.

وروى أبو داود الحديث من طريقين آخرين (انظر الأرقام ٤٧٧٣، ٤٧٧٤، ٤٧٧٥). والحديث في سنن الترمذي ٥/٩٦ ـ ٩٧ (كتاب التفسير، سورة الحاقة). وقال الترمذي : وقال عبد بن حميد : سمعت يحيى بن معين يقول : ألا يريد عبدالرحمن بن سعد أن يحج حتى يُسمع منه هذا الحديث. هذا حديث حسن غريب، روى الوليد بن أبي ثور عن سِماك نحوه ورفعه. وروى شريك عن سِماك بعض هذا الحديث ووقفه ولم يرفعه. وعبدالرحمن هو ابن عبد الله بن سعد الرازى ».

والحديث أيضا في: سنن ابن ماجة ١/١٦ (المقدمة، باب فيما أنكرت الجهمية)؛ المسند (ط. المعارف ٢٠٢/٣ ـ ٢٠٠٤، ٢٠٠ ـ ٢٠٠ (رقم ١٧٧٠) وعلق الشيخ أحمد شاكر تعليقا مسهبا وقال عن الحديث الأول: إسناده ضعيف جدا، وعن الثاني ؛ إسناده ضعيف أيضا، غير أنه قال (ص ٢٠٤) : 3 فلو كان الحديث بهذا الإسناد والذى قبله وحدهما لم يكن صحيحا، لضغفهما كما ترى، ولكن لم ينفرد به الوليد بن أبي ثور، فقد رواه أبو داود أيضا عن أحمد بن أبي سريج عن عبدالرحمن بن عبدالله بن سعد ومحمد بن سعيد عن عمرو بن أبي قيس عن سماك بن حرب بإسناده ومعناه، ورواه أيضا عن أحمد بن حفص عن أبيه عن إبراهيم بن طهمان عن سماك، ورواه الترمذي عن عبد بن حميد عن عبدالرحمن بن سعد عن عمرو بن أبي قيس عن سماك، . . . وهذه أسانيد صحاح ، ثم تكلم على رجال هذه الأسانيد موثقا لهم ، ثم قال : « ورواه أيضا البيهقي في الأسماء والصفات ٢٨٦ ـ ٧٨٧ من طريق أبي داود بإسناد الوليد بن أبي ثور وإسناد إبراهيم بن طهمـان، ورواه الحاكم في المستدرك ٢/٥٠٠ ـ ٥٠١ من طريق شريك عن سماك بن حرب عن عبدالله بن عميرة عن الأحنف عن العباس مختصرا موقوفًا، وقال: ﴿ صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ﴾ ثم ذكر الحاكم طريقاً آخر مرفوعاً ووافقه النَّاهبي على أن الإسناد الأول الموقوف على شرط مسلم، وضعَّف الطريق المرفوع، والحديث أيضا في كتاب ورد الإمام الدارمي . . . على بشر المريس العنيد ، ، منها(۱)، وهو مع العباد أينما كانوا: يعلم أحوالهم، والله بما يعملون بصير.

وأما قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ ﴾ [سورة النحل: ١٢٨]، فقد دل السياق على أن المقصود ليس مجرد علمه وقدرته، بل هو معهم في ذلك بتأييده ونصره، وأنه يجعل للمتقين مخرجاً، ويرزقهم من حيث لا يحتسبون.

وكذلك قوله لموسى وهارون: ﴿إِنَّنِى مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى ﴾ [سورة طه: [1]، فإنه معهما بالتأييد والنصر والإعانة على فرعون وقومه، كما إذا رأى الإنسان من يخاف فقال له من ينصره: «نحن معك» أى معاونوك وناصروك على عدوك.

ص ۷۳ (تحقیق الفقی) من روایة ابن مسعود، وفی کتاب و التوحید . . ، لابن خزیمة، ص ۱۰۷ ـ ۱۰۸ (تحقیق الهراس) من روایة ابن مسعود أیضا.

وحدثنى أخى الدكتور محمد بن لطفى الصباغ أن الشيخ محمد ناصر الدين الألبانى ضعف هذا الحديث فى تخريجه لسنن ابن ماجة وقال: وضعيف وأحال إلى كتابه و الظلال و ٧٧٥. وهذا أملاه على الدكتور الصباغ من النسخة المخطوطة لتخريج سنن ابن ماجة للألبانى الذى يطبع صحيحه الآن فى مكتب التربية العربى لدول الخليج. ويؤكد هذا ما ذكره الشيخ الألباني في مقدمة كتاب ومختصر العلو للعلى الغفاره للذهبى، ص ١٢ - ١٣ والسطيعة الأولى، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٩٨١/١٤٠١ حيث يقول: ووقد أحذف ما صرح المؤلف بثبوته أو نقله عن غيره، لعلة قادحة ظهرت لي كحديث أبي هريرة... وكحديث الأوعال الذي يُروى عن العباس (ص ٤٩ - ٥٠)، وهو مخرج في المصدر السابق وسلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة الذي يتكلم فيه الشيخ أن الجزء الثالث من كتاب وسلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة الذي يتكلم فيه الشيخ الألباني على الأحاديث التى بعد رقم الألف حسب ترقيمه ـ لم يطبع أو لم يوزع بعد.

<sup>(</sup>١) ن ، م ، س : وما ينزل فيها.

وكذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم لصدّيقه: «إنّ الله معنا» يدل على أنه موافق لهما بالمحبة والرضا فيما فعلاه، وهو مؤيّد لهما ومعين وناصر.

وهذا صريح في مشاركة الصديق للنبيّ في هذه المعية التي / اختصّ بها الصديق، لم يشركه فيها أحد من الخلق.

والمقصود هنا أن قول النبي صلى الله عليه وسلم لأبي بكر: «إن الله معنا، هي معيّة الاختصاص، التي تدل على أنه معهم بالنصر والتأييد والإعانة على عدوهم، فيكون النبي صلى الله عليه وسلم قد أخبر أن الله ينصرني وينصرك يا أبابكر على عدونا، ويعيننا عليهم.

ومعلوم أن نصر الله نصر إكرام ومحبة، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ [سورة غافر: ١٥]، وهذا غاية المدح لأبي بكر، إذ دلّ على أنه ممن شهد له الرسول بالإيمان، المقتضى نصر الله له مع رسوله، "وكان متضمنا شهادة الرسول له بكمال الإيمان المقتضى نصر الله له مع رسوله' في مثل هذه / الحال التي بيّن الله فيها غناه عن الخلق، فقال: ﴿ إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ﴾ [سورة التوبة: ٤٠].

> ولهذا قال سفيان بن عيينة وغيره: إن الله عاتب الخلق جميعهم في نبيّه إلا أبابكر. وقال: من أنكر صحبة أبي بكر فهو كافر، لأنه كذّب القرآن.

YET / 2

<sup>(</sup>۱ - ۱) : ساقط من (س) ، (ب).

وقال طائفة من أهل العلم، كأبى القاسم السهيلى وغيره: هذه المعيّة الخاصة لم تثبت لغير أبى بكر.

وكذلك قوله: «ما ظنّك باثنين الله ثالثهما». بل ظهر اختصاصهما فى اللفظ، كما ظهر فى المعنى. فكان يقال للنبى صلى الله عليه وسلم: «محمد رسول الله» فلما تولّى أبوبكر بعده صاروا يقولون: «خليفة رسول الله» فيضيفون الخليفة إلى رسول الله المضاف إلى الله، والمضاف إلى الله المضاف مضاف مضاف تحقيقاً () لقوله: «إن الله معنا»، ما ظنك باثنين الله ثالثهما، ثم لمّا تولّى عمر بعده صاروا يقولون: «أمير المؤمنين» فانقطع الاختصاص الذى امتاز به أبوبكر عن سائر الصحابة.

ومما يبين هذا أن الصحبة فيها عموم وخصوص، فيقال: صحبه ساعةً ويوماً وجمعةً وشهراً وسنةً، وصحبه عمره كله.

وقد قال تعالى: ﴿والصَّاحِبِ بِالْجَنبِ﴾ [سورة النساء: ٣٦]. قيل: هو الرفيق في السفر، وقيل: الزوجة، وكلاهما تقل صحبته [وتكثر] أن وقد سمَّى الله الروجة صاحبة في قوله: ﴿أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحبة ﴾ [سورة الأنعام: ١٠١].

ولهذا قال أحمد بن حنبل في «الرسالة» التي رواها عبدوس بن مالك

<sup>(</sup>١) س: فيضيفون الخليفة إلى رسول الله، والمضاف إلى الله، والمضاف إلى المضاف تحقيقا؛ ب: فيضيفون الخليفة إلى رسول الله المضاف إلى الله، والمضاف إلى المضاف إلى الله تحقيقا. والمثبت من (ن)، (م).

 <sup>(</sup>٢) تكثر: في (م) فقط. وكلمة و تقل ، غير منقوطة في (ن) ، (م) . وفي (س) : نقل،
 وهو تحريف.

عنه ('): «من صحب النبى صلى الله عليه وسلم سنة ، أو شهراً ('') ، أويوماً ، أو ساعةً (") ، أو رآه مؤمنا به (") ، فهو من أصحابه ، له من الصحبة على قدر ما صحبه ».

وهذا قول جماهير العلماء من الفقهاء وأهل الكلام وغيرهم: يعدّون في أصحابه من قلّت صحبته ومن كثرت. وفي ذلك خلاف ضعيف.

والدليل على قول الجمهور ما أخرجاه فى الصحيحين عن أبى سعيد المخدرى عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «يأتى على الناس زمان يغزو فئام من الناس، فيقال: هل فيكم من رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فيقولون: نعم. فيفتح لهم. ثم يغزو فئام من الناس، فيقال: هل فيكم من رأى من صحب النبى صلى الله عليه وسلم؟ فيقولون: نعم. فيفتح لهم. ثم يغزو فئام من الناس فيقال: هل فيكم من رأى من صحب فيفتح لهم. ثم يغزو فئام من الناس فيقال: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فيقولون: نعم. فيفتح لهم». وهذا لفظ مسلم، وله فى رواية أخرى: «يأتى على الناس زمان يبعث منهم (٥) البعث فيقولون: انظروا هل تجدون فيكم أحدا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فيوجد الرجل، فيُفتح لهم به.

<sup>(</sup>۱) هذه « الرسالة » أوردها ابن أبي يعلى في ترجمة عبدوس بن مالك العطار في «طبقات الحنابلة » ٢٤٦/١ - ٢٤٦ ، والنص التالي في ٢٤٣/١ .

<sup>(</sup>٢) الرسالة : كل من صحبه سنة أو شهرا. . .

<sup>(</sup>٣) عبارة « مؤمنا به « ليست في « الرسالة ».

<sup>(</sup>٤) م : سنة وشهرا ويوما وساعة . .

<sup>(</sup>٥) م: فيهم.

ثم يبعث البعث الثاني، فيقولون: هل فيكم من رأى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فيقولون: نعم، فيفتح لهم به. ثم يبعث البعث الثالث، فيقال: انظروا هل ترون فيكم من رأى من رأى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فيقولون: نعم. ثم يكون البعث الرابع، فيقال: هل ترون فيكم أحداً رأى من رأى أحداً رأى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فيوجد الرجل، فيفتح لهم به» ولفظ البخارى ثلاث مرات (اكارواية الأولى، لكن لفظه: «يأتى على الناس زمان يغزو فئام من الناس» وكذلك قال في الثانية والثالثة، وقال فيها: «كلها صحب» واتفقت الروايات على ذكر الصحابة والتابعين وتابعيهم، وهم (القرون الثلاثة، وأما القرن الرابع فهو في بعضها، وذكر القرن الثالث ثابت في المتفق عليه من غير وجه (المناس غير وجه (المناس)).

كما فى الصحيحين عن ابن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير أمتى القرن الذين يلوننى، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجىء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته»('').

<sup>(</sup>۱) س، ب: مراتب. (۲) ن، م: وهي.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيما مضى وأوله هناك : ليأتين على الناس زمان يغزو فيه فتام من الناس.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢ / ٣٥ وتكلمت هناك على رواياته المختلفة. وأما هذه الرواية عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه فهى فى : البخارى ٣/٥ (كتاب فضائل أصحاب النبى . . . الباب الأول) وأوله فيه : « خير الناس قرنى ، ثم الذين يلونهم . . . الحديث، وهو أيضا فى : البخارى ٨/١٨ (كتاب الرقاق، باب ما يُحذر من زهرة الدنيا والتنافس فيها) ، ٨/١٣ (كتاب الأيمان والنذور، باب إذا قال أشهد بالله . . .) .

وفى الصحيحين عن عمران أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «إن خيركم قرنى ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم». قال عمران: فلا أدرى أقال أرسول الله صلى الله عليه وسلم بعد قرنه قرنين أو ثلاثة، / «ثم ط٣٧٣ يكون بعدهم قوم (١) يشهدون ولا يستشهدون، ويخونون ولا يؤتمنون، وينذرون ولا يوفون» وفى رواية: «ويحلفون ولا يستحلفون» فقد شك عمران فى القرن الرابع.

/ وقوله: «يشهدون ولا يستشهدون» حمله طائفة من العلماء على ٤/ ٢٤٤ مطلق الشهادة، حتى كرهوا أن يشهد الرجل بحق قبل أن يُطلب منه المشهود له إذا علم الشهادة، وجمعوا بذلك بين هذا وبين قوله: «ألا أخبركم بخير الشهداء؟ الذي يأتي بالشهادة قبل أن يُسألها» (٠٠).

وقال طائفة أخرى: إنما المراد ذمهم على الكذب، أي يشهدون

<sup>(</sup>١) م: قال.

<sup>(</sup>٢) ن ، م . س : قرن .

<sup>(</sup>٣) الحديث عن عمران بن حصين رضى الله عنه - مع اختلاف في الألفاظ - في : البخارى ٥/٣ - ٤ (كتاب افضائل أصحاب النبي . . .) الباب الأول) ، ٩١/٨ (كتاب الرقاق، باب ما يحذر من زهرة الدنيا . . .)، ١٤١/٨ (كتاب الأيمان والنذور، باب إثم من لا يفي بالنذر)؛ مسلم ١٩٦٤/٤ (كتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة، ثم الذين يلونهم . . .) حديث رقم ٢١٤.

<sup>(</sup>٤) الحديث في مسلم في الموضع السابق ١٩٦٥/٤ (حديث رقم ٢١٥).

<sup>(</sup>٥) س، ب: عمر، وهو خطأ،

<sup>(</sup>٦) الحديث عن زيد بن خالد الجهنى رضى الله عنه فى : مسلم ١٣٤٤/٣ (كتاب الأقضية، باب بيان خير الشهود)؛ سنن أبى داود ٤١٤/٣ (كتاب الأقضية، باب فى الشهادات)؛ سنن الترمذى ٣٧٣/٣ (كتاب الشهادات، الباب الأول).

بالكذب، كما ذمّهم على الخيانة وترك الوفاء؛ فإن هذه [من] أيات النفاق التى ذكرناها فى قوله: «آية المنافق ثلاث: إذا حدّث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اؤتمن خان أخرجاه فى الصحيحين أ.

سبق ۷/ ۸ه ۲٤۸ /٤

وأما الشهادة بالحق إذا أدّاها الشاهد لمن علم أنه محتاج إليها ولم يسأله ذلك، فقد قام بالقسط، وأدّى الواجب قبل أن يُسأله، وهو أفضل ممن لا يؤدّيه إلا بالسؤال، كمن له عند غيره أمانة، فأدّاها قبل أن يسأله أداءها، حيث يحتاج إليها صاحبها، وهذا أفضل من أن يُحْوِج صاحبها إلى ذلّ السؤال. وهذا أظهر القولين.

وهذا يشبه اختلاف الفقهاء في الخصم إذا ادّعى ولم يسأل الحاكم سؤال المدّعى عليه: هل يسأله الجواب؟ والصحيح أنه يسأله الجواب (") ولا يحتاج ذلك إلى سؤال المدّعى، لأن دلالة الحال تغنى عن السؤال.

ففى الحديث الأول: «هل فيكم من رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم؟» ثم قال: «هل فيكم [من رأى] (') من صحب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟». فدلّ على أن الرائى هو الصاحب. وهكذا يقول فى سائر الطبقات فى السؤال ('): «هل فيكم من رأى من صحب [من صحب رسول الله؟] (')، ثم يكون المراد بالصاحب الرائى.

<sup>(</sup>١) من : زياده في (ب). (٢) سبق هذا الحديث فيما مضى ٨٢/٢.

<sup>(</sup>٣) الجواب: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٤) من رأى : ساقطة من (ن) ، (م) ، (س).

<sup>(</sup>٥) عبارة و في السؤال ، : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٦) ما بين المعقوفتين ساقط من (ن)، (م). وفي (س): من رأى من صحب رسول الله. .

وفى الرواية الثانية: «هل تجدون فيكم أحدا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟» ("ثم يقال فى الثالثة: «هل فيكم من رأى [من رأى](" أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم. ").

ومعلوم إن كان (١) الحكم لصاحب الصاحب معلّقا (١) بالرؤية (١) ، ففي الذي صحب رسول الله صلى الله عليه وسلم بطريق الأولى والأحرى.

ولفظ البخارى قال فيها كلها: «صَحِب». وهذه الألفاظ إن كانت كلها من ألفاظ رسول الله صلى الله عليه وسلم فهى نصّ فى المسألة، وإن كان قد قال بعضها، والراوى مثل أبى سعيد يروى اللفظ بالمعنى، فقد دلّ على أن معنى أحد اللفظين عندهم هو معنى الآخر، وهم أعلم بمعانى ما سمعوه من كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وأيضا فإن كان لفظ النبى صلى الله عليه وسلم «رأى» فقد حصل المقصود، وإن كان لفظه «صحب» فى طبقة أو طبقات، فإن لم يرد به الرؤية لم يكن قد بين مراده، فإن الصحبة اسم جنس ليس لها حدّ فى الشرع ولا فى اللغة، والعرف فيها مختلف.

والنبى صلى الله عليه وسلم لم يُقَيّد الصحبة بقَيْد، ولا قدرها بقدرٍ، بل علّق (١) الحكم بمطلقها، ولا مطلق لها إلا الرؤية.

<sup>( • • )</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) من رأى : ساقطة من (ن) ، (س) .

<sup>(</sup>۲) ن ، م ، س : أنه كان .

<sup>(</sup>٣) م : متعلقاً. (٤) ن : بالرواية. (٥) ن : وإن.

<sup>(</sup>٦) س : بقدر لو علق . . ؛ ب : بقدر وعلق . .

وأيضًا فإنه يقال: صَحِبه ساعة وصَحِبه سنة وشهرا، فتقع على القليل والكثير، فإذا أطلقت من غير قيد لم يجز تقييدها بغير دليل، بل تُحمل على المعنى المشترك بين سائر موارد الاستعمال.

ولا ريب أن مجرد رؤية الإنسان لغيره لا توجب أن يقال: قد صحبه ، ولكن إذا رآه على وجه الاتباع له والاقتداء به دون غيره والاختصاص به (۱). ولهذا لم يُعتد برؤية من رأى النبى صلى الله عليه وسلم من الكفّار والمنافقين ؛ فإنهم لم يروه رؤية من قصده أن يؤمن به ، ويكون من أتباعه وأعوانه المصدّقين له فيما أخبر (۱) ، المطيعين له فيما أمر ، الموالين له ، المعادين لمن عاداه ، الذى هو أحب إليهم من أنفسهم وأموالهم وكل شيء .

وامتاز " [أبو بكر] عن سائر " المؤمنين بأن رآه، وهذه حاله معه، فكان صاحباً له بهذا الاعتبار.

ودليل ثانٍ ما ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «وددت أني رأيت إخواني». قالوا: يا رسول الله، أو لسنا إخوانك؟ قال: «بل أنتم أصحابي، وإخواني الذين يأتون بعدى، يؤمنون بي ولم يروني»(٥٠).

<sup>(</sup>۱) به : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>۲) م: فيما أخبر به.

<sup>(</sup>٣) ب: وامتازا، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) ن ، م ، س : وامتازوا عن سائر . . ؛ ب : وامتازا عن سائر. . والكلام ناقص ، ولعل ما اثبته تستقيم به العبارة . (٥) سبق هذا الحديث فيما مضى ٧/

ومعلوم أن قوله: «إخوانى» أراد به: إخوانى الذين ليسوا بأصحابى "، وأما أنتم فلكم مزية الصحبة". ثم قال: «قوم يأتون بعدى يؤمنون بى ولم يرونى» فجعل هذا حداً فاصلا بين إخوانه الذين ودّ أن يراهم، وبين أصحابه، فدل على أن من آمن به ورآه فهو من أصحابه"، لا من / هؤلاء الإخوان الذين لم يرهم ولم يروه.

ص ۲۷٤

YE0 / 2

فإذا عرف أن الصحبة اسم جنس تعمّ قليل الصحبة وكثيرها، وأدناها أن يصحبه زمنا قليلا، فمعلوم أن الصدّيق في ذروة سنام الصحبة، وأعلى مراتبها، فإنه صحبه من حين بعثه "الله إلى أن مات، وقد أجمع الناس على أنه أول من آمن به من الرجال الأحرار، كما أجمعوا على أن أول من آمن / به من النساء خديجة، ومن الصبيان على ومن الموالى زيد بن حارثة. وتنازعوا في أول من نطق بالإسلام بعد خديجة، فإن كان أبوبكر أسلم قبل على ، فقد ثبت أنه أسبق صحبة ، كما كان أسبق إيمانا، وإن كان على أسلم قبله ، فلا ريب أن صحبة أبى بكر للنبي صلى الله عليه وسلم كانت أكمل وأنفع له من صحبة على ونحوه، فإنه شاركه في الدعوة، فأسلم على يديه أكابر أهل الشورى "، كعثمان وطلحة والزبير الدعوة، فأسلم على يديه أكابر أهل الشورى "، كعثمان وطلحة والزبير

<sup>(</sup>۱) ن ، س ، ب : اصحابی .

<sup>(</sup>٢) م: مزيد الصحبة؛ س، ب: مزية في الصحبة.

<sup>(</sup>٣) م: من الصحابة.

<sup>(</sup>٤) ن : فإنه بعثه من حين بعثه . . ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٥) م: الشكة.

وسعد وعبدالرحمن، وكان يدفع عنه من يؤذيه، ويخرج معه إلى القبائل، ويعينه في الدعوة، وكان يشترى المعذّبين في الله، كبلال وعمّار وغيرهما، فإنه اشترى سبعة من المعذّبين في الله، فكان أنفع الناس له في صحبته مطلقا.

ولا نزاع بين أهل العلم بحال النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه أن مصاحبة أبى بكر له كانت أكمل من مصاحبة سائر الصحابة [من وجوه]("): أحدها: أنه كان أدوم اجتماعا به ليلا ونهارا، وسفرا وحضرا. كما فى الصحيحين عن عائشة أنها قالت: «لم أعقل أبوَى قط إلا وهما يدينان الدين، ولم يمض علينا يوم إلا ورسول الله صلى الله عليه وسلم يأتينا فيه طرفَى النهار»(").

فكان النبى صلى الله عليه وسلم فى أول الأمر يذهب إلى أبى بكر طرفَى النهار، والإسلام إذ ذاك ضعيف، والأعداء كثيرة. وهذا غاية الفضيلة والاختصاص فى الصحبة.

وأيضا فكان أبوبكر يسمر عند النبي صلى الله عليه وسلم بعد العشاء، يتحدث معه في أمور المسلمين، دون غيره من أصحابه.

وأيضا فكان النبى صلى الله عليه وسلم إذا استشار أصحابه أول من يتكلم أبوبكر في الشورى، وربما تكلّم غيره، وربما لم يتكلّم غيره، فيعمل برأيه وحده، فإذا خالفه غيره اتبع رأيه دون رأى من يخالفه.

<sup>(</sup>١) عبارة و من وجوه ، : ساقطة من (ن) ، (م)٠

<sup>(</sup>٢) سيرد هذا الكلام من حديث مطول فيما يلي في هذا الجزء ، ص إن شاء الله .

فالأول كما في الصحيحين أنه شاور أصحابه في أسارى بدر، فتكلّم أبوبكر أولا، فروى مسلم في صحيحه عن ابن عباس قال: لما أسر الأسارى يوم بدر، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأبي بكر وعمر: «ما ترون في هؤلاء الأساري؟» فقال أبوبكر: هم بنو العم والعشيرة، فأرى أن تقبل منهم الفدية فتكون لنا قوة على الكفار. فقال عمر: لا والله يا رسول الله، ما أرى ما رأى أبوبكر، ولكن أن تمكّننا فنضرب أعناقهم: تمكّن علياً من عقيل فيضرب عنقه، وتمكّن حمزة من العبّاس فيضرب عنقه، وتمكّن عاملة من فلانٍ - قريب لعمر - فأضرب عنقه. وأشار ابن رواحة بتحريقهم، فاختلف أصحابه، فمنهم من يقول: الرأى ما رأى أبوبكر، ومنهم من يقول: الرأى ما رأى أبوبكر، وواحة. قال: فهوى رسول الله صلى الله عليه وسلم ما قال أبوبكر ولم يهو ما قلت، وذكر تمام الحديث".

وأما الثانى ففى يوم الحديبية لما شاورهم على أن يُغِير على ذرية الذين أعانوا قريشا، أو يذهب إلى البيت، فمن صدّه قاتله. والحديث معروف " عند أهل العلم: أهل التفسير والمغازى والسير والفقه والحديث، رواه البخارى، ورواه أحمد في مسنده".

حدّثنا عبدالرزاق عن معمر، قال: قال الزهرى: أخبرني عروة بن

<sup>(</sup>١) مضى هذا الحديث من قبل.

<sup>(</sup>٢) س، ب: معلوم.

<sup>(</sup>٣) النص التالي في المسند (ط . الحلبي) ٣٢٣/٤ -٣٢٦، ٣٢٨/٤ -٣٣١.

الزبير، عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم يصدِّق كل منهما صاحبه(١)، قالا: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم زمن(١) الحديبية في بضع عشرة مائة من أصحابه، حتى إذا كانوا بذى الحُلَيْفة قلّد رسول الله صلى الله عليه وسلم الهدى وأشعره، وأحرم بعمرة (١)، وبعث بين يديه عيناً له من خزاعة يخبره عن قريش، وسار رسول الله صلى الله عليه وسلم، حتى إذا كان بغدير الأشطاط قريب من عسفان أتاه عينه الخزاعي، فقال: إني قد تركت كعب بن لؤى وعامر بن لؤى قد جمعوا / لك الأحابيش، قال أحمد: «وقال يحيى بن سعيد عن ابن المبارك (1): «قد جمعوا لك الأحابيش، وجمعوا لك جموعا، وهم مقاتلوك وصادّوك عن البيت. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أشيروا على (٥): أترون أن أميل (١) إلى ذرارى هؤلاء الذين أعانوهم فنصيبهم، فإن قعدوا قعدوا موتورين محروبين (٢٠)، وإن نجُوًّا يكن عنقا قطعها الله، أو ترون أن نؤم البيت، فمن صدَّنا عنه قاتلناه. فقال أبوبكر: الله ورسوله أعلم، يا نبى الله إنما جئنا معتمرين ولم نجىء لقتال أحد (^)، ولكن من

<sup>(</sup>١) المسند: يصدُّق كل واحد منهما حديث صاحبه.

<sup>(</sup>٢) المسئد: زمان.

<sup>(</sup>٣) المسئد: بالعمرة.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة المعترضة جاءت في المسند بعد هذا الموضع بسطرين.

<sup>(</sup>ه) ن م س : إلى والمثبت من (ب) ، المستد.

<sup>(</sup>٦) المسند: نميل.

<sup>(</sup>٧) ن: محزونين. وفي المسند بعد عبارة و وإن نجوا »: «وقال يحيى بن سعيد عن ابن المُبارك : محزونين ، وإن يحنون تكن . . .

<sup>(</sup>٨) المسند: .. نقاتل أحداً..

حال بيننا وبين البيت قاتلناه. قال النبي صلى الله عليه وسلم: «فروحوا إذاً». قال الزهري: وكان أبو هريرة يقول: ما رأيت أحداً قط كان أكثر مشورة لأصحابه من رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱). قال الزهرى: حديث (۱) المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم: فراحوا حتى إذا كانوا ببعض الطريق».

ومن هنا رواه البخاري من طريق ورواه في المغازي والحج $^{\circ\circ}$ .

وقال الزهرى فى حديث المسور الذى اتفق عليه أحمد والبخارى ": «حتى إذا كانوا ببعض الطريق قال النبى صلى الله عليه وسلم: إن خالد ابن الوليد بالغَمِيم فى خيل لقريش طَليعة، فخذوا ذات / اليمين، فو الله ما شعر بهم خالد حتى إذا هُمْ (") بقترة الجيش، فانطلق يركض نذيراً لقريش، وسار النبى صلى الله عليه وسلم، حتى إذا كان بالتَّنيَّة التى يُهْبَطُ لقريش، وسار النبى صلى الله عليه وسلم، حتى إذا كان بالتَّنيَّة التى يُهْبَطُ

<sup>(</sup>۱) هذه الزيادة من كلام الزهري هي من حديث رواه الترمذي في سننه عن أبي هريرة رضي الله عنه ٣/ ١٧٩ (كتاب الجهاد، باب ما جاء في المشورة) وهو موافق لرواية الزهري هنا.

<sup>(</sup>٢) المسند: في حديث.

<sup>(</sup>٣) الحديث مطولا ومختصرا مع اختلاف في الألفاظ عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم رضى الله عنهما في : البخاري ١٦٨/٢ ـ ١٦٩ (كتاب الحج ، باب من أشعر وقلّد بذي الحُلَيْفة ثم أحرم)، ١٩٣/٣ ـ ١٩٨ (كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد . . .)، ٥/١٦٦ ـ ١٢٧ (كتاب المغازي، باب غزوة الحديبية، ٣٧/٤ (كتاب الجهاد ، باب ناقة النبي صلى الله عليه وسلم)؛ سنن أبي داود ١١٢/٣ ـ ١١٥ (كتاب الجهاد، باب في صلح العدو). وسبق الكلام على بعض ألفاظ الحديث فيما مضى

<sup>(</sup>٤) الكلام التالى في المسند، وهو في البخاري ١٩٣/٣ ـ ١٩٤ (كتاب الشروط . . . ).

<sup>(</sup>٥) ن ، م ، س ، المسند : حتى إذا هو. والمثبت من (ب)، البخارى.

عليهم منها بركت به راحلته، فقال الناس(١): حَلْ حَلْ فَالحَّت، فقالوا: خَلَات القصواء، خلات القصواء ("). فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «ما خَلاَت [القصواء] وما ذاك لها بخُلُق، ولكن حبسها حابس الفيل» ثم قال: ﴿وَالَّذِي نَفْسَى بِيدُهُ لَا يَسَالُونِي خُطَّةً يَعَظُّمُونَ فَيَهَا حَرَمَاتِ اللَّهُ إلا أعطيتهم إياها، ثم زجرها فوثبت، قال: فعدل عنهم حتى نزل بأقصى الحديبية على ثَمَدِ قليل الماء يتبرَّضُهُ الناس تَبرُّضاً، فلم يلبث الناس أن نزحوه، وشكوا( ) إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم العطش، فانتزع سهما من كنانته، ثم أمرهم أن يجعلوه فيه (٥)، فو الله ما زال يجيش لهم بالرِّيِّ (١) حتى صدروا عنه، فبينما هم كذلك إذا جاء بُدَيْل بن ورقاء الخزاعي ونفر(١) من قومه من خزاعة ، وكانوا عَيْبَةَ نصح رسول(١) الله صلى الله عليه وسلم من أهل تِهَامة ، وفي لفظ لأحمد: «مسلمهم ومشركهم (١) - فقال: إنى تركت كعب بن لؤى وعامر بن لؤى نزلوا أعداد مياه الحديبية ومعهم العوذ المطافيل، وهم مقاتلوك وصادّوك عن البيت.

<sup>(</sup>١) المسند (فقط) : فقال النبي صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>٢) تكررت عبارة و خلات القصواء ، في (ن) فقط مرتين، وهي كذلك في و البخاري ، .

<sup>(</sup>٣) القصواء : ساقطة من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٤) المسند: فلم يلبثه الناس أن نزحوه فَشُكِي، البخارى: فلم يلبثه الناس حتى نزحوه وشُكِيَ.

<sup>(</sup>٥) ن،م،س:فيها.

<sup>(</sup>٦) بالرى : ساقطة من (س) ، (ب).

<sup>(</sup>V) المسند، البخارى: في نفر.

<sup>(</sup>٨) ن ، م ، س ، المسئد : لرسول . . (٩) في رواية المسئد ٢٧٣/٤ : مسلمها ومشركها .

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّا لَمْ نَجِّيءُ لَقْتَالَ أَحَدُ، وَلَكُنَّا جنبًا معتمرين ، فإن قريشًا قد نهكتهم الحرب ، وأضرَّت بهم ، فإن شاؤوا ماددتُهُم مدَّة ، ويخلُّوا بيني وبين الناس ، فإن أَظْهَرْ فإن شاؤوا أن يدخلوا فيما دخل فيه الناس فعلوا . وإلا فقد جُمُّوا(١) ، وإن هم أَبُوا فو الذي نفسى بيده لأقاتلنهم على أمرى هذا حتى تنفرد سالفتي ، وليُنفذن (٢) الله أمره» . قال بُدَيْل : «سأبلّغهم ما تقول. فانطلق حتى أتى قريشا، فقال: إنّا قد جئناكم من عند هذا الرجل وسمعناه يقول قولا؛ فإن شئتم أن نعرضه عليكم فعلنا. فقال سفهاؤهم: لا حاجة لنا أن تخبرنا عنه بشيء. وقال ذوو الرأى منهم: هات ما سمعته يقول، قال: سمعته يقول كذا وكذا، فحدَّثهم بما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقام عروة بن مسعود فقال: أي قوم ألستم بالوالد؟ ٣ قالوا: بلى. قال: أولست بالولد في قالوا: بلى. قال: فهل تتهموني؟ قالوا: لا. قال: ألستم تعلمون أنى استنفرت أهل عُكاظ فلما بَلْحُوا (٠) على جئتكم بأهلى وولدي ومن أطاعني. قالوا: بلي. قال: فإنَّ هذا قد عرض عليكم خُطَّة رُشد فاقبلوها منه (٢) ودعوني آته. قالوا: ائته، فأتاه

<sup>(</sup>١) في شرح البخاري: أي استراحوا من جهد الحرب.

<sup>(</sup>٢) ن ، م ، س ، المسند : أو لينفذن .

<sup>(</sup>٣) ن ، م ، س : بالولد.

<sup>(</sup>٤) ن ، م ، س : بالوالد.

<sup>(</sup>a) بلّحوا: اي عجزوا.

<sup>(</sup>٦) منه: ليست في «المسند» و «البخاري».

فجعل يكلّم النبي صلى الله عليه وسلم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم له نحوا من قوله لبديل، فقال عُروة عند ذلك: أي محمد، أرأيت إن استأصلت قومك"، هل سمعت أحداً من العرب" اجتاح أصله" قبلك؟ وإن تكن الأخرى، فإني والله لأرى('' وجوها وإني لأرى أوباشا('' من النياس خليقاً أن يفرُّوا ويدعوك \_ ولفظ أحمد: «خلقاء أن يفروا ويدعوك (١٠) \_ فقال [له] (١٠) أبوبكر: رضى الله عنه: امصص بظر اللات (١٠)، أنحن نفر عنه وندعه؟ / فقال: من ذا؟ قالوا: أبوبكر. قال: أما والذي نفسي بيده لولا يد كانت لك عندي لم أجزك بها لأجبتك. وجعل يكلُّم النبي صلى الله عليه وسلم، فكلما كلَّمه أخذ بلحيته، والمغيرة قائم على رأس رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعه السيف وعليه المغفّر، فكلما أهوى عُروة بيده إلى لحية رسول الله صلى الله عليه وسلم ضرب يده بنعل(أ) السيف، ويقول: أخّر يدك عن لحية رسول الله صلى الله عليه وسلم، فرفع عُروة رأسه (١٠٠ فقال: من ذا (٢٠٠ قالوا: المغيرة بن شعبة.

<sup>(</sup>١) البخارى: آمر قومك.

<sup>(</sup>٢) البخاري ، المسند : بأحد من العرب.

<sup>(</sup>٣) ب، وفي رواية للبخارى : أهله.

<sup>(</sup>٤) م، ب: لا أرى.

<sup>(</sup>٥) ن ، س : وأرى أوباشا؛ م : وأرى أوشاص. وفي رواية للبخاري وأشوابا».

<sup>(</sup>٦) العبارات المعترضة في رواية المسند.

<sup>(</sup>٧) له : ساقطة من (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>A) سبق شرح هذه العبارة فيما مضى .

<sup>(</sup>٩) في والمسند، فقط: بنصل.

<sup>(</sup>١٠) ن، م، س، المسئد: يله. (١١) البخارى، المسئد: من هذا.

قال: أَى غُذَرُ أَو لَسْتُ أُسعى في غَدْرتك؟ وكان المغيرة صحب قوما" في الجاهلية، فقتلهم وأخذ أموالهم، [ثم جاء فأسلم] (١)، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أمَّا الإسلام فَأَقْبَلُ، وأمَّا المال فلست منه في شيء الله عليه وسلم أن عُروة جعل يرمُقُ أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بعينيه (")، قال: فوالله ما تنخّم رسول الله صلى الله عليه وسلم نخامة إلا وقعت في كف رجل منهم، فدَلَكَ بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلّم خفضوا أصواتهم [عنده] ( ) ، وما يُحِدُّون النظر إليه تعظيماً له ، فرجع عُروة إلى أصحابه ، فقال: أي قوم [والله] (°) لقد وفدت على الملوك، ووفدت على قيصر وكسرى والنجاشى ، والله إن رأيتُ مَلِكاً عظيماً (١) قط يُعظّمه أصحابه (١) ما يعظم أصحاب محمدٍ محمدًا، والله إن تنخم بنخامة إلا وقعت في يد (^ رجل منهم، فدَلَك بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلّم خفضوا أصواتهم عنده (١٠)،

<sup>(</sup>١) ن، م، س: أقواما.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين ساقط من (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>٣) المسند: يرمق النبي صلى الله عليه وسلم بعينه.

<sup>(</sup>٤) عنده : ساقطة من (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>٥) والله : ليست في (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>٦) عظیما: لیست فی (م)، البخاری، المسند.

<sup>(</sup>V) س، ب: يعظمه قومه وأصحابه.

<sup>(</sup>A) البخاري ، المسند : نخامة إلا وقعت في كف . .

<sup>(</sup>٩) في (ن)، (م)، (س): سبقت عبارة وواذا تكلّم . . عبارة : ووإذا توضأ . . . و .

440 0

وما يحدُّون / النظر إليه تعظيما له، وإنه قد عرض عليكم خُطَّة رشد فاقبلوها. فقال رجل من كنانة (١٠): دعوني آته، فقالوا: اثته، فلما أشرف على النبي صلى الله عليه وسلم [وأصحابه] (١) قال النبي صلى الله عليه وسلم: «هذا فلان، وهو من قوم يعظمون البُدْن، فابعثوها له» [فبُعثت له]، واستقبله " النياس يُلَبُّون، فلما رأى ذلك قال: سبحان الله، ما ينبغي لهذا أن يصد (" عن البيت، فلما رجع إلى أصحابه قال: رأيت البُدن قد قُلُدت وأشعرت (٥)، فما أرى أن يُصدُّ (١)عن البيت، فقام رجل يقال له مِكْرَز بن حفص فقال: دعوني آته ". فلما أشرف عليهم قال النبي صلى الله عليه وسلم: «هـذا مكْرَز بن حفص وهو رجل فاجرًا فجعل يكلّم النبي صلى الله عليه وسلم فبينما هو يكلمه جاء سهيل بن عمرو. قال مَعْمَرٌ: فأخبرني أيوب عن عكرمة أنه لما جاء سهيل قال النبي صلى الله عليه وسلم: «قد سَهُلَ لكم من أمركم» قال معمر عن الزهرى في حديثه: فجاء سهيل، فقال له: هات اكتب بيننا وبينك (^) كتابا، فدعا النبي صلى الله عليه وسلم الكاتب، فقال النبي صلى الله عليه وسلم:

<sup>(</sup>١) البخاري، المسند: من بني كنانة.

<sup>(</sup>٢) وأصحابه: ليست في (ن)، (م)، (س)·

<sup>(</sup>٣) ن، س : فبعثوها له واستقبله؛ م : فابعثوها له واستقبله.

<sup>(</sup>٤) البخاري، المسند: لهؤلاء أن يصلوا.

<sup>(</sup>٥) م: واستشعرت.

<sup>(</sup>٦) البخاري، المسند: أن يصدّوا.

<sup>(</sup>٧) البخاري، المسند: آته، فقالوا اثته.

<sup>(</sup>A) البخارى، المسند: ويينكم.

«اكتب<sup>(۱)</sup> بسم الله الرحمن الرحيم» فقال سهيل: أما الرحمين فما أدرى (١) ما هو، ولكن اكتب: باسمك اللهم، كما كنت تكتب. فقال المسلمون: والله لا نكتبها إلا بسم الله الرحمن الرحيم. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «اكتب باسمك اللهم» ثم قال: «هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله » فقال سهيل: والله لو كنّا نعلم أنك رسول الله ما صددناك عن البيت ولا قاتلناك، ولكن اكتب: محمد بن عبدالله. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «والله إني لرسول الله وإن كذبتموني، اكتب: محمد بن عبدالله ، قال الزهرى وذلك لقوله: «لا يسألوني خَطَّة يعظُّمون فيها حرمات الله إلا أعطيتهم إياها، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «عَلَى أَن تُخَلُّوا " بيننا وبين المسجد الحرام نطوف به " فقال سهيل: والله لا تتحدث العرب أنَّا أَخِذْنا ضُغْطَةً، ولكن ذاك" من العام المقبل (١)، فكتب. وقال سهيل: وعَلَى أن (١) لا يأتيك منا رجل وإن كان على دينك إلا رددته إلينا. قال المسلمون: سبحان الله! كيف يُردُّ إلى المشركين وقد جاء مسلما؟ فبينما هم كذلك إذ جاء (^) أبو جندل بن سهيل

<sup>(</sup>١) اكتب: ليست في والبخاري.

<sup>(</sup>Y) البخارى، المسند: فوالله ما أدرى...

<sup>(</sup>٣) س، ب: يخلُّوا.

<sup>(</sup>٤) المسند، البخارى: وبين البيت فنطوف به.

<sup>(</sup>٥) البخارى: ذلك؛ المسند: لك.

<sup>(</sup>٦) م: القابل.

<sup>(</sup>V) البخاري ، المسند: أنه.

<sup>(</sup>٨) البخارى: إذ دخل.

ابن عمرو يرسف في قيوده، وقد خرج من أسفل مكة، حتى رمى بنفسه بين أظهر المسلمين، فقال سهيل: هذا يا محمد (١) أول ما أقاضيك عليه، أن تردّه إلى . قال: فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنا لم نقض الكتاب بعده. قال: / فوالله إذاً لا أصالحك على شيء أبدا. قال النبي صلى الله عليه وسلم: «فأجزُّهُ لي» قال: ما أنا مجيزه". قال: «بلي فافعل، قال: ما أنا بفاعل. قال مِكْرز: بلى قد أجزناه لك. قال أبو جندل: أي معاشر المسلمين أرد إلى المشركين، وقد جئت مسلما؟ ألا ترون ما قد لقيت ؟ وقد كان " عُـذُب عذاباً شديداً في الله. فقـال عمر (1): فأتيت النبي صلى الله عليه وسلم، فقلت: ألستُ نبيَّ الله حقا؟ قال: «بلي». قال: قلت: ألسنا على الحق، وعدونا على الباطل؟ قال : «بلي». قلت: فَلِمَ نَعْطِي (°) الدنية في ديننا إذاً ؟ قال: «إني رسول الله ولست أعصيه، وهو ناصرى، قلت: أو لستَ كنتَ تحدّثنا: أنّا سنأتى البيت فنطوف به (٢٠ قال: «فأخبرتُكَ أنَّك آتيه (١٠ العام؟) قلت: لا. قال: «فإنَّك آتيه ومطِّوِّف به» (" قال ": فأتيت أبابكر، فقلت: يا أبابكر أليس

<sup>(</sup>۱) س، ب: یا محمد هذا...

<sup>(</sup>٢) البخارى، المسند: بمجيزه لك.

<sup>(</sup>٣) البخاري، المسند : وكان قد .

<sup>(</sup>٤) س، ب: قال عمر. (٥) ن، م: قلم نعط.

<sup>(</sup>٧) البخارى: أنّا نأتيه؛ المسند: أنك تأتيه.

<sup>(</sup>A) م: تطوف به؛ المسند: ومتطوف به.

<sup>(</sup>٩) قال : ساقطة من (م)، (س)، (ب).

هذا نبى الله حقا؟ قال: بلى. "قلت: ألسنا على الحق وعدونا على الباطل؟ قال: بلى". قلت: فلم نعطى الدنية فى ديننا إذاً؟ قال: أيها الرجل إنّه رسول الله، وليس يعصى ربّه، وهو ناصره، فاستمسك بغَرْزِهِ"، فوالله [إنه] على الحق". قلت: أليس كان يحدّثنا أنّا سنأتى البيت ونطوف به؟ قال: بلى، أفأخبرك أنّك أنّ تأتيه العام "؟ قلت: لا. قال: فإنك آتيه ومطّوف به. قال عمر ": فعملت لذلك أعمالا. قال: فلما فرغ من قضية الكتاب قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما فرغ من قضية الكتاب قال رسول الله ما قام منهم رجل حتى قال ذلك ثلاث مرات. فلمّا لم يقم أحد " دخل على أم سلمة فَذَكَر لها ما لَقِى من الناس، فقالت أم سلمة: يا نبى الله أتحبُّ ذلك، اخرج ولا تكلّم أحداً منهم "متى تعلم أحداً منهم حتى فعل ذلك، فَنَحر بُدْنَه، ودعا حالقه فخرج فلم يكلّم أحداً منهم حتى فعل ذلك، فَنَحر بُدْنَه، ودعا حالقه فحرج فلم يكلّم أحداً منهم حتى فعل ذلك، فَنَحر بُدْنَه، ودعا حالقه فحلقه"، فلمّا رأوًا ذلك قاموا فنحروا، وجعل بعضهم يحلق بعضاً، حتى

<sup>(</sup>۱ - ۱) ساقط من (س) ، (ب).

 <sup>(</sup>۲) المسند: فاستمسك، وقال يحيى بن سعيد: بغرزه، وقال: تطوف بغرزه حتى تموت؛
 م: فاستمسك بعروته.

 <sup>(</sup>٣) ن : فوالله على الحق؛ س، ب : فهو والله على الحق؛ المسند : فوالله إنه لعلى الحق.

<sup>(</sup>٤) س، ب: أفأخبر أنك؛ المسند: أفأخبرك أنه.

<sup>(</sup>٥) م: آتيه العام؛ المسند: يأتيه العام.

<sup>(</sup>٦) البخاري ، المسند : قال الزهري: قال عمر . (٧) البخاري، المسند : منهم أحد.

<sup>(</sup>٨) ن، م: ولا تكلم منهم أحداً؛ البخاري والمسند: ثم لا تكلّم أحداً منهم كلمة..

<sup>(\*-\*) :</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م). وسقطت بعض هذه العبارات من (س).

<sup>(</sup>٩) فيحلقك : ساقطة من (ن).

كاد بعضهم يقتل بعضا غماً، ثم جاء(١) نسوة مؤمنات فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بإيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلاَ تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ ۗ إلى قوله: ﴿ وَلاَ تُمْسِكُوا بِعِصَم الْكَوَافِر ﴾ [سورة الممتحنة: ١٠] / فطلق عمر يومئذ امرأتين كانتا له في الشرك، فتزوج إحداهما معاوية بن أبي سفيان، والأخرى صفوان بن أمية. ثم رجع النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، فجاء " أبو بَصِير - رجل من قريش - وهو مُسْلم "، فأرسلوا في طلبه رجلين، فقالوا: العهد الذي جعلت لنا، فدفعه إلى الرجلين، فخرجا به حتى بلغا ذا الحُلَيْفَة، فنزلوا يأكلون من تمر لهم، فقال أبو بصير لأحد الرجلين: والله إنى لأرى سيفك هذا يا فلان جيدا، فاستله الآخر فقال: أجل والله إنّه لجيّد، لقد جرّبت به ثم جربت، فقال أبو بصير: أرنى أنظر إليه، فأمْكَنَه [منه](١)، فضربه حتى بَرَدَ، وفرَّ الآخر، حتى أتى المدينة، فدخل المسجد يعدو، فقال النبي صلى الله عليه وسلم حين رآه: «لقد رأى هذا ذُعْراً». فلما انتهى إلى النبي صلى الله عليه وسلم قال: قُتل والله صاحبي، وإنَّي لمقتول. فجاء أبو بَصير رضي الله عنه، فقال: يا نبي الله، قد وفي الله بذمتك (٥)، فلقد رددتني إليهم، ثم أنجاني

<sup>(</sup>١) البخارى، المسند: ثم جاءه...

<sup>(</sup>٢) البخارى ، المسند: فجاءه.

<sup>(</sup>٣) بعد كلمة «ومسلم» جاءت عبارات في «المسند» زيادة من رواية ابن المبارك.

<sup>(</sup>٤) منه : ساقطة من (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>٥) س، ب: لقد وقي الله بذمتك؛ البخارى، المسند: قد والله أوفي الله ذمّتك.

الله منهم. فقال النبى صلى الله عليه وسلم: «ويل أُمّهِ مِسْعَر حَرْبٍ لو كان له أحد» فلمّا سمع ذلك عرف أنه سيرده إليهم، فخرج حتى أتى سيفَ البحر. قال: وتفلّت منهم أبو جندل'' بن سهيل رضى الله عنه، فلحق بأبى بصير، فجعل لا يخرج من قريش رجلٌ قد'' أسلم إلا لحق بأبى بصير، حتى اجتمعت منهم عصابة. قال: فوالله ما يسمعون بعير خرجت لقريش إلى الشام إلا اعترضوها''، فقتلوهم وأخذوا أموالهم، فأرسل إليهم، فمن أتاه منهم فهو آمن، فأرسل النبى صلى الله عليه وسلم تناشده الله والرحم لما أرسل إليهم، فمن أتاه منهم فهو آمن، فأرسل النبى صلى الله عليه وسلم عنكم وَأَيْدِيكُمْ أُرسِل إليهم، وأنزل الله عزل وجل: ﴿وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيكُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيكُمْ الرحسٰن الرحسٰن الرحيم، وحالوا بينهم لم يقرّوا أنه نبى الله، ولم يقروا ببسم الله الرحسٰن الرحيم، وحالوا بينهم وبين البيت» رواه البخارى عن عبدالله بن محمد المُسْندى'' عن عبدالرزاق'' ورواه أحمد عن عبدالرزاق''، وهو محمد المُسْندى'' عن عبدالرزاق' ورواه أحمد عن عبدالرزاق''، وهو

<sup>(</sup>١) البخاري: وينفلت منهم أبو جندل؛ المسند: ويتفلت أبو جندل...

<sup>(</sup>٢) قد : ساقطة من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) البخارى ، المسند: إلا اعترضوا لها. .

<sup>(</sup>٤) م: السندى، وهو تحريف. وهو عبدالله بن محمد بن عبدالله بن جعفر بن اليمان الجعفى البخارى الحافظ، أبو جعفر المعروف بالمسندى (بفتح النون) لقب بذلك لأنه كان يطلب المسندات ويرغب عن المرسلات، ولأنه أول من جمع «مسند الصحابة» بما وراء النهر، وهو شيخ البخارى، توفى سنة ٢٧٩. انظر ترجمته فى : تهذيب التهذيب ٦/٩ - ١٠ تذكرة الحفاظ ٢/٢٩ ـ ٤٩٣؛ الأعلام ٢٠٠٤.

<sup>(</sup>٥) وهي رواية كتاب الشروط، باب الجهاد والمصالحة ١٩٣/٣ - ١٩٧.

 <sup>(</sup>٣) وهي الرواية في ٤/٣٧٩ ـ ٣٣١.

أجل قدرا من المسندى شيخ البخارى، فما فيه من زيادة هى أثبت مما في البخارى.

YE9 / 2

وفى الصحيحين / عن البراء بن عازب، قال: كتب على بن أبى طالب (۱) الصلح بين النبى صلى الله عليه وسلم وبين المشركين يوم الحديبية، فكتب: هذا ما كاتب عليه محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقالوا: لا تكتب رسول الله، لو نعلم أنك رسول الله لم نقاتلك. فقال النبى صلى الله عليه وسلم لعلى: «امحه» فقال: «ما أنا بالذى أمحوه» قال: فمحاه النبى صلى الله عليه وسلم بيده (۱)، قال: وكان فيما اشترطوا عليه أن يدخلوا فيقيموا بها (۱) ثلاثا، ولا يدخلوا بسلاح إلا جُلبًان السلاح. قال شعبة: قلت لأبى إسحاق: وما جُلبًان السلاح؟ قال: القراب وما فيه (۱).

<sup>(</sup>١) ن، س: على بن أبي طلحة، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) بيده : ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٣) بها : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن البراء بن عازب رضى الله عنه في : البخارى ١٨٤/٣ - ١٨٥ (كتاب الصلح باب كيف يُكتب هذا ما صالح فلان بن فلان . . .)، ٤٠١ (كتاب الصبرية والموادعة، باب المصالحة على ثلاثة أيام أو وقت معلوم)؛ مسلم ١٠٤/٣ (كتاب الجهاد والسير، باب صلح الحديبية في الحديبية)، سنن أبي داود ٢٧٧/٧ (كتاب المناسك، باب المحرم يحمل السلاح)؛ المسند (ط . الحلبي) ٢٩٧/٧ (كتاب المناسك، وقال النووى في شرحه على مسلم المسند (ط . الحلبي) ٢٩٩/٤ ، ٢٩١، ٢٠٩٠ وقال النووى في شرحه على مسلم الجيم . قال القاضى في المشارق ضبطناه جلبان بضم الجيم واللام وتشديد الباء الموحدة

وفي الصحيحين عن أبي وائل قال: قام سهل بن حنيف يوم صفّين، فقال: يا أيها الناس اتّهموا أنفسكم. وفي لفظ: اتهموا رأيكم على دينكم، لقد كنّا [مع رسول الله صلى الله عليه وسلم] ( المع رسول الله صلى الله عليه وسلم الله المع المعديبية ، ولو نرى قتالًا لقاتلنا. وذلك في الصلح الذي كان بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين المشركين، وجاءً " عمر، فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله ألسنا على حق وهم على باطل؟ قال: «بلي». قال: أليس قتلانا في الجنة وقتلاهم في النار؟ قال: «بلي» قال: ففيم (") نعطى الدُّنِيَّة في ديننا، ونرجع ولمَّا يحكم الله بيننا وبينهم؟ قال: «يا ابن الخطاب إنّى رسول الله ولن يضيّعني الله أبدا» قال: فانطلق عمر فلم يصبر متغيَّظاً، فأتى أبابكر فقال: يا أبابكر ألسنا على حق وهم على باطل؟ قال: بلى. قال: أليس قتلانا في الجنة وقتلاهم في النار؟ قال: بلى. قال: فعلام نعطى الـدُّنِيَّة في ديننا ونرجع ولما يحكم الله بيننا وبينهم؟ فقال: يا ابن الخطاب إنه رسول الله ولن يضيّعه الله أبدا. قال: فنزل القرآن على رسول الله صلى الله عليه وسلم بالفتح، فأرسل إلى عمر

قال : وكذا رواه الأكثرون وصوّبه ابن قتيبة وغيره ورواه بعضهم بإسكان اللام وكذا ذكره الهروى وصوبه هو وثابت ولم يذكر ثابت سواه وهو ألطف من الجراب يكون من الأدم يوضع فيه السيف مغمدا ويطرح فيه الراكب سوطه وأدواته ويعلّقه في الرحل، قال العلماء : وإنما شرطوا هذا لوجهين أحدهما أن لا يظهر منه دخول الغالبين القاهرين والثاني أنه إن عرض فتنة أو نحوها يكون في الاستعداد بالسلاح صعوبة . ».

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين في (ب) فقط.

<sup>(</sup>٢) ن، م: فجاء.

<sup>(</sup>٣) س ، ب : قيم.

فأقرأه إياه، فقال: يا رسول الله أو فتح (١) هو؟ قال: «نعم»(١).

وفي لفظ مسلم (" «فطابت نفسه ورجع».

وفى لفظ لمسلم أيضا: «أيها الناس اتهموا رأيكم<sup>(1)</sup>، لقد رأيتنى يوم أبى جندل<sup>(1)</sup>، ولو [أنى]<sup>(1)</sup> أستطيع أن أردَّ أمر رسول الله لرددته»<sup>(۱)</sup>.

وفى رواية: \_ والله ورسوله أعلم (٥٠ \_ : «والله ما وضعنا سيوفنا على عواتقنا إلى أمر قط، إلا أَسْهَلْنَ بنا إلى أمر نعرفه إلا أمركم هذا (٩٠) «ما

<sup>(</sup>١) ن، م: أفتح ؟

<sup>(</sup>۲) الحديث عن أبى واثل شقيق بن سلمة الأسدى (ترجمته في الإصابة ١٦٢/٢ - ١٦٣؛ أسد الغابة ٢/٢٠ - ٥٢٨) رضى الله عنه مع اختلاف في الألفاظ في : البخارى ١٣٣/٤ (كتاب الجزية والموادعة، باب حدثنا عبدان . . .)، ٢/٣٦/١ (كتاب التفسير، باب سورة الفتح)؛ مسلم ١٤١١/٣ - ١٤١٢ (كتاب الجهاد والسير، باب صلح الحديبية . .) المسند (ط . الحلبي) ٢/٥٨٥ - ٤٨٦ (عن أبي واثل عن سهل بن حنيف).

<sup>(</sup>٣) مسلم ١٤١٢/٣ في آخر الحديث.

<sup>(</sup>٤) ن ، م : آراءكم. والمثبت هو الذي في (س)، (ب) وفي صحيح مسلم.

<sup>(</sup>٥) وهو يوم الحديبية.

<sup>(</sup>٦) أنى : ساقطة من (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>٧) الحديث بهذه الألفاظ عن سهل بن حنيف رضى الله عنه في مسلم ١٤١٢/٣ (الموضع السابق حديث رقم ٩٥)؛ المسند ٤٨٥/٣.

<sup>(</sup>A) هذه الرواية عن أبى واثل عن سهل بن حنيف رضى الله عنهما فى : البخارى ١٢٨٥- ١٢٩ ركتاب المغازى، باب غزوة الحديبية) ونصه : لما قدم سهل بن حنيف من صفين أتيناه نستخبره فقال اتهموا الرأى فلقد رأيتنى يوم أبى جندل ولو أستطيع أن أرد على رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره لرددت والله ورسوله أعلم . . . الحديث .

<sup>(</sup>٩) هذه العبارات في رواية عن سهل بن حنيف في مسلم (حديث رقم ٩٥).

نسد منه خصما إلا انفجر علينا خصم ما ندرى كيف نأتى له(١)» يعنى يوم صفين.

وقال ذلك سهل يوم صفّين لما خرجت الخوارج على عليّ حين أمر بمصالحة معاوية وأصحابه.

وهذه الأخبار الصحيحة هي باتفاق أهل العلم بالحديث في عُمرة الحديبية تبيّن اختصاص أبي بكر [بمنزلة]" من الله ورسوله لم يشركه فيها أحد من الصحابة: لا عمر، ولا على، ولا غيرهما، وأنه لم يكن فيهم أعظم إيماناً وموافقةً وطاعة لله ورسوله منه، ولا كان فيهم من يتكلُّم بالشوري قبله.

فإن النبي صلى الله عليه / وسلم كان يصدر عن رأيه وحده في الأمور العظيمة، وإنه [كان] " يبدأ بالكلام بحضرة النبي صلى الله عليه وسلم معاونة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، كما كان يفتى بحضرته وهو يقرُّه على ذلك، ولم يكن هذا لغيره.

> فإنه لما جاء النبي صلى الله عليه وسلم جاسوسه الخزاعي، وأخبره أن قريشاً قد جمعوا له الأحابيش، وهي الجماعات(1) المستجمعة من

ص ۲۷۶

<sup>(</sup>١) هذه العبارات جاءت في مسلم عن سهل بن حنيف رضى الله عنه في الحديث التالي (رقم ٩٦) ١٤١٣/٤. وجاءت العبارات في الجملتين مجتمعة في المسند (ط. الحلبي) ٤/٥٨٥ ولكن مع اختلاف في الألفاظ. ونص الحديث : د . . . والله ما وضعنا سيوفنا عن عواتقنا منذ أسلمنا لأمر يفظعنا إلا أسهل بنا إلى أمر نعرفه إلا هذا الأمر ما سددنا خصما إلا انفتح لنا خصم آخره. (٢) بمنزلة : زيادة في (ب) فقط.

<sup>(</sup>٤) م: الجماعة. (٣) كان : زيادة في (م) فقط.

قبائل، والتحبش: التجمع، وأنهم مقاتلوه وصادّوه عن البيت، استشار أصحابه أهل المشورة مطلقا: هل يميل إلى ذرارى الأحابيش؟ أو ينطلق إلى مكة؟ فلما أشار عليه أبوبكر أن لا يبدأ أحداً بالقتال، فإنّا لم نخرج إلا للعمرة لا للقتال، فإن منعنا أحد (١) من (١) البيت قاتلناه، لصدّه لنا عما قصدنا، لا مبتدئين له بقتال. قال النبي صلى الله عليه وسلم: «روحوا إذاً» ثم إنه [لمّا] تكلم (١) عروة بن مسعود الثقفي \_ وهو من سادات ثقيف وحلفاء قريش \_ مع النبي صلى الله عليه وسلم كما تقدّم، وأخذ يقول له عن أصحابه: «إنهم أشواب» أي أخلاط. وفي المسند: «أوباش» يفرُّون عنك ويَدَعوك. قال له الصِّديق رضى الله عنه: «امصص بظر اللات. أنحن نفر عنه وندعه؟ فقال له عروة ولمّا يجاوبه عن هذه الكلمة: لولا يد لك عندى لم أجزك بها لأجبتك. وكان الصدِّيق قد أحسن إليه قبل ذلك، فرعى حرمته ولم يجاويه عن هذه الكلمة.

ولهذا قال / من قال من العلماء : إن هذا يدل على جواز التصريح باسم العورة للحاجة والمصلحة، وليس من الفحش المنهى عنه.

كما في حديث أبيّ بن كعب عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: TTY /1 «من سمعتموه يتعزّى بعزاء (°) الجاهلية فأعضوه هَنَ أبيه ولا تكنوا» رواه

Yo. / 5

منهاج

<sup>(</sup>١) ب: أحمد، وهو خطأ مطبعي.

<sup>(</sup>٢) ن، م: عن.

<sup>(</sup>٣) س ، ب : مبتدين.

<sup>(</sup>٤) ن،س: ثم إنه تكلم؛ م: ثم تكلم. (٥) ن، م، س: بعزى.

أحمد (')، فسمع أبى بن كعب رجلا يقول: يا فلان، فقال: اعضض أير أبيك. فقيل له في ذلك. فقال: بهذا أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم (').

ثم إنه لما صالح النبى صلى الله عليه وسلم قريشاً، كان ظاهر الصلح فيه غضاضة وضَيْم على المسلمين، وفعله النبى صلى الله عليه وسلم طاعةً لله وثقةً بوعده له، وأن الله سينصره عليهم، واغتاظ من ذلك جمهور الناس، وعزَّ عليهم، حتى عَلَى مثل عمر وعلى وسهل بن حنيف، ولهذا كبَّر عليه على رضي الله عنه (") لما مات تبييناً لفضله عَلَى غيره، يعنى سهل بن حنيف، فعلى أمره النبى صلى الله عليه وسلم أن يمحو اسمه من الكتاب، فلم يفعل، حتى أخذ النبى صلى الله عليه وسلم أوسلم الكتاب ومحاه بيده.

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضى ١/ ٥٢١. وبينت فى تعليقي مكان الحديث فى المسند وشرحت فيه الفاظه.

<sup>(</sup>۲) جاءت أحاديث عن أبي بن كعب رضى الله عنه في المسند (ط. الحلبي) ١٣٦/٥ بهذا المعنى منها رواية عتى بن ضمرة السعدى عن أبي بن كعب رضى الله عنه أن رجلا اعتزى بعزاء الجاهلية فأعضه ولم يكنه، فنظر القوم إليه، فقال للقوم: إنى أرى الذى في أنفسكم، إنى لم أستطع إلا أن أقول هذا، إن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرنا إذا سمعتم من يعتزى بعزاء الجاهلية، فأعضّوه ولا تكنّوا». وفي «النهاية في غريب الحديث» لابن الأثير مادة «عضض»: «من تعزّى بعزاء الجاهلية فأعضوه بهن أبيه ولا تكنّوا - أي قولوا له: اعضض بأير أبيك، و لا تكنّوا عن الأير بالهن تنكيلا له وتأديبا».

<sup>(</sup>٣) في جميع النسخ: علي عليه السلام.

وفى صحيح البخارى (" أنه قال لعلى : «امح رسول الله قال : لا والله لا أمحوك أبداً. فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم الكتاب، وليس يُحْسِن يكتب (")، فكتب : «هذا ما قاضى عليه محمد بن عبدالله ».

وسهل بن حنيف يقول: «لو استطعت أن أرد أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم لرددته». وعمر يناظر النبى صلى الله عليه وسلم ويقول: إذا كنّا على الحق وعدونا على الباطل، وقتلانا في الجنة وقتلاهم في النار، وأنت رسول الله حقاً، فعلام نعطى الدَّنِيَّة في ديننا، ثم إنه رجع عن ذلك وعمل له أعمالاً.

وأبوبكر أطوعهم لله ورسوله()، لم يصدر عنه مخالفة في شيء قط، بل لمًا ناظره عمر، بعد مناظرته للنبي صلى الله عليه وسلم، أجابه أبوبكر بمثل ما أجابه النبي صلى الله عليه وسلم، من غير أن يسمع جواب رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وهذا من أثين الأمور دلالةً على موافقته للنبى صلى الله عليه وسلم، ومناسبته له، واختصاصه به قولاً وعملا، وعلماً وحالا، إذ كان قوله من جنس قوله، وعمله من جنس عمله، وفي المواطن التي ظهر فيها تقدّمه عَلَى غيره في ذلك، فأين مقامه من مقام غيره؟! هذا يناظره ليردّه عن

<sup>(</sup>۱) سبق حديث البراء بن عازب قبل صفحات ( ) وسأقابل الكلام التالي عليه إن شاء الله، والرواية التالية في : البخاري ١٨٤/٣ ـ ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) عبارة دوليس يُحْسِن يكتب، ليست في البخاري، ولعلها من كلام ابن تيمية.

<sup>(</sup>٣) الكلام السابق هو ملخص لما جاء في أحاديث سابقة.

<sup>(</sup>٤) م: ولرسوله.

أمره، وهذا يأمره ليمحو اسمه فلا يمحوه، وهذا يقول: لو استطيع أن أردً أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم لرددته، وهو يأمر الناس بالحلق والنحر فيتوقفون.

ولا ريب أن الذي حملهم على ذلك حب الله ورسوله، وبغض الكفّار، ومحبتهم أن يظهر الإيمان على الكفر، وأن لا يكون قد دخل على أهل الإيمان غضاضة وضيم من أهل الكفر، ورأوا أن قتالهم لئلا يضاموا هذا الضيم أحب إليهم من هذه المصالحة التي فيها من الضيم ما فيها.

لكن معلوم وجوب تقديم النصّ على الرأى، والشرع على الهوى. فالأصل الذى افترق فيه المؤمنون بالرسل والمخالفون لهم: تقديم نصوصهم على الأراء، وشرعهم على الأهواء. وأصل الشر من تقديم الرأى على النص، والهوى (على الشرع، فمن نوَّر الله قلبه، فرأى ما في النص والشرع من الصّلاح والخير، وإلا فعليه الانقياد لنصّ رسول الله صلى الله عليه وسلم وشرعه (اليس له معارضته برأيه وهواه.

كما قال صلى الله عليه وسلم: «إنّى رسول الله (") ولست أعصيه، وهو ناصرى (أ) فبيّن أنه رسول الله، يفعل ما أمره به مرسله، لا يفعل من تلقاء

<sup>(</sup>هـ ١) : ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) ن، س: وشرع، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) وشرعه : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) م : لرسول الله . .

<sup>(</sup>٤) جاءت هذه العبارة ضمن الحديث الذي سبق ذكر نصه قبل صفحات (١٩ه - ٧٠٠).

ط ۲۷٦

نفسه / وأخبر أنه يطيعه لا يعصيه، كما يفعل المتبع لرأيه (۱) وهواه، وأخبر أنه ناصره، فهو على ثقة من نصر الله، فلا يضرّه ما حصل، فإن في ضمن ذلك من المصلحة وعلو الدين ما ظهر بعد ذلك، وكان هذا فتحا مُبيناً في الحقيقة، وإن كان فيه ما لم يعلم حُسن ما فيه كثير من الناس، بل رأى ذلك ذُلاً وعجزاً وغضاضةً وضَيْما.

ولهذا تاب الذين عارضوا ذلك رضى الله عنهم، كما فى الحديث رجوع عمر، وكذلك فى الحديث أن سهل بن حُنيْف اعترف بخطئه، حيث قال: «والله ورسوله أعلم»، وجَعَل رأيهم عبرة لمن بعدهم، فأمرهم أن يتهموا رأيهم على دينهم، فإن الرأى يكون خطأ، كما كان رأيهم / يوم الحديبية خطأ، وكذلك على الذى لم يفعل ما أمره به، والذين لم يفعلوا ما أمروا به من الحلق والنحر، حتى فعل هو ذلك، قد تابوا من ذلك، والله يقبل التوبة عن عباده، ويعفو عن السيئات.

والقصة كانت عظيمة، بلغت منهم مبلغا عظيما لا تحمله عامة النفوس، وإلا فهم " خير الخلق، وأفضل الناس، وأعظمهم علما وإيمانا، وهم الذين بايعوا تحت الشجرة، وقد رضى [الله] عنهم " وأثنى عليهم، وهم السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار.

والاعتبار في الفضائل بكمال النهاية، لا بنقص البداية. وقد قصّ الله

<sup>(</sup>١) ن، س: برأیه، وهو تحریف.

<sup>(</sup>٢) س : إلا فهم؛ ب : إلا من هم . .

<sup>(</sup>٣) ن، م: وقد رضى عنهم.

علينا من توبة أنبيائه، وحسن عاقبتهم، وما آل إليه أمرهم، من عَلِيِّ الدرجات، وكرامة الله لهم، بعد أن جرت لهم أمور. ولا يجوز أن يُظنَّ بُغضهم لأجلها، إذا كان الاعتبار بكمال النهاية لا بنقص البداية.

وهكذا السابقون الأوّلون مَنْ ظن بُغضهم [لأجلها، إذا كان الاعتبار بكمال النهاية](١) كما ذكر(١)، فهو جاهل. لكن المطلوب أن الصدِّيق أكمل القوم، وأفضلهم، وأسبقهم إلى الخيرات، وأنه لم يكن فيهم من يساويه.

وهذا أمر بين لا يشك فيه إلا من كان جاهلا بحالهم مع الرسول صلى الله عليه وسلم، أو كان صاحب هوى صدّه اتباع هواه عن معرفة الحق. وإلا فمن كان له علم وعدل لم يكن عنده فى ذلك شك، كما لم يكن عند أهل العلم والإيمان شك، بل كانوا مطبقين على تقديم الصدّيق وتفضيله على من سواه، كما اتفق على ذلك علماء المسلمين وخيارهم، من الصحابة والتابعين وتابعيهم، وهو مذهب مالك وأصحابه، والشافعى وأصحابه، وأحمد وأصحابه، وداود وأصحابه، والثورى وأصحابه، والأوزاعى وأصحابه، والليث وأصحابه، وسائر العلماء الذين لهم فى والأوزاعى وأصحابه، والليث وأصحابه، وسائر العلماء الذين لهم فى الأمة لسان صدق.

ومن ظن أن مخالفة من خالف أمر الرسول يوم الحديبية \_ أو غيره \_ لم تكن من الذنوب التي تجب التوبة منها فهو غالط. كما قال من أخذ يعتذر

<sup>1)</sup> ما بين المعقوفتين ساقط من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٢) ن،م،س: لما ذكر.

لمن خالف أمره عذراً يقصد به (١) رفع الملام: بأنهم إنما تأخّروا عن النحر والحلق لأنهم كانوا ينتظرون النسخ ونزول الوحى بخلاف ذلك.

وقول من يقول: إنما تخلّف من تخلّف عن طاعته: إما تعظيما لمرتبته أن يمحو اسمه، أو يقول: مراجعة من راجعه في مصالحة المشركين إنما كانت قصداً، لظهور أهل الإيمان على الكفر، ونحو ذلك.

فيقال: الأمر الجازم من الرسول صلى الله عليه وسلم الذى أراد به الإيجاب، موجب لطاعته باتفاق أهل الإيمان. وإنما نازع فى الأمر المطلق بعض الناس لاحتمال أنه ليس بجازم أراد به الإيجاب. وأما مع ظهور الجزم والإيجاب، فلم يسترب أحد فى ذلك.

ومعلوم أن أمره بالنحر والحلق كان جازما، وكان مقتضاه الفعل على الفور، بدليل أنه ردّده ثلاثا، فلما لم يقم أحد، دخل على أم سلمة فذكر لها ما لقى من الناس، ورُوى أنه غضب وقال: «مالى لا أغضب، وأنا آمر بالأمر فلا" يُتّبع»".

وروى أنه قال ذلك لمّا أمرهم بالتحلل في حجة الوداع.

<sup>(</sup>۱) س: لمن خالف أمر عذر ما يقصد به ؛ ب: لمن خالف أمره عذراً ما يقصد به . وسقطت «به» من (م) . (۲) ن : س ، ب : ولا .

<sup>(</sup>٣) الحديث عن البراء بن عازب رضى الله عنه فى : سنن ابن ماجة ٩٩٣/٢ (كتاب المناسك، باب فسخ الحج) ونصه : خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه فأحرمنا بالحج، فلما قلمنا مكة قال : «اجعلوا حجتكم عمرة» فقال الناس : يارسول الله قد أحرمنا بالحج، فكيف نجعلها عمرة؟ قال : «انظروا ما آمركم به فافعلوا» فردوا عليه القول، فغضب، فانطلق، ثم دخل على عائشة غضبان، فرأت الغضب فى وجهه، فقالت : من أغضبك؟ أغضبه الله ! قال : «ومالى لا أغضب، وأنا آمرا أمرا فلا أتبع؟» والحديث فى المسند (ط . الحلبى) ٤٧٨٦/٤.

س ، ب مسن التحلل ومعلوم أن الأمر بالتحلل (١) بهذه العمرة التي أحصروا فيها كان أوكد من الأمر بالتحلل في حجة الوداع.

وأيضا فإنه كان محتاجا إلى محو اسمه من الكتاب ليتم الصلح، ولهذا محاه بيده. والأمر بذلك كان جازما. والمخالف لأمره إن كان متأوّلا فهو ظانٌ أن هذا لا يجب، لما فيه من قلة احترام الرسول صلى الله عليه وسلم، أو لما فيه من انتظار العمرة وعدم إتمام ذلك الصلح. فحسب المتأول أن يكون مجتهدا مخطئا، فإنه مع جزم النبي صلى الله عليه وسلم وتشكّيه ممن لم يمتشل أمره، وقوله: «مالى لا أغضب وأنا آمر بالأمر" ولا أتبع "» لا يمكن تسويغ المخالفة، لكن هذا مما تابوا منه كما تابوا من غيره.

فليس لأحد أن يثبت عصمة من ليس بمعصوم، فيقدح بذلك في أمر المعصوم صلى الله عليه وسلم، كمافعل ذلك في توبة من تاب، وحصل له بالذنب نوع من العقاب، فأخذ ينفى عن الفعل ما يوجب الملام، والله قد لامه لوم المذنبين (")، فيزيد تعظيم البشر، فيقدح (") في رب العالمين (").

<sup>(</sup>١) س، ب: من التحلل.

<sup>(</sup>Y) م: ولمَّا.

 <sup>(</sup>٣) س ، ب : بالمعروف. (٤) م : فلا أتّبع. (٥) م : ولا يمكن.

<sup>(</sup>٦) أي الله تعالى لام من فعل الدنب لوم المذنبين، ثم تاب المذنب عن ذلك الذنب.

<sup>(</sup>٧) س ، ب : فيقل.

<sup>(</sup>٨) أى أن هذا الذى يثبت عصمة من ليس بمعصوم، يزيد تعظيم هذا الذنب من البشر، ويقدم بذلك في الله تعالى، إذ إنه لا يعتبر أمر الله له ونهيه، ويعد المذنب غير مذنب.

YOY / 2

ومن عَلِم أَن الاعتبار بكمال النهاية، وأَن التوبة / تنقل العبد إلى مرتبة أكمل مما كان عليه، عَلِم أَن ما فعله الله بعباده المؤمنين كان من أعظم نعمة الله عليهم.

ص ۳۷۷

وأيضا ففى / المواضع التى لا يكون مع النبى صلى الله عليه وسلم من أكابر الصحابة إلا واحد، كان يكون هو ذلك الواحد، مثل سفره فى الهجرة، ومقامه يوم بدر فى العريش: لم يكن معه فيه إلا أبوبكر، ومثل خروجه إلى قبائل العرب يدعوهم إلى الإسلام، كان يكون معه من أكابر الصحابة أبوبكر.

وهذا الاختصاص فى الصحبة لم يكن لغيره باتفاق أهل المعرفة بأحوال النبى صلى الله عليه وسلم. وأما من كان جاهلا بأحوال النبى صلى الله عليه وسلم أو كذَّابا، فذلك يخاطب(١) خطاب مثله.

فقوله تعالى فى القرآن: ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ ﴾ [سورة التوبة: ٤٠] لا يختص بمصاحبته فى الغار، بل هو صاحبه المطلق، الذي كَمُل [في] الصحبة "كمالًا لم يشركه فيه غيره، فصار مختصاً بالأكملية "من الصحبة.

كما في الحديث الذي رواه البخاري، عن أبي الدرداء، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «أيها الناس اعرفوا لأبي بكرحقه؛ فإنه لم

<sup>(</sup>١) س: أو كذابا يخاطب؛ ب: أو كذابا فيخاطب.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: كمل الصحبة...

<sup>(</sup>٣) م: بالأهلية.

يسؤنى قط. أيها الناس إنى راض عن عمر وعثمان وعلى وفلان وفلان»(١).

فقد تبين أن النبى صلى الله عليه وسلم [خصَّه] دون غيره، مع أنه قد جعل غيره من أصحابه أيضا، لكن خصَّه بكمال الصحبة.

ولهذا قال من قال من العلماء: إن فضائل الصدِّيق خصائص لم يشركه فيها غيره.

ومن أراد أن يعرف فضائلهم ومنازلهم عند النبى صلى الله عليه وسلم، فليتدبر الأحاديث الصحيحة التى صححها أهل العلم بالحديث، الذين كملت خبرتهم بحال النبى صلى الله عليه وسلم، ومحبتهم له، وصدقهم في التبليغ عنه، وصار هواهم تبعاً لما جاء به، فليس لهم غرض إلا معرفة ما قاله، وتمييزه عمّا يُخلط بذلك من كذب الكاذبين، وغلط الغالطين. كأصحاب الصحيح، مثل: البخاري، ومسلم، والإسماعيلي،

<sup>1)</sup> لم أجد الحديث بهذه الألفاظ في البخارى، ولكن جاء في السيرة النبوية لابن كثير (تحقيق الأستاذ مصطفى عبدالواحد) ٤ ٢٦/٤ وقال الطبراني : حدثنا على بن اسحاق الوزير الأصبهاني، حدثنا على بن محمد المقدّمي، حدثنا محمد بن عمر بن على المقدمي، حدثنا على بن محمد بن يوسف بن شبان بن مالك بن مسمع، حدثنا سهل بن المقدمي، حدثنا على بن محمد بن يوسف بن شبان بن مالك بن مسمع، حدثنا سهل بن حنيف بن سهل بن مالك أخى كعب بن مالك، عن أبيه عن جده، قال : لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة من حجة الوداع صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال : «أيها الناس إن أبا بكر لم يسؤني قط، فاعرفوا ذلك له . أيها الناس إنى عن أبى بكر وعمر وعثمان وعلى وطلحة والزبير وعبدالرحمن بن عوف والمهاجرين الأولين راض فاعرفوا ذلك لهم».

<sup>(</sup>٢) خصه : ساقطة من (ن)، (م)، (س). ومكانها في (س) بياض.

والبرقاني، وأبي نُعيم، والدارقطني، ومثل صحيح ابن خزيمة، وابن منده (۱)، وأبي حاتم البُستي، والحاكم.

وما صححه أثمة أهل الحديث [الذين] " هم أجل من هؤلاء أو مثلهم"، من المتقدمين والمتأخرين، مثل: مالك، وشعبة، ويحيى بن سعيد، وعبدالرحمن بن مهدي، وابن المبارك، وأحمد، وابن معين، وابن المديني، وأبى حاتم، وأبى زرعة الرازيين، وخلائق لا يحصى عددهم إلا الله تعالى.

فإذا تدبّر العاقل الأحاديث الصحيحة الثابتة عند هؤلاء وأمثالهم، عرف الصدق من الكذب؛ فإن هؤلاء من أكمل الناس معرفة بذلك، وأشدهم رغبة في التمييز بين الصدق والكذب، وأعظمهم ذباً عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فهم المهاجرون إلى سنته وحديثه، والأنصار له في الدين، يقصدون ضبط ما قاله وتبليغه للناس، وينفون عنه ما كذبه الكذّابون أ، وغلط فيه الغالطون. ومَنْ شَركهم في علمهم عَلِم ما قالوه، وعَلِم بعض قدرهم، وإلا فليسلّم القوس إلى باريها، كما يسلّم إلى الأطباء طبهم، وإلى النحاة نحوهم، وإلى الفقهاء فقههم، وإلى أهل الحساب حسابهم، مع أن جميع هؤلاء قد يتّفقون على خطأ في

<sup>(</sup>١) م: وابن منك وابن المديني.

<sup>(</sup>٢) الذين: زيادة في (ب) فقط.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: وأمثالهم.

<sup>(</sup>٤) ن، م: الكاذبون.

صناعتهم، إلا الفقهاء فيما() يُفتون به من الشرع، وأهل الحديث فيما يفتون به من النقل، فلا يجوز أن يتفقوا على التصديق بكذب، ولا على التكذيب بصدق، بل إجماعهم معصوم في التصديق والتكذيب بأخبار النبي صلى الله عليه وسلم، كما أن إجماع الفقهاء معصوم (١) في الإخبار عن الفعل، بدخوله في أمره أو نهيه، أو تحليله أو تحريمه.

ومن تأمّل هذا وَجَد فضائل الصدّيق التي في الصحاح كثيرة، وهي خصائص. مثل حديث المخالّة، وحديث: إن الله معنا، وحديث: إنه أحب الرجال إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وحديث الإتيان " إليه بعده، وحديث كتابة العهد إليه بعده، وحديث تخصيصه بالتصديق(') ابتداءً والصحبة، وتركه له، وهو قوله: «فهل أنتم تاركو لي صاحبي؟»(°)، سبق في السابع وحديث دفعه عنه عقبة بن أبى معيط لمّا وضع الرداء في عنقه حتى خلصه أبوبكر، وقال: أتقتلون رجلا أن يقول ربى الله؟! وحديث استخلافه في الصلاة وفي الحج، / وصبره وثباته بعد موت النبي صلى الله عليه YOT / E وسلم، وانقياد الأمة [له](١)، وحديث الخصال التي اجتمعت فيه في يوم ، وما اجتمعت في رجل إلا وجبت له الجنة ، وأمثال ذلك.

Deligination of the Arthur

م: فما . . (1)

ن: معصومون. **(Y)** 

ن: الاثنان، وهو تحريف. (٣)

ن ، س ، ب : بالصديق. (1)

سبق هذا الحديث فيما مضى. (0)

له: ساقطة من (ن)، (م). (7)

ثم له (۱) مناقب يشركه فيها عمر، كشهادته بالإيمان له ولعمر، وحديث على حيث يقول: كثيرا ما كنت أسمع النبى صلى الله عليه وسلم يقول: وخرجت أنا وأبوبكر وعمر، ودخلت أنا وأبوبكر وعمر، وحديث استقائه من القليب، وحديث البقرة التي يقول فيها النبى صلى الله عليه وسلم: «أومن بها أنا وأبوبكر وعمر» (۱) وأمثال ذلك.

سبق ۷/ ۱

ظ ۲۷۷

منهاج وأما مناقب على التي في الصحاح فأصحها قوله يوم خيبر: «لأعطين 1 124 الراية رجلا يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله(١٠). وقوله في غزوة . 227 / 2 2. /0 تبوك: «ألا ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى منهاج ٤/ ٢٣٧ بعدى، ("). ومنها دخوله في المباهلة (") وفي الكساء (")، ومنها قوله: «أنت مني وأنا منك ه<sup>(۱)</sup>. وليس في شيء من ذلك خصائص. وحديث «لا سبق منهاج ۷/ يحبّني / إلا مؤمن ولا يبغضني إلا منافق، ("). ومنها ما تقدّم من حديث منهاج الشورى، وإخبار عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم توفى وهو راض عن ٠٣٠ /٤ 7-- 10

عثمان وعلى وطلحة والزبير وسعد وعبدالرحمن (١٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) م : وله

٧) سبق هذا الحديث فيما مضى .

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيما مضى.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيما مضى ٤/ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٥) سبق هذا الحديث فيما مضى ٤٤٢/٤.

<sup>(</sup>٦) سبق هذا الحديث فيما مضى .

<sup>(</sup>٧) تقدم هذا الحديث.

<sup>(</sup>٨) مضى هذا الحديث ٢٤/٤.

<sup>(</sup>٩) مضى هذا الحديث ٤/ ٢٩٦ (ج).

<sup>(</sup>۱۰) سبق الحديث ٥٩/٥ ـ ٢٠، ٦/

فمجموع ما فى الصحيح لعلى نحو عشرة أحاديث، ليس فيها ما يختص به. ولأبى بكر فى الصحاح<sup>(۱)</sup> نحو عشرين حديثا أكثرها ، في الصحيح خصائص.

وقول من قال: صح لعلى من الفضائل ما لم يصح لغيره، كذب لا يقوله أحمد ولا غيره" من أثمة الحديث، لكن قد يقال: رُوى له ما لم س، برهبره يُرو لغيره، لكن أكثر ذلك من نقل من عُلم كذبه أو خطؤه. ودليل واحد صحيح المقدمات سليم عن المعارضة، خير من عشرين دليلا مقدماتها ضعيفة، بل باطلة، وهي معارضة بأصح منها يدل على نقيضها.

والمقصود هنا بيان اختصاصه فى الصحبة الإيمانية بما لم يشركه مخلوق، لا فى قدرها ولا فى صفتها ولا فى نفعها"، فإنه لو أحصى الزمان الذى كان يجتمع فيه أبوبكر بالنبى صلى الله عليه وسلم، والزمان الذى كان يجتمع به فيه عثمان أو على "أو غيرهما من الصحابة، لوجد ما يختص به أبوبكر أضعاف ما اختص به واحد منهم، لا أقول ضعفه ".

وأما المشترك بينهم فلا يختص به واحد.

وأما كمال معرفته ومحبته للنبي صلى الله عليه وسلم وتصديقه له، فهو

<sup>(</sup>١) م: في الصحيح.

<sup>(</sup>٢) س، ب: وغيره.

<sup>(</sup>٢) س: بعضها؛ ب: نوعها.

<sup>(</sup>٤) م: الذي كان يجتمع فيه عمر أو على.

<sup>(</sup>٥) ن ، س ، ب : ضعيفة ، وهو تحريف .

مبرّز في ذلك على سائرهم تبريزاً باينهم فيه مباينة لا تخفى على من كان له معرفة بأحوال القوم، ومن لا معرفة له بذلك لم تُقبل شهادته.

وأما نفعه للنبي صلى الله عليه وسلم ومعاونته له على الدين فكذلك.

فهذه الأمور التى هي مقاصد الصحبة ومحامدها، التى بها يستحق الصحابة (۱) أن يُفضَّلوا بها على غيرهم، لأبى بكر فيها من الاختصاص بقدرها ونوعها وصفتها وفائدتها ما لا يشركه فيه أحد.

اعتقد منهاج ۷/ ۲۲۸ او ۲۲۹

ویدل علی ذلك ما رواه البخاری عن أبی الدرداء، قال: كنت جالسا عند النبی صلی الله علیه وسلم إذ أقبل أبوبكر آخذاً بطرف ثوبه حتی أبدی عن ركبتیه، فقال النبی صلی الله علیه وسلم: «أما صاحبكم فقد غامر فسلم». وقال: إنّی كان بینی وبین ابن الخطاب شیء، فأسرعت إلیه، ثم ندمت، فسألته أن یغفر لی، فأبی علی، فأقبلت إلیك"، فقال: «یغفر الله لك یا أبابكر» ثلاثا. ثم إن عمر ندم، فأتی منزل أبی بكر، فسأل: أثم أبوبكر؟ قالوا: لا. فأتی النبی صلی الله علیه وسلم، فجعل وجه النبی صلی الله علیه وسلم، فجعل وجه النبی صلی الله علیه أبوبكر، فجثا علی ركبتیه، وقال: یا رسول الله، والله أنا كنت أظلم. مرتین. فقال رسول الله صلی الله علیه وسلم: «إن الله بعثنی إلیكم مرتین. فقال أبوبكر: صدق. وواسانی بنفسه وماله، فهل أنتم تاركولی صاحبی» مرتین. فما أوذی بعدها".

<sup>(</sup>۱) م: التى بها يستحق الصحبة، ب: ويستحق الصحابة، ن، س: تستحق الصحابة ولعل الصواب ما أتيه. (۲) ن، م، س: فاقبلت إليه.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيما مضى ٧٧٨/٧ ـ ٢٧٩.

وفى رواية: كانت بين أبى بكر وعمر محاورة، فأغضب أبوبكر عمر "، فانصرف عنه عمر مغضبا، فاتبعه أبوبكر يسأله أن يغفر له، فلم يفعل، حتى أغلق بابه فى وجهه، فأقبل أبوبكر إلى النبى صلى الله عليه وسلم . . الحديث . قال: وغضب النبى صلى الله عليه وسلم . وفيه: «إنّى قلت يا أيها الناس: إنى رسول الله إليكم جميعا، فقلتم: كذبت . / وقال أبوبكر: صدقت» ".

فهذا الحديث الصحيح فيه تخصيصه بالصحبة في قوله: «فهل أنتم تاركولي صاحبي؟» وبيَّن فيه من أسباب ذلك: أن الله لمَّا بعثه إلى الناس قال: «إني رسول الله إليكم جميعا». قالوا كذبت. وقال أبوبكر: صدقت. فهذا يبيّن فيه أنه لم يكذّبه قط، وأنه صدّقه (٣) حين كذّبه الناس طُرًّا.

وهذا ظاهر في أنه صدّقه قبل أن يصدّقه أحدٌ من الناس الذين بلّغهم الرسالة، وهذا (١) حق؛ فإنه أول ما بُلِّغ الرسالة فآمن (٩).

وهذا موافق لما رواه مسلم عن عمرو بن عبسة ، قلت: يا رسول الله من معك على هذا الأمر؟ قال: «حرَّ وعبد» ومعه يومئذ أبوبكر وبلال(٢٠).

<sup>(</sup>١) س : فأغضب أبا بكر؛ ب : فأغضبه أبو بكر.

<sup>(</sup>٢) هذه الرواية في البخاري ٩٠/٦ ـ ٦٠ وسبق الإشارة إليها في الجزء السابق (ص

م : صلّق.

ع م: فهذا.

<sup>· · · · · ( • )</sup> 

<sup>(</sup>٥) ب: آمن.

ج) هذا جزء من حديث طويل عن أبي أمامة عن عمرو بن عبسة رضي الله عنهما في : مسلم

وأما خديجة وعلى وزيد، فهؤلاء كانوا من عيال النبى صلى الله عليه وسلم وفي بيته، وخديجة عرض عليها أمره لما فجأه الوحى، وصدّقته ابتداء قبل أن يُؤمر بالتبليغ، وذلك قبل أن يجب الإيمان به، فإنه إنما يجب اذا بَلّغ الرسالة، فأول من صدّق به بعد وجوب الإيمان به أبوبكر من الرجال، فإنه لم يجب عليه أن يدعو عليّاً إلى الإيمان، لأن عليّاً كان صبيّاً، والقلم عنه مرفوع.

ولم يُنقل أن النبى صلى الله عليه وسلم أمره بالإيمان وبلَّغه الرسالة قبل يأمر أبابكر ويبلّغه، ولكنه كان في بيت النبى صلى الله عليه وسلم، فيمكن أنه آمن به لمَّا سمعه يخبر خديجة وإن كان لم يبلّغه، فإن ظاهر قوله: «يا أيها الناس إنى أتيت اليكم، فقلت: إنى رسول الله إليكم، فقلتم: كَذَبت. وقال أبوبكر: صدقت، كما في الصحيحين(١٠)، يدلّ على أن كل من بلّغه الرسالة كذَّبه أولا إلا أبابكر.

ومعلوم أن خديجة وعليًا وزيداً كانوا في داره، وخديجة لم تكذّبه، فلم تكن داخلةً فيمن بُلِّغ.

<sup>1997 (</sup>كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب إسلام عمرو بن عبسة) وأوله: ... عن أمامة قال عمرو بن عبسة السُّلَمى: وكنت وأنا في الجاهلية أظن أن الناس على ضلالة .. الحديث وفيه: فقلت له: ما أنت ؟ قال: «أنا نبيّ » ... وفيه: قلت له: فمن معك على هذا ؟ قال: «حر وعبد» (قال: ومعه يومثذ أبوبكر وبلال ممن آمن معه .. والحديث أيضا في: سنن النسائي ٢٨٣/١ - ٢٨٤ (كتاب مواقيت الصلاة، باب إماحة الصلاة إلى أن يصلى الصبح) ؛ سنن ابن ماجة ٢/٤٣٤ (كتاب إقامة الصلاة، باب ما جاء في أي ساعات الليل أفضل) ؛ المسند (ط. الحلبي) ١١١/٤ - ١١٣ ، ١١٣ -

وقوله في حديث عمرو بن عبسة: قلت: يا رسول الله من معك على هذا الأمر؟ قال: «حر وعبد»(١).

والذى فى صحيح مسلم موافق لهذا، أى اتبعه من المبلَّغين المدعوين، / ثم ذكر قوله: «وواسانى بنفسه وماله» (١) وهذه خاصّة لم ص ٣٧٨ يشركه فيها أحد.

منهاج ۲۲ /**٤** ۱۹ /0 وقد ذكر هذا [النبى] صلى الله عليه وسلم فى أحاديث المخالة التى هى متواترة عنه. كما فى الصحيحين عن أبى سعيد الخدرى أن النبى صلى الله عليه وسلم جلس على المنبر فقال: «إن عبداً خيره الله بين أن يؤتيه من زهرة الحياة الدنيا وبين ما عنده، فاختار ما عنده» فبكى أبوبكر، وقال: فديناك بآبائنا وأمهاتنا. قال: فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم هو المخير، وكان أبوبكر أعلمنا به. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن من أمن الناس على فى صحبته وماله أبوبكر أ، ولو كنت متخذا خليلاً لاتخذت أبابكر خليلا، ولكن أخوة الإسلام، لا يبقين فى المسجد خوخة إلا خوخة أبى بكر». وفى رواية للبخارى أن «لو كنت متخذا خليلا غير ربى (الا لا تخذت أبابكر خليلا، ولكن أخوة الإسلام ولكن أخوة الإسلام متخذا خليلا غير ربى (الا لا تخذت أبابكر خليلا، ولكن أخوة الإسلام متخذا خليلا غير ربى (الا لا تخذت أبابكر خليلا، ولكن أخوة الإسلام متخذا خليلا غير ربى (الا لا تخذت أبابكر خليلا، ولكن أخوة الإسلام متخذا خليلا غير ربى (الا لا تخذت أبابكر خليلا، ولكن أخوة الإسلام متخذا خليلا غير ربى (الا لا تخذت أبابكر خليلا، ولكن أخوة الإسلام متخذا خليلا غير ربى (الهند الله عليه اللهند اللهند اللهند المتخذا خليلا غير ربى (الهند اللهند الناس اللهند الهند اللهند ا

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث قبل قليل

<sup>(</sup>٢) في الحديث قبل السابق الذي مضى

<sup>(</sup>٣) النبي: ساقطة من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٤ - ٤) : زيادة في (ن) فقط.

<sup>(</sup>a) من: ساقطة من (م)، (ب).

<sup>(</sup>٦) م: لوكنت متخذاً من أمتى خليلا لاتخذت. . .

ومودته». "وفى رواية: «إلا خلة الاسلام» وفيه: «قال: فعجبنا له. وقال الناس: انظروا إلى هذا الشيخ يخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن عبد خيّره الله بين أن يؤتيه الله من زهرة [الحياة]() الدنيا وبين ما عنده، وهو يقول: فديناك بآبائنا وأمهاتنا. وفي رواية: «وبين ما عنده فاختار ما عنده». وفيه فقال: «لا تبكِ إن أمنّ الناس على في صحبته وماله أبوبكر، ولو كنت متخذا من أمتى خليلا لاتخذت أبابكر، ولكن أخوة الإسلام ومودّته لا يبقين في المسجد باب إلا سدّ إلا باب أبى بكر»().

وروى البخارى من حديث ابن عباس قال: خرج النبى صلى الله عليه وسلم فى مرضه الذى مات فيه عاصباً رأسه بخرقة، فقعد على المنبر، فحمد الله وأثنى عليه، وقال: «إنه ليس أحدٌ من الناس أمنّ على فى نفسه وماله من أبى بكر بن أبى قحافة، ولو كنت متخذاً من الناس خليلا لاتخذت أبابكر خليلا، ولكن خلة الاسلام أفضل، سدّوا عنى كل خوخة فى هذا المسجد غير خوخة أبى بكر».

وفي رواية: «لو كنت متخذاً من هذه الأمة خليلا لاتخذته، ولكن أخوة الاسلام أفضل».

وفي رواية: (ولكن أخي وصاحبي).

ورواه البخاري عن ابن الزبير قال: قال رسول الله صلى الله عليه

الإسلام

<sup>(</sup>٠-٠) مابين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) الحياة: ساقطة من (ن).

<sup>(</sup>٢) سبق الكلام على هذا الحديث فيما مضى ١٢/١ - ١٣٥ وانظر أيضا.

وسلم: «لو كنت متخذاً من هذه الأمة خليلًا ("لاتخذته» يعنى أبابكر.

ورواه مسلم عن ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال:

/ «لــوكنت متخــذا خليلا" لاتخـذت أبـابكـر خليلا، ولكن أخى ٤/ ٢٠٥ وصاحبى، وقد اتخذ الله صاحبكم خليلا».

وفى رواية: «لو كنت متخذا من أهل الأرض خليلا لاتخذت ابن أبى قحافة، ولكن صاحبكم خليل الله».

وفى أخرى: «ألا إنى أبرأ إلى كل خل من خله (''، ولو كنت متخذا خليلا لاتخذت أبابكر خليلا، إن صاحبكم خليل الله ('').

فهذه النصوص كلها مما تبيّن اختصاص أبى بكر من فضائل الصحبة ومناقبها والقيام [بها] وبحقوقها الله بما لم يشركه فيه أحد، حتى استوجب أن يكون خليله دون الخلق، لو كانت المخالّة ممكنة.

وهذه النصوص صريحة بأنه أحب الخلق إليه، وأفضلهم عنده. كما صرّح بذلك في حديث عمرو بن العاص أن النبي صلى الله عليه وسلم بعثه على جيش ذات السلاسل، قال: «فأتيته فقلت: أي الناس أحب إليك؟ قال: «عائشة» قلت' فمن الرجال؟ قال: «أبوها» قلت: ثم من؟ قال: «عمر» وعدَّ رجالا». وفي رواية للبخارى: «قال: فَسَكَتُ مخافة أن يجعلني آخرهم» (6).

منهاج ۲۵٤ / ۲

ن، س إلى كل

خليسل مسن

م: إلى كل خليل من خلفه

ن، س، ب

والقيام بحقوقها

خليله،

(مه): ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) ن ، س : إلى كل خليل من خليله؛ م : إلى كل خليل من خلته .

<sup>(</sup>۲) انظر ما سبق ۱ / ۱۲، ۲ ، ۲۳۲ .

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: والقيام بحقوقها .

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: قال. (٥) سبق هذا الحديث فيها مضى ٤/٣٥٤.

## ﴿فصل

ومما يبيّن من القرآن فضيلة أبى بكر فى الغار أن الله تعالى ذكر نصره لرسوله فى هذه الحال() التى يُخذل فيها عامة الخلق إلا من نصره() الله : ﴿إِذْ أَخْرَجَهُ اللَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِىَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِى الْغَارِ [سورة التوبة : ٤٠] أى أخرجوه فى هذه القلة من العدد، لم يصحبه إلا الواحد، فإن الواحد أقل ما يوجد. فإذا لم يصحبه إلا واحد دلّ على أنه فى غاية القلّة.

ثم قال: ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ [سورة التوبة: ٤٠] وهذا يدلّ على أن صاحبه كان مشفقا عليه محباً له ناصراً له حيث حزن، وإنما يحزن الإنسان حال الخوف على من يحبّه، وأما عدوه فلا يحزن إذا انعقد سبب هلاكه.

فلو كان أبوبكر مبغضا كما يقول المفترون لم يحزن ولم ينه عن الحزن، بل كان يضمر الفرح والسرور، ولا كان الرسول يقول له: «لا تحزن إن الله معنا».

فإن قال المفترى: إنه خَفِيَ على الرسول حاله لمّا أظهر له الحزن، وكان في الباطن مبغضا.

<sup>(</sup>١) م: الحالة

<sup>(</sup>٢) م: نصر.

<sup>(</sup>٣) ن، م: مبغضاله.

قيل له: فقد قال: «إن الله معنا» فهذا إخبار بأن الله معهما [جميعا] بنصره"، ولا يجوز للرسول أن يخبر بنصر الله لرسوله وللمؤمنين وأن الله" معهم، ويجعل" ذلك في الباطن منافقا، فإنه معصوم في خبره عن الله، لا يقول عليه إلا الحق، وإن جاز أن يخفي عليه حال بعض الناس فلا يعلم أنه منافق، كما قال: / ﴿وَمِمَّنْ حَوْلَكُم مِّنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ ظ٨٣٧ أَهْم ل الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النَّفَاقِ لا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ ﴿ [سورة التربة: ١٠١]، فلا يجوز أن يُخبر عنهم بما يدلُ على إيمانهم.

ولهذا لمّا جاءه المخلّفون عام تبوك، فجعلوا يحلفون ويعتذرون، وكان يقبل علانيتهم، ويكل سرائرهم إلى الله، لا يصدّق أحداً منهم، فلما جاءه كعب وأخبره بحقيقة أمره (")، قال: «أما هذا فقد صَدّق» أو قال: «صدقكم» (").

وأيضا فإن سعد بن أبى وقاص لما (" قال للنبى صلى الله عليه وسلم: «أعطيت فلانا وفلانا، وتركت فلانا وهو (" مؤمن قال: «أو مسلم » مرتين أو ثلاثا (")، فأنكر عليه إخباره بالإيمان، ولم يعلم منه إلا ظاهر الإسلام.

<sup>(</sup>١) ن: فهذا إخبار أن الله معنا بنصره؛ س، ب: فهذا إخبار أن الله معنا.

<sup>(</sup>٢) س، ب: والله . . (٣)

<sup>(</sup>٤) ن، م: أمرهم.

<sup>(</sup>٥) سبق الكلام على حديث كعب بن مالك فيما مضى ٢/٤٣٣.

<sup>(</sup>٦) لما: ساقطة من (س)، (ب). (V) ن، م: هو.

<sup>(</sup>A) الحديث عن سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه فى: سنن أبى داود ٢٠٤/٤ - ٣٠٥ ( (كتاب السنة، باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه)؛ سنن النسائى ١٠٣/٨ - ١٠٤ ( (كتاب الإيمان وشرائعه، باب تأويل قوله عز وجل: قالت الأعراب آمنا...) وانظر الحديث بمعناه فيما مضى ١٠٤٠ - ٦٥.

فكيف يشهد لأبى بكر بأن الله معهما وهو لا يعلم ذلك؟ والكلام بلا علم لا يجوز.

وأيضا فإن الله أخبر بهذا عن الرسول إخبار مقرر له، لا إخبار منكر له، فعُلم أن قوله: «إن الله معنا» من الخبر الصدق الذي أمره الله به ورضيه، لا مما() أنكره وعابه.

وأيضا فمعلوم أن أضعف الناس عقلاً لا يخفى عليه حال من يصحبه فى مثل هذا السفر، الذى يعاديه فيه الملأ الذين هو بين أظهرهم (")، ويطلبون قتله، وأولياؤه هناك لا يستطيعون نصره، فكيف يصحب واحداً ممن يظهر له موالاته دون غيره، وقد أظهر له هذا حزنه، وهو مع ذلك عدو له فى الباطن، والمصحوب يعتقد أنه وليه، وهذا لا يفعله إلا أحمق الناس وأجهلهم.

فقبّح الله من نَسَبَ رسوله، الذي هو أكمل الخلق عقلا وعلما وخبرة، إلى مثل هذه الجهالة والغباوة.

ولقد بلغني عن ملك المغول خُدَابَنْدَه (٢) الذي صنَّف له هذا الرافضي

<sup>(</sup>١) ن، م، س: ممن، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) م: الذين هم أظهرهم، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س، ب: خربنداه. والمثبت هو الذي في (ك) ص٧٧ (م). وهو ألجايتوخدابنده، وسبق الكلام عليه في مقدمة هذا الكتاب. وانظر أيضا مقالة كرامرز في: دائرة المعارف الإسلامية، وقد ذكر فيها: «ولقب في شبابه وخَرْبُنْدَة» وهناك تفاسير مختلفة لهذا اللقب. . . على أن بلوشيه . . . يقول إن : خربنده كلمة مغولية معناها الثالث . . . وقد عهدته أمه أرك خاتون خُدابنده . . . ».

كتابه هذا في الإمامة أن الرافضة لمّا صارت تقول له مثل هذا الكلام: إن أبابكر كان يبغض النبي صلى الله عليه وسلم وكان عدوه، ويقولون: / مع هذا: إنه صحبه في سفر الهجرة، الذي هو أعظم الأسفار، خوفاً. ٤/ ٢٥٦ قال كلمة تلزم عن قولهم الخبيث، وقد برّاً الله رسوله منها، لكن ذكرها على من افترى الكذب الذي أوجب أن يُقال في الرسول مثلها، حيث قال: «كان قليل العقل».

ولا ريب أن من فعل ما قالته الرافضة فهو قليل العقل. وقد برًا الله رسوله وصدِّيقه من كذبهم، وتبين أن قولهم يستلزم القدح في الرسول.

## ﴿فصــل﴾

ومما يبيّن أن الصحبة فيها خصوص وعموم، كالولاية والمحبة والإيمان وغير ذلك من الصفات التي يتفاضل فيها الناس في قدرها ونوعها وصفتها، ما أخرجاه في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري، قال: كان بين خالد بن الوليد وبين عبدالرحمن بن عوف شيء، فسبة خالد، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تسبّوا أحداً من أصحابي، فإن أحدكم لو أنفق مثل أحد ذهباً ما أدرك مُدَّ أحدهم ولا / نصيفه». انفرد مسلم بذكر خالد وعبدالرحمن "دون البخاري" فالنبي

ص ۳۷۹

<sup>(</sup>١) ن: خالد بن عبدالرحمن؛ م: خالد لعبدالرحمن.

<sup>(</sup>۲) سبق الكلام على هذا الحديث فيما مضى ٢ / ٢٠ ـ ٢١ . وهذه الرواية التى انفرد بها مسلم عن أبي سعيد الخدرى رضى اة عنه في مسلم ٤ /١٩٦٧ ـ ١٩٦٨ (حديث رقم ٢٢٢).

منهاج \$ / ۱۳ ، \$ / ۲۷۹

صلى الله عليه وسلم يقول لخالد ونحوه: لا تسبّوا أصحابى، يعنى عبدالرحمن بن عوف وأمثاله، لأن عبدالرحمن ونحوه هم السابقون الأوّلون، وهم الذين أسلموا قبل الفتح وقاتلوا، وهم أهل بيعة الرضوان، فهؤلاء أفضل وأخصّ بصحبته ممن أسلم بعد بيعة الرضوان، وهم الذين أسلموا بعد الحديبية، وبعد مصالحة النبى صلى الله عليه وسلم أهل مكة، ومنهم خالد وعمرو بن العاص وعثمان بن أبى طلحة وأمثالهم، وهؤلاء أسبق من الذين تأخر إسلامهم إلى أن فُتحت مكة وسمّوا الطلقاء، مثل سُهيّل بن عمرو(۱)، والحارث بن هشام، وأبى سفيان بن حرب، وابنيه يزيد ومعاوية، وأبى سفيان بن الحارث، وعكرمة بن أبى جهل، وصفوان بن أمية وغيرهم، مع أنه قد يكون في هؤلاء من برز بعلمه على بعض من تقدّمه كثيرا(۱)، كالحارث بن هشام "وأبى سفيان بن الحارث بعض من تقدّمه كثيرا بن الحارث بن هشام شامة بلهم ممن أسلم قبل الفتح وسهيل بن عمرو، وعلى بعض من أسلم قبلهم ممن أسلم قبل الفتح وقاتل، وكما برز عمر بن الخطاب على أكثر الذين أسلموا قبله.

والمقصود هنا أنه نهى لمن صحبه آخراً أن يسبُّ من صحبه أولاً، لامتيازهم عنهم (1) في الصحبة بما لا يمكن (2) أن يشركهم فيه، حتى قال:

<sup>(</sup>۱) ن، م، س: سهل بن عمرو. وما أثبته من (ب). وترجمة سهيل بن عمرو بن عبد شمس. العامرى رضى الله عنه فى: الإصابة ۲/۲ سمهم اليبين أنه رضى الله عنه كان من مسلمة الفتح. وذكر ابن حجر ثلاثة من الصحابة اسمهم: سهل بن عمرو، منهم سهل بن عمرو بن عبد شمس العامرى أخو سهيل، وقال عنه: «ذكر ابن سعد أنه أسلم بالفتح».

<sup>(</sup>٣) ن، م: بن الحارث بن هشام، وهو تحريف.(٤) ب: عنه.

<sup>(</sup>٥) ن، س: مما لايمكن؛ ب: بما لا يمكنه.

«لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبا ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نصيفه».

فإذا كان هذا حال الذين أسلموا من بعد الفتح وقاتلوا، وهم من أصحابه التابعين للسابقين، مع من أسلم من قبل الفتح وقاتل، وهم أصحابه السابقون، فكيف يكون حال من ليس من أصحابه بحال مع أصحابه؟!

وقوله: «لا تسبّوا أصحابى» قد ثبت فى الصحيحين من غير وجه، منها ما تقدم. ومنها ما أخرجوه فى الصحيح (' عن أبى هريرة: قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تسبّوا أصحابى، فوالذى نفسى بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا ما أدرك مُدَّ أحدهم ولا / نصيفه» (').

## ﴿فصل

وأما قول الرافضى: «يجوز أن يستصحبه معه لئلا يظهر أمره حذرا منه».

والجواب: أن هذا باطل من وجوه كثيرة لا يمكن استقصاؤها.

أحدها: أنه قد عُلم بدلالة القرآن موالاته له ومحبته لا عداوته، فبطل

الثانى: أنه قد عُلم بالتواتر المعنوى أن أبابكر كان محباً للنبى صلى الله عليه وسلم مؤمنا به، من أعظم الخلق اختصاصا به، أعظم مما تواتر

قبول الرافضي يجسور أن يستصحبه معه لثلا يظهر أمره

449/4

حِلْرا منه الرد عليه من وجوه

الوجه الأول

الوجه الثاني

<sup>(</sup>١) ن، س: ما أخرجوه في الصحيحين؛ ب: ما أخرجاه في الصحيحين.

<sup>(</sup>٢) تقدم هذا الحديث فيما مضى ٢٠/٢ ـ ٢١.

من شجاعة عنترة، ومن سخاء حاتم، ومن موالاة على ومحبته له، ونحو ذلك من التواترات المعنوية التي اتفق فيها الأخبار الكثيرة على مقصود واحد.

والشك في محبة أبى بكر كالشك في غيره وأشد. ومن الرافضة من ينكر كُوْن أبى بكر وعمر مدفونين في الحجرة النبوية. وبعض غلاتهم ينكر أن يكون هو صاحبه الذي كان معه في الغار. وليس هذا من بهتانهم ببعيد؛ فإن القوم قوم بهت، يجحدون المعلوم ثبوته (۱) بالاضطرار، ويدّعون ثبوت ما يعلم انتفاؤه بالاضطرار في العقليات والنقليات.

ولهذا قال من قال: لوقيل: من أجهل الناس؟ لقيل: الرافضة. حتى فرضها بعض الفقهاء / مسألة فقهية: فيما إذا أوصى " لأجهل الناس. قال: هم الرافضة، لكن هذه الوصية باطلة، فإن الوصية والوقف لا يكونان معصية، بل على جهة لا تكون مذمومة فى الشرع. والوقف والوصية لأجهل الناس فيه جعل " الأجهلية والبدعية موجبة للاستحقاق، فهو كما لو أوصى لأكفر الناس، أو للكفّار دون المسلمين، بحيث يجعل الكفر شرطا فى الاستحقاق، فإن هذا لا يصح.

وكون أبى بكر كان موالياً للنبى صلى الله عليه وسلم أعظم من غيره، أمر علمه المسلمون والكفّار والأبرار والفجّار حتى أنى أعرف طائفة من الزنادقة كانوا يقولون: إن دين الإسلام اتفق عليه فى الباطن النبيّ صلى

YOV / 2

<sup>(</sup>٢) م: وصي .

<sup>(</sup>١) ن: نبوته، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٤) ن، س: جهل، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: لا تكون.

الله عليه وسلم وأبوبكر وثالثهما عمر، لكن لم يكن عمر مطّلعا على سرِّهما كله، كما وقعت دعوة الإسماعيلية الباطنية والقرامطة، فكان (١٠ كل من كان أقرب إلى إمامهم [كان] (١٠ أعلم بباطن الدعوة، وأكتم لباطنها من غيره.

ولهذا جعلوهم مراتب: فالزنادقة المنافقون لعلمهم بأن أبابكر أعظم موالاةً واختصاصاً بالنبى صلى الله عليه وسلم من غيره، جعلوه ممن يطلع على باطن أمره، ويكتمه عن غيره، ويعاونه على مقصوده، بخلاف غيره.

فمن قال: إنه كان في الباطن عدوه"، كان من أعظم أهل الأرض فرية. ثم إن قائل هذا إذا قيل له مثل هذا في على، وقيل [له]": إنه كان في الباطن معادياً للنبي صلى الله عليه وسلم، وإنه كان عاجزاً في ولاية الخلفاء الثلاثة عن إفساد ملته، فلما ذهب أكابر الصحابة وبقى هو طلب حينتذ إفساد ملته وإهلاك أمته، ولهذا قتل من المسلمين خلقاً كثيرا، وكان مراده إهلاك الباقين لكن عجز، وإنه بسبب ذلك انتسب إليه النزادقة المنافقون المبغضون للرسول، كالقرامطة والإسماعيلية والنصيرية، فلا تجد عدواً للإسلام إلا وهو يستعين على ذلك بإظهار موالاة على استعانة لا تمكنه بإظهار موالاة أبي بكر وعمر.

<sup>(</sup>١) س، ب: وكان.

<sup>(</sup>٢) كان: ساقطة من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٣) س، ب: عدوا.

<sup>(</sup>٤) له: زيادة في (م).

فالشبهة في دعوى موالاة على للرسول أعظم من الشبهة في دعوى معاداة أبي بكر، وكلاهما باطل معلوم الفساد بالاضطرار، لكن الحجج الدالة على بطلان هذه الدعوى في أبي بكر أعظم من الحجج الدالة على بطلانها في حق على، فإذا كانت الحجة عَلَى موالاة على صحيحة، والحجة على معاداته باطلة، فالحجة عَلَى موالاة أبي بكر أولى بالصحة، والحجة على معاداته أولى بالبطلان.

الوجه الثالث

الوجه الثالث: أن قوله: «استصحبه حذراً من أن يظهر أمره».

كلام من هو من أجهل الناس بما وقع؛ فان أمر النبى صلى الله عليه وسلم في خروجه من مكة ظاهر، عرفه أهل مكة، وأرسلوا الطلب، فإنه في الليلة التي خرج فيها عرفوا في صبيحتها أنه خرج، وانتشر ذلك، وأرسلوا إلى أهل الطرق يبذلون الدية فيه وفي أبى بكر، بذلوا الدية لمن يأتى بأبى بكر، فأى شيء كان يخاف؟ وكون المشركين بذلوا الدية لمن يأتى بأبى بكر، دليل على أنهم كانوا يعلمون موالاته لرسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنه كان عدوهم في الباطن، ولو كان معهم في الباطن لم يفعلوا ذلك.

الوجه الرابع

الرابع: أنه إذا كان خرج ليلا، كان وقت الخروج لم يعلم به أحد، فما يصنع بأبى بكر واستصحابه (١) معه؟ .

فإن قيل: فلعله علم خروجه دون غيره؟ .

قيل: أولا: قد كان يمكنه أن يخرج في وقت لا يُشعر به، كما الله خرج

<sup>(</sup>١) س، ب: واصحابه.

<sup>(</sup>٢) ن: لايشعر به بخروجه كما؛ س، ب: لايشعر بخروجه كما. .

في وقت لم يشعر به المشركون، وكان يمكنه أن [لا] يعينه(١).

فكيف وقد ثبت فى الصحيحين أن أبابكر استأذنه فى الهجرة، فلم يأذن له حتى هاجر معه. والنبى صلى الله عليه وسلم أعلمه بالهجرة فى خلوة (٢).

ففى الصحيحين عن البراء بن عازب قال: جاء أبوبكر إلى أبى فى منزله فاشترى منه رَحْلًا، فقال لعازب ": ابعث ابنك معى يحمله إلى منزلى، فحملته، وخرج أبى معه ينتقد ثمنه، فقال أبى: يا أبابكر حدِّثنى كيف صنعتها ليلة سَرَيْتَ " مع النبي صلى الله عليه وسلم؟ قال: نعم سرينا ليلتنا كلها، ومن الغد، حتى قام قاثم الظهيرة، وخلا الطريق، فلا يمر بنا فيه أحد، / حتى رُفعت " لنا صخرة طويلة لها ظل لم تَأْتِ عليه ظ ٢٧٨ الشمس بعد، فنزلنا عندها، فأتيت الصخرة، فسوّيت / بيدى مكانا ينام ، ٢٥٨/ فيه [النبى] " صلى الله عليه وسلم فى ظلها، ثم بسطت عليه فروة " منه قلت: نم يا رسول الله، وأنا أنفُضُ لك ما حولك "، فنام رسول الله

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ أن يعينه. ونبَّه محقق (ب) على ما أثبته من إضافة ولا، لتستقيم العبارة.

<sup>(</sup>Y) یأتی تفصیل ذلك فیما یلی (انظر ص

 <sup>(</sup>٣) سأقابل النص التالي على رواية البخاري لبيان الفروق الهامة إن شاء الله.

<sup>(</sup>٤) م: سرت. وسرى وأسرى لغتان بمعنى.

<sup>(</sup>٥) ن، م: وقعت. والمثبت هو الذي في «البخاري». ورفعت لنا صخرة: أي ظهرت لأبصارنا.

<sup>(</sup>٦) النبي: ساقطة من (ن). وفي (م): رسول الله.

 <sup>(</sup>٧) المراد الفروة المعروفة التي تلبس.

<sup>(</sup>٨) في التعليق على مسلم: (أي أفتش لثلا يكون عدوي.

صلى الله عليه وسلم فى ظلها، وخرجت أنفض ما حوله، فإذا أنا براع مقبل بغنمه إلى الصخرة، يريد منها الذى أردنا، فلقيته فقلت: لمن "أنت يا غلام؟ فقال: لرجل من أهل المدينة ـ يريد مكة " ـ لرجل من قريش سمّاه، فعرفته. فقلت له: أفى غنمك لبن؟ فقال: نعم. قلت: أفتحلب لى؟ قال: نعم. فأخذ شأة، فقلت [له] " انفض الضرع من الشعر والتراب والقَذَى. فحلب لى فى قَعْب معه كُثْبة من لبن. قال: ومعى إداوة " أرتوى فيها " لرسول الله صلى الله عليه وسلم، ليشرب " منها ويتوضأ. قال: فأتيت النبى صلى الله عليه وسلم، وكرهت أن أوقظه من نومه، فوافيته قد استيقظ، فصببت على اللبن الماء حتى برد أسفله. فقلت: يا رسول الله اشرب من هذا اللبن. فشرب حتى رضيت. ثم قال: «ألم يأن للرحيل؟» قلت: بلى. فارتحلنا بعد ما زالت " الشمس، وأتبعنا سراقة بن مالك. قال: ونحن فى جَلَدٍ من الأرض " فقلت

<sup>(</sup>١) م: من..

<sup>(</sup>٢) البخارى: المدينة أو مكة.. وفي التعليق على مسلم: «المراد بالمدينة هنا مكة، ولم تكن مدينة النبي صلى الله عليه وسلم سميت بالمدينة، إنما كان اسمها يثرب.

<sup>(</sup>٣) له: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) القعب: قدح من خشب مقعّر، والكثبة هي قدر الحلبة من اللبن أو القليل منه، والإداوة كالركوة، وهي إناء صغير من جلد.

<sup>(</sup>٥) م: فيه.

<sup>(</sup>٦) س، ب: يشرب.

<sup>(</sup>٧) البخاري: ما مالت. .

 <sup>(</sup>A) في شرح مسلم: في جَلَد من الأرض أي أرض صلبة، وروى: جَدَد، وهو المستوى.
 وكانت الأرض مستوية صلبة».

يارسول الله: أتينًا (١٠). فقال: لا تحزن إن الله معنا. فدعا عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فارتطمت فرسه إلى بطنها. فقال: إنى قد علمت أنكما دعوتما على، فادعُوا الله لى، فالله لكما أن أرد عنكما الطلب، فدعا الله فنجا، فرجع لا يلقى أحداً إلا قال: قد كُفيتم ماهنا، ولا يلقى أحداً إلا رده. وقال (١٠): خذ سهماً من كنانتى، فإنك تمر بإبلى وغلمانى، فخذ منها حاجتك. فقال: (لا حاجة لى فى إبلك) قال: فقدمنا المدينة، فتنازعوا أيهم ينزل عليه. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وأنزل على بنى النجار أخوال عبدالمطلب، أكرمهم بذلك فصعد الرجال والنساء فوق البيوت، وتفرق الغلمان والخدم فى الطرق (١٠)، ينادون: يا محمد يا رسول الله، يا محمد يا رسول الله (١٠)».

وروى البخارى عن عائشة ، قالت: لم أعقل أَبَوَى قط إلا وهما يدينان الدين ، ولم يمر علينا يوم إلا يأتينا فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم طرفَى النهار: بكرةً وعشية ، فلما ابتُلى المسلمون خرج أبوبكر مهاجراً

<sup>(</sup>١) س، ب: أوتينا.

<sup>(</sup>٢) العبارات ليست في البخاري، وهي في رواية في «مسلم»، «المسند».

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: في الطريق. والمثبت من (ب)، مسلم.

<sup>(3)</sup> الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن البراء بن عازب رضى الله عنه في: البخاري الله عنه في: البخاري ٢٠١/٤ - ٢٠٢ (كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام)، ٢٠٧ - ٤ (كتاب فضائل أصحاب النبي . . ، باب مناقب المهاجرين: مناقب أبي بكر الصديق . . )؛ مسلم عضائل المحارف ٢٣٠٩ - ٢٣١١ (كتاب الزهد والرقائق، باب في حديث الهجرة . . )؛ المسند (ط. المعارف) ٢٣٠١ - ١٥٢ .

إلى الحبشة، حتى إذا بلغ برك الغماد (" لقيه ابن الدُّغُنَّة " وهو سيد القارة " فقال: أين تريد يا أبابكر؟ قال: أخْرَجنى قومى، فأنا أريد أن أسيح فى الأرض وأعبد ربى. قال ابن الدغنة: إن مثلك لا يَخْرُج ولا يُخْرَج، فإنك تُكسب المعدوم، وتصل الرحم، وتحملُ الكلُّ، وتقرى الضيف، وتعين على نوائب الحق "، وأنا لك جار، فاعبد (" ربّك ببلدك"، فارتحل ابن الدُّغُنَّة فرجع مع أبى بكر "، فطاف فى أشراف ببلدك"، فارتحل ابن الدُّغُنَّة فرجع مع أبى بكر "، فطاف فى أشراف كفّار قريش، فقال لهم: إن أبابكر لا يَخْرُج مثله ولا يُخْرَج، أتخرجون رجلًا يُكسب المعدوم، ويصل الرحم، ويحمل الكلُّ ويقرى الضيف، رجلًا يُكسب المعدوم، ويصل الرحم، ويحمل الكلُّ ويقرى الضيف،

<sup>(</sup>۱) من وفتح البارى، ۷۳۲/۷: وبرك الغماد. . . موضع على خمس ليال من مكة إلى جهة اليمن، وقال البكرى: هي أقاصى هجر، وحكى الهمداني في أنساب اليمن: هو في أقصى اليمن، والأول أولى».

<sup>(</sup>Y) ابن الدُّغُنَّة: بضم المهملة والمعجمة وتشديد النون عند أهل اللغة، وقيل: إن ذلك كان لاسترخاء في لسانه والصواب الكسر، وثبت بالتخفيف والتشديد من طريق، وهي أمه، وقيل: أم أبيه، وقيل: دابته، ومعنى «الدغنة» المسترخية، وأصلها الغمامة الكثيرة المطر، واختلف في اسمه. . . .

<sup>(</sup>٣) قوله: ووهوسيد القارقة: بالقاف وتشديد الراء، وهي قبيلة مشهورة من بني الهُون: بالضم والتخفيف ابن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر، وكانوا حلفاء بني زهرة من قريش، وكانوا يضرب بهم المثل في قوة الرمي».

<sup>(</sup>٤) قال ابن حجر: دونى موافقة وصف ابن الدغنة لأبى بكر بمثل ما وصفت به خديجة النبى صلى الله عليه وسلم ما يدل على عظيم فضل أبى بكر واتصافه بالصفات البالغة في أنواع الكماله.

<sup>(</sup>٥) م: فارجعي فاعبد . . .

<sup>(</sup>٦) ن،م،س: ببلادك.

<sup>(</sup>٧) ن : فارتحل ابن الدغنة، فرجع ابن الدغنة، فرجع مع أبي بكر.

ويعين على نوائب الحق. فأنفذت "وريش جوار ابن الدغنة، وآمنُوا أبابكر، وقالوا لابن الدغنة: مر أبابكر فليعبد ربّه في داره، فَلْيُصَلِّ وليقرأ ما شاء، ولا يؤذينا "بذلك، ولا يستعلن به؛ فإنّا قد خشينا أن يفتن أبناءنا ونساءنا. فقال ذلك ابن الدغنة لأبي بكر، فطفق أبوبكر يعبد ربه في داره، ولا يستعلن "بالصلاة والقراءة في غير داره. ثم بدا لأبي بكر، فابتني بفناء داره مسجداً، وبرز فكان يصلّي فيه، ويقرأ القرآن، فابتني بفناء داره مسجداً، وبرز فكان يصلّي فيه، ويقرأ القرآن، وينظرون إليه ". وكان أبوبكر رضى الله عنه رجلا بكّاءً، لا يملك دمعه عين يقرأ القرآن، فأفزع ذلك أشراف قريش، فأرسلوا إلى ابن الدغنة، فقدم عليهم، فقالوا: إنّا كنا [قد] "أجَرْنا" أبابكر عَلَى أن يعبد ربه في داره، وإنه جاوز ذلك، فابتني مسجداً بفناء داره، وأعلن بالصلاة والقراءة، وقد خشينا أن يفتن أبناءنا ونساءنا، فأته، فإن أحبّ أن يقتصر على أن يعبد ربه في داره فعل، وإلا فإن أبي " إلا أن يعلن ذلك، فسله على أن يعبد ربه في داره فعل، وإلا فإن أبي " إلا أن يعلن ذلك، فسله

<sup>(</sup>١) م: وانفذت؛ س، ب: فأنفذ.

<sup>(</sup>٢) ن : ولا يؤذنا .

<sup>(</sup>٣) ن، م: ولا يشتغلن، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٤) في البخارى في «مناقب الأنصار»: فيتقذف. وقال ابن حجر: «تقدم في الكفالة بلفظ «فيتقصّف»: أي يزدحمون عليه حتى يسقط بعضهم على بعض فيكاد ينكسر، وأطلق يتقصف مبالغة. قال الخطّابي : هذا هو المحفوظ».

<sup>(</sup>٥) ن م ، س : ويعجبون وينظرون إليه .

<sup>(</sup>٦) قد : زيادة في (م).

<sup>(</sup>٧) أجرنا : قال أبن حجر : «بالجيم والراء للأكثر، وللقابسي بالزاء: أي أبحنا له، والأول. أوجه».

أن يردّ إليك جوارك، فإنّا قد كرهنا أن نُخْفِرَك (")، ولسنا مقرّين لأبى بكر الاستعلان. قالت عائشة: فأتى ابن الدغنة أبابكر، فقال: قد علمت الذي عقدت لك عليه، فإما أن تقتصر على ذلك؛ وإما أن تردّ إلى ذمتى، فإنى لا أحب أن تسمع العرب / أنى أُخْفِرت " في رجل عقدت له. قال أبوبكر: إنى أرد إليك جوارك، وأرضى بجوار الله ". ورسول الله يومئذ بمكة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قد أريت " دار هجرتكم: ذات نخل، بين لاَبتين \_ وهما الحرّتان \_ " فهاجر من هاجر إلى المدينة، ورجع عامّة من كان هاجر بأرض الحبشة إلى المدينة، وتجهز أبوبكر قبل المدينة. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «على وتجهز أبوبكر قبل المدينة. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «على رسلك "، فإنى أرجو أن يُؤذَن لي». فقال أبوبكر: وهل ترجو ذلك بأبي أنت وأمى؟ قال: «نعم». فحبس أبوبكر نفسه " على رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصحبه، وعَلَف راحلتين كانتا عنده وَرقَ السَّمُر \_ وهو

<sup>(</sup>١) ن، م: أن نحقرك، وهنو تحريف. وقال ابن حجر: ونُخفِرك: بضم أوله وبالخاء المعجمة وكسر الفاء، أي نغدر بك. يقال: خفره إذا حفظه وأخفره إذا غدر به.

<sup>(</sup>٢) ن: أني أحقرت، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) بجوار الله : أي أمانه وحمايته .

<sup>(</sup>٤) م: قدرأيت.

<sup>(</sup>٥) قال ابن حجر، وقوله: بين لا بتين وهما الحرّتان: هذا مدرج في الخبر، وهو من تفسير الزهري، والحرّة أرض حجارتها سود».

<sup>(</sup>٦) على رسلك : بكسر أوله : أي على مهلك، والرسل: السير الرقيق.

<sup>(</sup>٧) فحبس نفسه: أي منعها من الهجرة

لخَبَطُ - (() أربعة أشهر. قال ابن شهاب: قال عروة ((): قالت عائشة (): فبينما نحن يوماً جلوس في بيت أبي بكر في نحر الظهيرة ، قال قائل لأبي بكر (() : هذا رسول الله صلى الله عليه وسلم مُتَقَنِّعاً (() في ساعة لم يكن يأتينا فيها ، فقال أبوبكر : فداه أبي وأمي ، والله ما جاء به في هذه الساعة إلا أمر . قالت : / فجاء ص ٣٨٠ رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فاستأذن ، فأذن له ، فدخل ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم لأبي بكر : «أَخْرِجْ من عندك» فقال أبوبكر : إنما هم أهلك بأبي أنت (() يا رسول الله . قال : «فإني قد أذن لي في الخروج» قال أبوبكر : الصحابة (()) يا رسول الله . قال الله . قال ها أبوبكر : فخذ بأبي أنت يا رسول الله إحدى راحلتي هاتين . قال رسول الله صلى عليه وسلم : «بالثمن» قال تائشة :

قال ابن حجر (فتح البارى ٢٣٥/٧): وقوله: ورق السّمر: بفتح المهملة وضم الميم.
 قوله: وهو الخبط: مدرج أيضا في الخبر، وهو من تفسير الزهرى. ويقال: السمر: شجرة أم غيلان، وقيل: كل ما له ظل ثخين، وقيل: السمر: ورق الطلح، والخبط (بفتح المعجمة والموحدة): ما يخبط بالعصا فيسقط من ورق الشجر، قال ابن فارس ».

<sup>(</sup>٢) ن : قال ابن عروة، والمثبت هو الذي في «البخاري».

<sup>(</sup>٣) عائشة : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) س، ب: لأبي . . ·

<sup>(</sup>٥) قوله : هذا رسول الله متقنعا : أي مغطيا رأسه.

<sup>(</sup>٦) ن ، م : بابي وأمي . . .

 <sup>(</sup>٧) قال ابن حجر دفتح البارى ٧٧٥/٧): «الصحابة بالنصب: أي أريد المصاحبة، ويجوز الرفع على أنه خبر مبتدأ محذوف

فجهّزناهما أحث الجهاز، وصنعنا الهما سُفْرةً في جِراب المها المعقود السماء بنت أبى بكر قطعة من نطاقها، فربطت به العلى فم الجِراب، فبذلك سُمِّيت ذات النطاقين. قالت: ثم لحق رسول الله صلى الله عليه وسلم [وأبوبكر] ابغار في جبل ثور فمكثا الفيه ثلاث ليال، يبيت عندهما عبدالله بن أبى بكر، وهو غلام شاب ثقف لقن فيدلج المن من عندهما بسَحَر، فيصبح مع الموريش بمكة كبائت، ولا يسمع أمراً يكادان به الا وَعَاه، حتى يأتيهما بخبر ذلك حين يختلط الظلام، ويرعى عليهما عَامِرُ بن فهيرة مولى أبى بكر مِنْحةً المن عنم، فيريحها العلام، عليهما عليهما عامِرُ بن فهيرة مولى أبى بكر مِنْحةً الله عنم، فيريحها العليهما عليهما عامِرُ بن فهيرة مولى أبى بكر مِنْحةً النها عنه فيريحها النفلام، ويرعى

<sup>(</sup>۱) س، ب: أحب (وهى رواية فى البخارى). وقال ابن حجر: « أفعل تفضيل من الحث وهو الإسراع، وفى رواية لابى فر « أحب » بالموحّدة، والأول أصح. والجهاز . . وهو ما يحتاج إليه فى السفر».

<sup>(</sup>۲) س، ب: ووضعنا.

<sup>(</sup>٣) قال ابن حجر: وقوله: وصنعنا لهما سفرة في جراب: أي زادا في جراب، لأن أصل السفرة في اللغة الزاد الذي يصنع للمسافر، ثم المستعمل في وعاء الزاده.

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: فربطته.

<sup>(</sup>٥) وأبو بكر : ساقطة من (ن)، (م)، (س). وهي في «البخاري».

<sup>(</sup>٦) البخارى: فكمنا.

<sup>(</sup>٧) قال ابن حجر (فتح البارى ٢٣٧/٧): وقوله: ثقف (بفتح المثلثة وكسر القاف ويجوز إسكانها وفتحها وبعدها فاء: الحاذق. . قوله: لقن (بفتح اللام وكسر القاف بعدها نون) اللقن: السريع الفهم. قوله: فيدُّلج (بتشديد الدال بعدها جيم: أي يخرج بسحر إلى

<sup>(</sup>٨) م: في

 <sup>(</sup>٩) قال ابن حجر: «أي يطلب لهما فيه المكروه، وهو من الكيد».

<sup>(</sup>١٠) ن، س: بمنحة؛ م: لمنحة.

<sup>(</sup>۱۱) ن،م، س: ویربحها.

حين تذهب ساعة من الليل، فيبيتان في رسل "، وهو لبن مِنْحَتِهما ورضيفهما" حتى ينعِق بها" عامر بِغَلَس، يفعل ذلك في كل ليلة من تلك الليالي الشلاث، واستأجر رسول الله صلى الله عليه وسلم [وأبوبكر] " رجلا من بني الديل وهو من بني عبد بن عدى هادياً خِرِّيتاً والخريت: الماهر بالهِدَاية \_" وقد غَمسَ حِلْفاً " في آل العاص بن وائل السهمي، وهو على دين كفّار قريش، فأمِناه، فدفعا إليه راحلتيهما، وواعداه " غار ثور بعد ثلاث ليال، فأتاهما براحلتيهما صبح ثلاث، فانطلق معهما عامر بن فهيرة والدليل، وأخذ بهما طريق الساحل، قال ابن شهاب: فأخبرني عبدالرحمن بن مالك المُدلجي، وهو ابن أخي سراقة شهاب: فأخبرني عبدالرحمن بن مالك المُدلجي، وهو ابن أخي سراقة ابن مالك بن جُعشُم أن أباه أخبره أنه سمع سراقة بن جُعشُم يقول: «جاءنا رُسُل كفّار قريش يجعلون في روبول الله صلى الله عليه وسلم

١) رسل: هو اللبن الطرى.

<sup>(</sup>٢) ن ، م : ووصيفهما؛ س : ووضيفهما. والمثبت من (ب)، البخارى. وهو اللبن الذي وضعت فيه الحجارة المحماة بالشمس أو النار لينعقد وتزول رخاوته.

<sup>(</sup>٣) ن ، م، س : حتى يأتيهما. والمثبت من (ب)، البخاري.

<sup>(</sup>٤) وأبوبكر : ساقطة من (ن)، (م)، (س). وهي في (ب)، البخاري.

<sup>(</sup>٥) قال ابن حجر: و والخريت: الماهر بالهداية: هو مدرج في الخبر من كلام الزهري، بينه ابن سعد، . . . قال ابن سعد وقال الأصمعي: إنما سمى خريتا لأنه يهدى بمثل خرت الإبرة أي ثقبها، وقال غيره: قيل له ذلك لأنه يهتدى لاخرات المغازة وهي طرقها الخفية ».

<sup>(</sup>٦) قال ابن حجر: وأى كان حليفا، وكانوا إذا تحالفوا غمسوا أيّمانهم في دم أو خلوق أو في شيء يكون فيه تخاوته.

<sup>(</sup>V) ن ، م ، س : فواعداه.

وابى بكر دِية كلِّ واحد منهما لمن قتله أو أسره. فبينما أنا جالس فى مجلس من مجالس قومى بنى مُدلج إذ أقبل رجل منهم حتى قام علينا ونحن جلوس، فقال: يا سراقة، إنى قد رأيت آنفاً أسودة "بالساحل: أراها محمداً وأصحابه. قال سراقة: فعرفت أنهم هم. فقلت [له] أن إنهم ليسوا بهم، ولكنك رأيت فلاناً وفلاناً انطلقا بأعيننا ". ثم لبثت فى المجلس ساعة، ثم قمت فأمرت جاريتى أن تخرج بفرسى من وراء أكمة فتحبسها على ، وأخذت رُمحى، ثم خرجت به من ظهر البيت، فحططت فتحبسها على ، وأخذت رُمحى، ثم خرجت به من ظهر البيت، فحططت برُحة الأرض وخفضت عَالِية " حتى أتيت فرسى فركبتها، فرفعتها تقرّب بي "، حتى دنوت منهم، فعثرت فرسى ، فخررت عنها، فقمت فأهويت بيدى إلى كنانتى، فاستخرجت منها الأزلام، فاستقسمت بها ": أضرهم بيدى إلى كنانتى، فاستخرجت منها الأزلام، فاستقسمت بها": أضرهم

<sup>(</sup>١) قال ابن حجر: «أسودة: أي أشخاصا».

<sup>(</sup>٢) له: ساقطه من (ن)، (م)، (س).

<sup>(</sup>٣) ن ، م ، س : عينا. والمثبت من (ب)، البخارى. وقال ابن حجر : « أى فى نظرنا معاينة يبتغون ضالة لهم».

<sup>(</sup>٤) م: وحفظت إليه؛ س: وحفظت عليه. والمثبت من (ن)، (ب)، البخارى. وقال ابن حجر: « فخططت: بالمعجمة، وللكشميهنى والأصيلى بالمهملة، أى أمكنه أسفله. وقوله: بزُجَّة: الزج بضم الزاى بعدها جيم: الحديلة التي في أسفل الرمح . . . قوله: «وخفضت»: أى أمسكه بيده وجر زجه على الأرض فخطها به لثلا يظهر بريقه لمن بعد منه، لأنه كره أن يتبعه منهم أحد فيشركوه في الجعالة».

 <sup>(</sup>a) ن : نفرت بى . وقال ابن حجر : «التقريب : السير دون العدو وفوق العادة » .

<sup>(</sup>٦) قال ابن حجر: « والأزلام: هي الأقداح وهي السهام التي لا ريش لها ولا نصل » وفي « لسان العرب »: « واستقسموا بالأقداح: قسموا الجزور على مقدار حظوظهم منها».

أردّه فآخذ المائة ناقة أم لا؟ فخرج الذى أكره (۱)، فركبت [فرسى] (۱) وعصيت الأزلام - تقرّب [بى] حتى [إذا] سمعت (۱) قراءة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو لا يلتفت، وأبوبكر يكثر الالتفات، ساخت (۱) يدا فرسى في الأرض حتى بلغتا الركبتين، فخرَرْتُ عنها، ثم زجرتها، فنهضت، فلم تكد تخرج يديها، فلما استوت قائمةً إذا لأثر يديها (۱) غبار (۱) ساطع في السماء / مثل الدخان، فاستقسمت بالأزلام، فخرج ۱۹۰ مناذى أكره، فناديتهم بالأمان، فوقفوا، فركبت فرسى حتى جئتهم، ووقع في نفسى حين لقيت ما لقيت من الحبس عنهم أن سيظهر أمر (۱۷) رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱۸).

الوجه الخامس: أنه لما كان في الغار كان يأتيه بالأخبار عبدالله بن الرجواطاس أبى بكر، وكان معهما عامر بن فهيرة كما تقدم ذلك، فكان يمكنه أن

<sup>(</sup>١) قال ابن حجر: « فخرج الذي أكره: أي لا تضرهم، وصرح به الاسماعيلي وموسى وابن إسحاق وزاد: وكنت أرجو أن أرده فآخذ المائة ناقة ».

<sup>(</sup>٢) فرسى : ساقطة من (ن)، (م)، (س). وهي في (ب)، البخاري.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: فقربت حتى سمعت. والمثبت من (ب)، البخارى.

<sup>(</sup>٤) أي غاصت.

<sup>(</sup>٥) ن : إذا الأمر يديها؛ إذا الأمر بدها. والمثبت من (م)، (ب)، البخارى.

<sup>(</sup>٦) البخاري : عُثان . وفي رواية فيه : غبار . وعثان : أي دخان .

<sup>(</sup>٧) أمر: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٨) الحديث ـ بألفاظ مقاربة عن عائشة رضى الله عنها في : البخارى ٥٨/٥ ـ ٦٠ (كتاب مناقب الأنصار، باب هجرة النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلى المدينة). وجاء الحديث مختصرا في : البخارى ٣/٦٠ ـ ٩٧ (كتاب الكفالة، باب جوار أبي بكر في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وعقده).

يعلمهم بخبره.

السادس: أنه إذا كان كذلك، والعدو(") قد جاء إلى الغار، ومشوا فوقه، كان يمكنه حينئذ أن يخرج من الغار، وينذر العدو به، وهو وحده ليس معه أحد يحميه منه ومن العدو، فمن يكون مبغضاً لشخص، طالباً لإهلاكه، ينتهز الفرصة في مثل هذه الحال، التي لا يظفر فيها عدو بعدوه إلا أخذه، فإنه وحده في الغار، والعدو قد صاروا(") عند الغار، وليس لمن في الغار هناك من يدفع عنه، وأولئك هم العدو الظاهرون الغالبون المتسلطون بمكة، ليس بمكة من يخافونه إذا أخذوه. فإن كان أبوبكر معهم مباطناً لهم، كان الداعي إلى أخذه تاماً، والقدرة تامة. وإذا اجتمع القدرة التامة والداعي التام، وجب وجود الفعل. فحيث لم يوجد، دل على انتفاء الداعي، أو انتفاء القدرة. والقدرة موجودة، فعلم انتفاء الداعي، وأن أبابكر لم يكن له غرضٌ في أذاه، كما يعلم ذلك جميع الناس، إلا من أعْمَى الله قلبه.

ومن هؤلاء المفترين من يقول: إن أبابكر كان يشير بإصبعه إلى العدو يدلهم (") على النبى صلى الله عليه وسلم، فلدغته حيّة (")، فردها، حتى كفت عنه الألم، وأن النبى صلى الله عليه وسلم قال له: إن نكثت نكث يدك، وإنه نكث بعد ذلك، فمات منها. وهذا يظهر كذبه من وجوه نبهنا على بعضها.

<sup>(</sup>١) م: فالعدو.

<sup>(</sup>٣) س، ب: ويدلهم.

<sup>(</sup>٢) م : قد صار.

<sup>(</sup>٤) ن، م: الحيّة.

ومنهم من قال: أظهر كعبه ليشعروا به، فلدغته الحيّة. وهذا من نمط الذي قبله.

# ﴿ فصل ﴾

قول الرافضي إن الأن على نقصه وأما قول الرافضى: «الآية تدل على نقصه، لقوله تعالى: ﴿ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ [سورة التوبة: ٤٠]، فإنه يدل على خوره، وقلة صبره، وعدم يقينه وعدم رضاه بمساواته للنبى صلى الله عليه وسلم /، وبقضاء الله وقدره».

۳۸.

فالجواب: أولا: أن هذا يناقض قولكم: «إنه استصحبه حذراً منه لئلا المواب ، يظهر أمره» فإنه إذا كان عدوه، وكان مباطناً لعداه الذين يطلبونه، كان الوجه الأول ينبغى أن يفرح ويسر ويطمئن إذا جاء العدو. وأيضا فالعدو قد جاءوا ومشوا فوق الغار، فكان ينبغى أن ينذرهم به.

وأيضا فكان الذي يأتيه بأخبار قريش ابنه عبدالله ، فكان يمكنه أن يأمر ابنه أن يخبر بهم قريشا.

وأيضا فغلامه عامر بن فهيرة هو الذي كان معه رواحلهما، فكان يمكنه أن يقول لغلامه: أخبرهم به.

فكلامهم في هذا يبطل قولهم: إنه كان منافقا، ويثبت أنه كان مؤمنا

واعلم أنه ليس في المهاجرين منافق، وإنما كان النفاق في قبائل الأنصار، لأن أحداً لم يهاجر إلا باختياره، والكافر بمكة لم يكن يختار

- 224 -

الهجرة، ومفارقة وطنه وأهله لنصر عدوه، وإنما يختارها الذين وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْـمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَاناً وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُوْلِئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [سورة الحشر: ٨].

وقوله: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصرِهِمْ لَقَدِيرٌ . وَقُولُهِ أَنْ يَقُولُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ﴾ واللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِم بِغَيْرِ حَقٌّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ﴾ [سورة الحج: ٣٩، ٣٩].

وأبوبكر أفضل هؤلاء كلهم.

وإذا كان هذا الكلام يستلزم إيمانه، فمعلوم أن الرسول لا يختار لمصاحبته في سفر هجرته، الذي هو أعظم الأسفار خوفاً، وهو السفر اللذي جُعل مبدأ التاريخ لجلالة قدره في النفوس، ولظهور أمره؛ فإن التاريخ لا يكون إلا بأمر ظاهر معلوم لعامة الناس - لا يستصحب الرسول فيه من يختص بصحبته، إلا وهو من أعظم الناس طمأنينة إليه، ووثوقا به.

ويكفى هذا فى فضائل الصدِّيق، وتمييزه على (١) غيره، وهذا من فضائل الصدِّيق التى لم يشركه فيها غيره، ومما يدل على أنه أفضل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم عنده.

<sup>(</sup>۱) م: عن.

# ﴿فصل

وأما قوله: «إنه يدل على نقصه».

فنقول: أولا: النقص نوعان: نقص ينافي إيمانه، ونقص عمَّن هو أكمل منه.

فإن أراد الأول، فهو باطل. فإن الله تعالى قال لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلاَ تَكُ فِى ضَيْقٍ مَّمَّا يَمْكُرُونَ ﴾ [سورة النحل: 17٧].

وقال للمؤمنين عامة: ﴿وَلاَ تَهِنُواْ وَلاَ تَحْزَنُواْ وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ﴾ [سورة آل عمران : ١٣٩].

وقال: ﴿ وَلَقَدْ أَتَيْنَاكَ سَبْعاً مِّنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ • لاَتَمُدَّنَ عَيْنِكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ [سورة الحجر: ٨٧، عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ [سورة الحجر: ٨٧، ٨]، فقد نهى نبيه عن الحزن في غير موضع، ونهى المؤمنين جملة، فعُلم أن ذلك لا ينافى الإيمان.

وإن أراد بذلك أنه ناقص عمن هو أكمل منه، فلا ريب أن حال النبى صلى الله عليه وسلم أكمل من حال أبى بكر. وهذا لا ينازع فيه أحد من أهل السنة. ولكن ليس في هذا ما يدل على أن علياً أو عثمان أو عمر أو غيرهم أفضل منه، لأنهم لم يكونوا مع النبى صلى الله عليه وسلم في

هذه الحال، ولو كانوا معه لم يُعلم أن حالهم يكون أكمل من حال الصدِّيق، بل المعروف من حالهم دائماً وحاله، أنهم وقت المخاوف يكون الصدِّيق أكمل منهم كلهم يقيناً وصبرا، وعند وجود أسباب الريب يكون الصديق أعظم يقينا وطمأنينة، وعند ما يتأذّى منه النبي صلى الله عليه وسلم يكون الصديق أتبعهم لمرضاته، وأبعدهم عما يؤذيه.

هذا هو المعلوم لكل من استقرأ أحوالهم في محيا رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد وفاته، حتى أنه لما مات ـ وموته كان أعظم المصائب التي تزلزل بها الإيمان، حتى ارتد أكثر(۱) الأعراب، واضطرب لها عمر الذي كان أقواهم إيمانا وأعظمهم يقينا ـ كان(۱) مع هذا تثبيت الله تعالى للصديق بالقول الثابت أكمل وأتم من غيره، وكان في يقينه وطمأنينته وعلمه وغير ذلك أكمل من عمر وغيره. فقال الصديق رضى الله عنه: من كان يعبد محمداً فإن محمداً قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حي لا يموت.

ثم قرأ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرَّسُلُ أَفَإِنْ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللَّهَ شَيْئاً ﴾ . الآية [سورة آل عمران : 184] " .

<sup>(</sup>١) أكثر : ساقطة من (س)، (ب). (٢) ن، م، س : وكان.

<sup>(</sup>٣) سيرد هذا الحديث مفصلا بعد قليل.

وفى البخارى عن عائشة أن النبى صلى الله عليه وسلم مات وأبوبكر بالسنح، فقام عمر يقول: والله ما مات رسول الله. قالت: وقال عمر: والله ما كان يقع فى نفسى إلا ذلك، وليبعثنه الله فليقطعن أيدى رجال وأرجلهم. فجاء أبوبكر فكشف عن وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقبله وقال: بأبى أنت وأمّى، طبت حيا وميّتا. والذى نفسى بيده لا يذيقك الله الموتتين أبدا.

ثم خرج فقال: أيها الحالف على رسلك. فلما تكلم أبوبكر جلس عمر، فحمد الله أبوبكر وأثنى عليه وقال: ألا من كان يعبد محمداً فإن محمدا قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حى لا يموت. وقال: ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴾ [سورة الزمر: ٣٠]. وقال: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئاً وَسَيَجْزِى اللَّهُ الشَّاكِرِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ١٤٤]. قال: فنشج الناس يبكون (١٠٠٠).

/ وفى صحيح البخارى عن أنس أنه سمع خطبة عمر الأخيرة حين ص ٣٨١ جلس على المنبر، وذلك الغد من يوم توفّى رسول الله صلى الله عليه وسلم فتشهّد أن وأبوبكر صامت لا يتكلم. قال: كنت أرجو أن يعيش رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى يدبرنا، يريد بذلك أن يكون آخرهم، فإن يك محمد قد مات، فإن الله قد جعل بين أظهركم نورا

<sup>(</sup>۱) الحديث في : البخارى ٧-٦/٥ (كتاب فضائل أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، باب حدثنا الحميدي . . . )

<sup>(</sup>٢) فتشهد: ساقطة من (س)، (ب).

تهتدون به، وبه هدى الله محمداً، وإن أبابكر صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم ثانى اثنين، وإنه أولى المسلمين بأمورهم، فقوموا فبايعوه. وكانت طائفة منهم قد بايعوه قبل ذلك فى سقيفة بنى ساعدة، وكانت بيعة العامّة على المنبر(۱).

وفى طريق آخر<sup>(1)</sup> فى البخارى: أما بعد فاختار الله لرسوله الذى عنده على الذى عندكم، وهذا / الكتاب الذى هدى الله به رسوله، فخذوا به تهتدوا، وإنما<sup>(1)</sup> هدى الله به رسوله صلى الله عليه وسلم» ذكره البخارى فى كتاب «الاعتصام بالسنة» (1).

وروى البخارى أيضا عن عائشة فى هذه القصة قالت: «ما كان من خطبتهما من خطبة إلا نفع الله بها، لقد خوّف عمر الناس (°)، وإن فيهم لنفاقا، فردهم الله بذلك، ثم لقد بصّر أبوبكر الناس الهدى، وعرّفهم الحق (۱)» الذي عليهم.

وأيضا فقصة يوم بدر في العريش، ويوم الحديبية، في طمأنينته وسكينته، معروفة، برز بذلك على سائر الصحابة، فكيف يُنسب إلى

<sup>(</sup>۱) الحديث عن أنس بن مالك رضى الله عنه في : البخارى ۸۱/۹ (كتاب الأحكام، باب الاستخلاف).

<sup>(</sup>٣) ن،م،س:لما.

<sup>(</sup>٤) الحديث عن أنس بن مالك رضى الله عنه في : البخارى ٩١/٩ (كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب حدثنا الحميدي . .).

<sup>(</sup>٥) ن ، س ، ب : لقد خوّف الله عمر الناس. والمثبت من (م)، البخارى.

<sup>(</sup>٦) الحديث عن عائشة رضى الله عنها في : البخارى ٥/٧ (كتاب فضائل أصحاب النبي ...، باب حدثنا الحميدي ...). (٧) م : يزيد بذلك.

الجزع؟!

وأيضا فقيامه بقتال (۱) المرتدّين ومانعى الزكاة، وتثبيت المؤمنين، مع تجهيز أسامة، مما يبيّن أنه أعظم الناس طه أبينة ويقينا. وقد رُوى أنه قيل له: لقد نزل بك ما لو نزل بالجبال لهاضها، وبالبحار لغاضها، وما نراك ضعفت. فقال: ما دخل قلبى رعب بعد ليلة الغار، فإن النبى صلى الله عليه وسلم لما رأى حزنى \_ أو كما قال \_ قال: لا عليك يا أبابكر، فإن الله قد تكفّل لهذا الأمر بالتمام.

ثم يُقال: من شبّه يقين أبى بكر وصبره بغيره من الصحابة: عمر أو عثمان أو على، فإنه يدل على جهله. والسنى لا ينازع فى فضله عَلَى عمر وعثمان، ولكن الرافضى " الذى ادّعى أن عليّاً كان أكمل من الثلاثة فى هذه الصفات دعواه" بهت وكذب وفرية ؛ فإن من تدبّر سيرة عمر وعثمان علم أنهما كانا فى الصبر والثبات وقلة الجزع فى المصائب أكمل من على، فعثمان حاصروه وطلبوا خلعه من الخلافة " أو قتله ، ولم يزالوا به حتى قتلوه ، وهو يمنع الناس من مقاتلتهم ، إلى أن قُتل شهيدا ، وما دافع عن نفسه . فهل هذا إلا من أعظم الصبر على المصائب؟! .

ومعلوم أن عليا لم يكن صبره كصبر عثمان، بل كان يحصل له من إظهار التأذي من عسكره الذين يقاتلون معه، ومن العسكر الذين

<sup>(</sup>١) م، ن: في قتال.

<sup>(</sup>٢) ب (فقط): ولكن دعوى الرافضي . . .

<sup>(</sup>٣) م: دعوى؛ ن، س: هي دعوى. ولعل الصواب ما اثبته.

<sup>(</sup>٤) م : من خلافته .

يقاتلهم، ما لم يكن يظهر مثله، لا من أبى بكر ولا عمر ولا عثمان، مع كون الذين يقاتلونهم كانوا كفّارا، وكان الذين معهم بالنسبة إلى عدوهم أقل من الذين مع على بالنسبة إلى من يقاتله، فإن الكفار الذين قاتلهم أبوبكر وعمر وعثمان كانوا أضعاف المسلمين، ولم يكن جيش معاوية أكثر من جيش على، بل كانوا أقل منه.

ومعلوم أن خوف الإمام من استيلاء الكفّار على المسلمين، أعظم من خوفه من استيلاء بعض المسلمين على بعض، فكان ما يخافه الأثمة الثلاثة أعظم مما يخافه على، والمقتضى للخوف منهم أعظم، ومع هذا فكانوا أكمل يقيناً وصبرا مع أعدائهم ومحاربيهم من على مع أعدائه ومحاربيه، فكيف يقال: إن يقين على وصبره" كان أعظم من يقين أبى بكر وصبره، وهل هذا إلا من نوع السفسطة والمكابرة لما علم بالتواتر خلافه؟!

### ﴿فصــل﴾

قول الوافضى: «إن الآية تدل على خَوره وقلة صبره، وعدم يقينه بالله، وعدم رضاه بمساواته للنبى صلى الله عليه وسلم، ويقضاء الله وقدره».

<sup>(</sup>۱) ن ، س، ب : ومحاربتهم من على مع أعدائه ومحاربته . . . وكلمة «ومحاربتهم» و ومحاربتهم و محاربته عبر منقوطتين في (م). وأرجو أن يكون الصواب ما أثبته .

<sup>(</sup>٢) ن، س: أو صبره.

فهذا كله كذب منه ظاهر، ليس في الآية ما يدل على هذا. وذلك من وجهين:

وجهين الوجه الأو ل

ليس في الأيسة مايدل على قول

الرافضي من

أحدهما: أن النهى عن الشيء (١) لا يدل على وقوعه، بل يدل على أنه ممنوع منه، لئلا يقع فيما بعد. كقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ وَلاَ تُطِعِ الْكَافِرِينَ والْمُنَافِقِينَ ﴾ [سورة الاحزاب: ١]، فهذا لا يدل على أنه كان يطيعهم.

وكذلك قوله: ﴿ وَلاَ تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَها آخَرَ ﴾ [سورة القصص: ٨٨] "أو: ﴿ لاَ تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَها آخَرَ ﴾ "[سورة الإسراء: ٢٧]، فإنه صلى الله عليه وسلم لم يكن مشركاً قط، لا سيما بعد النبوة فالأمة متفقة على أنه معصوم من الشرك بعد النبوة وقد نهى عن ذلك بعد النبوة، ونظائره كثيرة. فقوله: ﴿ لاَ تَحزَنُ ﴾ لا يدل على أن الصدِّيق كان " قد حزن ، لكن من الممكن في العقل أنه يحزن ، فقد يُنهى عن ذلك لئلا يفعله .

الثانى: أنه بتقدير أن يكون حزن، فكان حزنه على النبى صلى الله الوجه النان عليه وسلم لئلا يُقتل فيذهب الإسلام، وكان يود أن يفدى النبى صلى الله عليه وسلم. ولهذا لما كان معه في سفر الهجرة، كان يمشى أمامه تارة، ووراءه تارة، فسأله النبى صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقال: وأذكر الطلب فأكون وراءك رواه أحمد ٤/ ٢٦٣

(۱) ن، س، ب: شيء.

<sup>(</sup>٢-٢) : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) كان : ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) ن ، س، ب : ويلُعبُ

فى كتاب «مناقب الصحابة» فقال (١٠): حدثنا وكيع عن نافع عن ابن عمر عن ابن أبى مليكة قال: لما هاجر النبى صلى الله عليه وسلم خرج معه أبوبكر فأخذ (١) طريق تُور. قال: فجعل أبوبكر يمشى خلفه ويمشى أمامه، فقال له النبى صلى الله عليه وسلم: مالك؟ قال: يا رسول الله أخاف أن تُوتى من خلفك فأتأخر، وأخاف أن تُوتى من أمامك فأتقدم. قال: فلما انتهينا إلى الغار قال أبوبكر: يا رسول الله كما أنت حتى قال: فلما انتهينا إلى الغار قال أبوبكر: يا رسول الله كما أنت حتى أقمه ". قال نافع: حدثنى رجل عن ابن أبى مليكة / أن أبابكر رأى جمحرا فى الغار، فألقمها قدمه، وقال: يا رسول الله إن كانت لسعة أو لدغة كانت بى».

ظ ۲۸۱

وحينت ذلم يكن يرضى بمساواة النبى صلى الله عليه وسلم: لا بالمعنى الذى أراده الكاذب المفترى عليه: أنه لم يرض بأن يموتا جميعا، بل كان لا يرضى بأن يُقتل رسول الله صلى الله عليه وسلم ويعيش هو<sup>(1)</sup>، بل كان يختار أن يفديه بنفسه وأهله وماله.

وهذا واجب على كل مؤمن، والصدّيق أقْوَم المؤمنين بذلك. قال تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ [سورة الأحزاب: ٦]. وفي الصحيحين عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين» (٥).

<sup>(</sup>١) في كتاب وفضائل الصحابة، ٦٢/١ -٦٣.

<sup>(</sup>٢) فضائل الصحابة: ومعه أبو بكر فأخذا. .

<sup>(</sup>٣) س، ب: أيمه، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٤) س، ب: وهو يعيش.

وحزنه على النبى صلى الله عليه وسلم يدل على كمال موالاته ومحبته، ونصحه له، واحتراسه عليه، وذبّه عنه، ودفع الأذى عنه. وهذا من أعظم الإيمان، وإن كان مع ذلك يحصل له بالحزن نوع ضعفٍ، فهذا يدل على أن الاتصاف بهذه الصفات مع عدم الحزن هو المأمور به، فإن مجرد الحزن لا فائدة فيه، ولا يدل ذلك على أن هذا ذنب يذم به "، فإن من المعلوم أن الحزن على الرسول أعظم من حزن الإنسان على ابنه، فإن محبة الرسول أوجب من محبة الإنسان لابنه.

ومع هذا فقد أخبر الله عن يعقوب أنه حزن على ابنه يوسف، وقال: ﴿ يَا أَسَفَىٰ عَلَى يُوسُفَ وَابْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُو كَظِيمٌ • قَالُواْ تَاللّهِ تَفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَّىٰ تكونَ حَرَضاً أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ • قَالَ إِنَّمَا أَشْكُو بَشّى وَحُزْنِي إِلَى اللّهِ ﴾ الآية [سورة يوسف: ٨٤- ٨٦] فهذا إسرائيل نبي كريم قد حزن على ابنه هذا الحزن، ولم يكن هذا مما يُسبّ عليه، فكيف يُسب أبوبكر إذا حزن على النبي صلى الله عليه وسلم خوفا أن يقتل، وهو الذي عُلّقت به سعادة الدنيا والآخرة؟!

ثم إن هؤلاء الشيعة \_ وغيرهم \_ يحكون عن فاطمة من حزنها على النبى صلى الله عليه وسلم ما لا يوصف، وأنها بنت بيت الأحزان، ولا يجعلون ذلك ذماً لها، مع أنه حزن على أمرٍ فائت لا يعود. وأبوبكر إنما حزن عليه في حياته خوف أن يقتل، وهو حزن يتضمن الاحتراس، ولهذا لما مات لم يحزن هذا الحزن، لأنه لا فائدة فيه. فحزن أبى بكر بلا رَيْب

<sup>(</sup>۱) م: يلزم به.

أكمل من حزن فاطمة، فإن كان مذموما على حزنه، ففاطمة أولى بذلك، وإلا فأبوبكر أحق بأن لا يُذم على حزنه على النبى صلى الله عليه وسلم من حزن غيره عليه بعد موته.

وإن قيل: أبوبكر إنما حزن على نفسه لا يقتله الكفار.

قيل: فهذا يناقض قولكم: إنه كان عدوه، وكان استصحبه لئلا يظهر أمره.

وقيل: هذا باطل بما عُلم بالتواتر من حال أبى بكر مع النبى صلى الله على وسلم، ويما أوجبه الله على المؤمنين.

ثم يقال: هب أن حزنه كان عليه وعلى النبى صلى الله عليه وسلم، أفيستحق أن يُشتم على ذلك. ولو قُدَّر أنه حزن خوفا أن يقتله عدوه، لم يكن هذا مما يستحق به هذا السب.

ثم إن قُدِّر أن ذلك ذنب فلم يصبر عنه، بل لما نهاه عنه انتهى، فقد نهى الله تعالى الأنبياء عن أمور كثيرة انتهوا عنها، ولم يكونوا مذمومين بما فعلوه قبل النهى.

وأيضًا فهؤلاء ينقلون عن على وفاطمة من الجزع والحزن على فَوْت مال فَدَك وغيرها من الميراث، ما يقتضى أن صاحبه إنما يحزن على فَوْت الدنيا. وقد قال تعالى: ﴿ لِكُيْلاَ تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُواْ بِمَا آتَكُمْ ﴾ [سورة الحديد: ٢٣]، فقد دعا الناس إلى أن لا يأسوا على ما فاتهم من الدنيا. ومعلوم أن الحزن على الدنيا أولى بأن يُنهى عنه من الحزن على الدين.

وهؤلاء الرافضة من أجهل الناس: يذكرون فيمن يوالونه من أخبار المدح، وفيمن يعادونه من أخبار الذم ما هو بالعكس أوْلى، فلا تجدهم يذمّون أبابكر وأمثاله بأمر، إلا ولو كان ذلك الأمر ذما لكان على أوْلى بذلك، ولا يمدحون علياً بمدح يستحق أن يكون مدحاً، إلا وأبوبكر أوْلى بذلك؛ فإنه أكمل في الممادح كلها، وأبراً من المذام كلها: حقيقيها(۱) وخياليها.

#### ﴿فصــل﴾

وأما قوله: «إنه يدل على قلة صبره».

الاستقامة ۲/ ۲۷۲\_ ۷۷۲ فباطل"، بل ولا يدل على انعدام شيء من الصبر المأمور به؛ فإن الصبر على المصائب واجب" بالكتاب والسنة، ومع هذا فحزن القلب لا ينافي ذلك.

كما قال صلى الله عليه وسلم: «إن الله لا يؤاخذ على دمع العين، ولا على " حزن القلب، ولكن يؤاخذ على هذا \_ يعنى اللسان \_ أو

<sup>(</sup>١) ن: حقيقها.

<sup>(</sup>٢) ن ، م ، س: باطل.

<sup>(</sup>٣) واجب: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) على : ساقطة من (س)، (ب).

يرحم»<sup>(٬)</sup>.

وقوله: «إنه يدل على عدم يقينه بالله».

كذب وبهت "؛ فإن الأنبياء قد حزنوا، ولم يكن ذلك دليلا على عدم يقينهم بالله، كما ذكر الله عن يعقوب. وثبت في الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم لما مات ابنه إبراهيم قال: «تدمع العين، ويحزن القلب، ولا نقول إلا ما يرضى الرب، وإنا بك يا إبراهيم لمحزونون» ".

وقد نهى الله عن الحزن نبيه صلى الله عليه وسلم بقوله: ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ [سورة النحل: ١٢٧] .

وكذلك قوله: «يدل على الخور وعدم الرضا بقضاء الله وقدره». هو باطل، كما تقدم نظائره.

#### ﴿فصــل﴾

كلام السرافضي على حزن أبي بكر رضي الله عنه

وقوله: «وإن كان الحزن طاعة استحال نهى النبى صلى الله عليه وسلم عنه، / وإن كان معصية كان ما ادّعَوْه فضيلةً رذيلة».

<sup>(</sup>۱) الحديث مع اختلاف في بعض الألفاظ عن عبدالله بن عمر رضى الله عنهما في : البخاري ۸٤/۲ (كتاب الجنائز، باب البكاء عند المريض) وأوله : و اشتكى سعد بن عبادة شكوى له فأتاه النبي صلى الله عليه وسلم يعوده . . . ومنه : ألا تسمعون إن الله لا يعذب بدمع العين . . الحديث . وهو في : مسلم ۲/۲۳۲ (كتاب الجنائز، باب البكاء على الميت) . وجاءت بعض ألفاظ الحديث في : البخاري ۱/۷ (كتاب الطلاق، باب الإشارة في الطلاق والأمور) .

٣) سبق هذا الحديث فيما مضى ٤٦/٤ وأوله هناك : وإن العين تدمع . . .

والجواب أولا: أنه لم يدع أحد أن مجرد الحزن كان هو الفضيلة، بل الجواب موجود الفضيلة ما دلّ عليه قوله تعالى: ﴿إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الوجه الأول اللَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِىَ اثْنَيْنَ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ الآية [سورة النوبة: ١٠].

فالفضيلة كونه هو الذى خرج مع النبى صلى الله عليه وسلم فى هذه الحال، واختص بصحبته، وكان له كمال الصحبة مطلقا، وقول النبى صلى الله عليه وسلم له: «إن الله معنا»(() وما يتضمنه ذلك من كمال موافقته للنبى صلى الله عليه وسلم، ومحبته وطمأنينته، وكمال معونته للنبى صلى الله عليه وسلم، ففى (() هذه الحال من كمال إيمانه وتقواه ما (() هو الفضيلة.

وكمال محبته ونصره للنبى صلى الله عليه وسلم هو الموجب لحزنه، إن كان حَزنَ، مع أن القرآن لم يدل على أنه حَزنَ كما تقدم.

ويقال: ثانيا: هذا بعينه موجود في قوله عز وجل لنبيّه: ﴿ وَلاَ تَحْزَنْ الوجه النانِ عَلَيْهِمْ وَلاَ تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمًا يَمْكُرُونَ ﴾ [سورة النحل: ١٢٧]، وقوله: ﴿ لاَ تَمُدُّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ ﴾ [سورة الحجر: ٨٨] ونحو ذلك، بل في قوله تعالى لموسى: ﴿ خُذْهَا وَلاَ تَخَفْ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الْأُولَىٰ ﴾ [سورة طه: ٢١].

<sup>(</sup>١) سبق الكلام على هذا الحديث فيما مضى في هذا الجزء، ص

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: في.

<sup>(</sup>٣) ما: ساقطة من (ب).

فيقال: إن كان الخوف طاعةً، فقد نَهَى عنه، وإن كان معصية فقد

ويقال : إنه أمر أن يطمئن ويثبت، لأن الخوف يحصل بغير اختيار العبد، إذا لم يكن له ما يوجب الأمن، فإذا حصل ما يوجب الأمن زال الخوف.

فقوله لموسى : ﴿ وَلا تَخَفُّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الْأُولَىٰ ﴾ [سورة طه : ٢١] هو أمر مقرون بخبره بما يزيل الخوف.

وكذلك قوله: ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُّوسَى • قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ الْأَعْلَىٰ ﴾ [سورة طه: ٧٧ ، ٦٨]، هو نهى عن الخوف مقرون بما يوجب **زواله**.

وكذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم لصدِّيقه: «لا تحزن إن الله معنا الله عن الحزن مقرون بما يوجب زواله ، وهو قوله: (إن الله معنا) وإذا حصل الخبر بما يوجب زوال الحزن والخوف زال، وإلا فهو تهجم على الإنسان بغير اختياره.

وهكذا قول صاحب مدين لموسى لما قصّ عليه القصص: ﴿ لَا تَخْفُ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [سورة القصص: ٢٥] وكذلك قوله: ﴿ وَلاَ تَهُنُواْ وَلاَ تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ الْأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [سورة آل عمران : ١٣٩] قَرَن النهى عن ذلك بما يزيله من إخباره أنهم هم الأعلون إن كانوا مؤمنين.

وكذلك قوله: ﴿ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلاَ تَكُ فِي ضَيْقِ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴾ [سورة

<sup>(</sup>ه. ): ما بين النجمتين ساقط من (م).

النحل: ١٢٧] مقرون بقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُواْ وَالَّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ﴾ [سورة النحل: ١٢٨] وإخبارهم بأن الله معهم يوجب زوال الضيق من مكر عدوهم.

وقد قال لما أنزل الله الملائكة يوم بدر: ﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَ قُلُوبُكُمْ بِهِ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ اللَّهِ العَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ [سودة آل عمران: ١٢٦].

الوجه الثالث

ويقال: ثالثا: ليس فى نهيه عن الحزن ما يدل على وجوده كما تقدم، بل قد ينهى عنه لئلا يوجد إذا وجد مقتضيه. وحينئذ فلا يضرنا كونه معصية لو وجد، وإن وجد فالنهى قد يكون نهى تسلية وتعزية وتثبيت، وإن لم يكن المنهى عنه معصية، بل قد يكون مما يحصل بغير اختيار المنهى، وقد يكون الحزن من هذا الباب.

ولذلك قد يُنهى الرجل عن إفراطه فى الحب، وإن كان الحب مما لا يملك، ويُنهى عن الغشى والصعق والاختلاج، وإن كان هذا يحصل بغير اختياره، والنهى عن ذلك ليس لأن المنهى عنه معصية إذا حصل بغير اختياره ولم يكن سببه محظوراً.

فإن قيل: فيكون قد نُهي عما لا يمكن تركه.

قيل: المراد بذلك أنه مأمور بأن يأتى بالضد المنافى للحزن، وهو قادر على اكتسابه؛ فإن الإنسان قد يسترسل فى أسباب الحزن والخوف وسقوط بدنه، فإذا سعى فى اكتساب(۱) ما يقوّيه ثبت قلبه وبدنه. وعلى

<sup>(</sup>١) م: في اكتسابه.

هذا فيكون النهى "عن هذا أمراً" بما يزيله وإن لم يكن معصية، كما يؤمر الإنسان بدفع عدوه عنه، وبإزالة النجاسة، ونحو ذلك مما يؤذيه، وإن لم يكن حصل بذنب منه.

والحزن "يؤذى القلب، فأمر بما يزيله، كما يؤمر بما يزيل النجاسة، والحزن" إنما حصل بطاعة، وهو محبة الرسول ونصحه، وليس هو بمعصية "يذم عليه، وإنما حصل بسبب الطاعة لضعف القلب الذي لا يُذم " المرء عليه، وأمر باكتساب قوة تدفعه عنه ليثاب على ذلك.

الوجه الرابع

ويقال: رابعا: لو قُدِّر أن الحزن كان معصية، فهو فعله قبل أن يُنهى عنه، فلما نُهِى عنه لم يفعله. وما فُعِلَ قبل التحريم فلا إثم فيه، كما كانوا قبل تحريم الخمر يشربونها ويقامرون، فلما نُهوا عنها انتهوا، ثم تابوا، كما تقدم.

كلام ابسن حزم على حزن أبي بكر رضي الله عنه

قال أبو محمد بن حزم (''): «وأما حزن أبى بكر رضى الله عنه فإنه قبل أن ينهاه رسول الله صلى الله عليه وسلم عنه ('' كان غاية الرضا لله فإنه ('' كان إشفاقا على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولذلك ('' كان الله معه، والله لا يكون قط مع العصاة ('' بل عليهم، وما حزن أبوبكر قط بعد أن

<sup>(</sup>١) ن، م: المنهى (١) أمرا: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٣-٣): ساقطة من (س)، (ب). (٤) م: معصية.

<sup>(</sup>٥) م: لا يلوم. (٦) في كتابه والفِصَل. . . ٤ ٢٢١/٤.

<sup>(</sup>٧) عنه: ساقطة من (م)، (س)، (ب). وفي «الفصل»: عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>٨) الفصل: لأنه. (٩) ن، م، س: وكذلك.

<sup>(</sup>١٠) الفصل: وهو تعالى لا يكون مع العصاة. .

نهاه رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الحزن. ولو كان لهؤلاء الأرذال(١) حياء أو علم لم يأتوا بمثل هذا، إذ لو كان حزن أبي بكر عيباً عليه، لكان ذلك على محمد وموسى عليهما الصلاة والسلام عيبالا). لأن الله تعالى قال لموسى : ﴿ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَحِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَاناً فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِآيَاتِنَا أَنتُمَا وَمَن اتَّبِعَكُمَا الْغَالِبُونَ ﴾ [سورة القصص: ٣٠]. ثم قال عن السحرة لما قالوا ": ﴿ إِمَّا أَن تُلْقِي وَإِمَّا أَن نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُّوسَى . قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ الْأَعْلَى ﴾ [سورة طه : ٦٧ : ٦٨](١). فهذا موسى رسول الله وكليمه كان قد (٥) أخبره الله / عز وجل بأن فرعون وملأه لا يصلون إليهما، وأنه هو الغالب"، ثم أوجس (٢) في نفسه خيفة بعد ذلك . . . فإيجاس (٨) موسى لم يكن (١) إلا لنسيانــه الوعد المتقدم، وحزن أبي بكر كان قبل(") أن ينهي عنه، وأما

447 5

س، ب: الأراذل. (1)

الفصل: على محمد وموسى رسول الله صلى الله عليه وسلم غيبًا. **(Y)** 

الفصل: ثم قال تعالى عن السحرة أنهم قالوا لموسى . . . (٣)

في والفصل، ذكر ابن حزم الآيات كلها متصلة. (1)

الفصل: رسول الله صلى الله عليه وسلم قد كان . . (0)

الفصل: إليه، وأن موسى ومن اتبعه هو الغالب. . (7)

ن، س، ب: وأوجس. **(V)** 

اختصر ابن تيمية كلام ابن حزم وترك ما يقرب من ثلاثة أسطر من كلامه، وبدأ كلامه بعد (٨) ذلك بعبارة: (بل إيجاس..

الفصل: موسى الخيفة في نفسه لم يكن. . . (9)

<sup>(</sup>١٠) الفصل: وحزن أبي بكر رضى الله عنه رضا لله تعالى قبل.

محمد صلى الله عليه وسلم فإن الله قال ((): ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلاَ يَحْزُنكَ كُفْره ﴾ [سورة لقمان : ٣٣] ، وقال تعالى : ﴿ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلاَ تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمّا يَمْكُرُونَ ﴾ [سورة النحل : ٢٧١] ، وقال : ﴿ فَلاَ يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ ﴾ [سورة فاطر : ٨] ، يس : ٢٧] (() ﴿ فَلاَ يَحْزُنكَ قَرْلُهُمْ ﴾ [سورة فاطر : ٨] ، ووجدناه (() تعالى قد قال : ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنّهُ لَيَحْزُنكَ الّذِي يقولُونَ ونهاه عن الأنعام : ٣٣] ، (ققد أخبرنا أنه يعلم () أن رسوله (() يجزنه الذي يقولون ونهاه عن ذلك ، فيلزمهم (() في حزن رسول الله صلى الله عليه وسلم كالذي أوردوا (() في حزن أبي بكر سواء (()) ونعم (() إن حزن رسول الله صلى الله عليه وسلم كالذي عليه وسلم كالذي عليه وسلم كالذي كما كانوا يقولون من الكفر كان طاعة لله قبل أن ينهاه الله ، كما كان (() حزن أبي بكر طاعة لله قبل أن ينهاه عنه ، وما حزن أبوبكر

<sup>(</sup>١) الفصل: . . ينهى عنه ، ولم يكن تقدم إليه نهى عن الحزن ، وأما محمد صلى الله عليه وسلم فإن الله عز وجل قال . .

<sup>(</sup>٢) زاد في «الفصل». . إن العزة لله جميعا وبعدها: وقال تعالى . .

 <sup>(</sup>٣) قبل هذه الكلمة في والفصل، ذكر آية رقم ٦ من سورة الكهف وفلعلك باخع نفسك. . . .

<sup>(</sup>مه): ما بين النجمتين ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) الفصل ٢٧٢/٤: دوقاله أيضا في الأنعام. فهذا الله تعالى أخبرنا أنه يعلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>٥) الفصل: ونهاه عز وجل عن ذلك نصًّا، فيلزمهم.

<sup>(</sup>٦) الفصل: . . وسلم الذي نهاه الله تعالى عنه كالذي أرادوا . . .

<sup>(</sup>٧) الفصل: . . سواء سواء.

<sup>(</sup>A) ب (فقط): ونعلم..

<sup>(</sup>٩) الفصل: قبل أن ينهاه الله عز وجل، وما حزن عليه السلام بعد أن نهاه ربّه تعالى عن الحزن، كما كان.

بعد (''ما نهاه النبى صلى الله عليه وسلم عن الحزن ، فكيف وقد يمكن ('' أن أبابكر / لم يكن حزن '' يومئذ؟ لكن نهاه صلى الله عليه وسلم عن '' ٤/ ٢٦٦ أن يكون منه حزن ، كما قال تعالى ('' ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ آثِماً أَوْ كَفُوراً ﴾ [سورة الإنسان : ٢٤]» .

## ﴿فصــل﴾

"قال شيخ الإسلام المصنف رحمه الله تعالى ورضى الله عنه": وقد نابع الكلام على زعم بعض الرافضة أن قوله تعالى: ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ لاَ عَرِنَ إِنَّ اللَّهَ وَلِهُ تَعَالَى عَلَى إِيمَانَ أَبَى بكر، فإنَ الصحبة قد تكون سنا من المؤمن والكافر.

كما قال تعالى: ﴿ وَاضْرِبْ لَهُم مَّثَلًا رَجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعاً • كِلْتَا الجَنَّيْنِ آتَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِم مِّنْهُ شَيْئاً وَفَجَرْنَا خِلَالَهُمَا نَهَراً • وَكَانَ لَهُ ثَمَرُ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنْكَ مَالًا وَأَعَزُّ نَفَراً • وَدَخَلَ جَنَّتُهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُّ أَن أَن أَكْثَرُ مِنْكَ مَالًا وَأَعَزُّ نَفَراً • وَدَخَلَ جَنَّتُهُ وَهُو ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدا ﴾ [سورة الكهف: ٣٠-٣٥] إلى قوله: ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو فَهُو اللَّهُ لَا لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو

<sup>(</sup>١) الفصل: . . قبل أن ينهاه الله عز وجل عن الحزن، وما حزن أبو بكر قط بعد . .

<sup>(</sup>٢) م: وقد يكون.

<sup>(</sup>٣) الفصل: وقد يمكن أن يكون أبو بكر لم يحزن.

<sup>(</sup>٤) عن: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٥) الفصل: . . تعالى لنبيه عليه السلام .

<sup>(</sup>٣٣٦) : هذه العبارات في جميع النسخ، وهي كما يظهر من كلام النسّاخ.

يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ﴾ [سورة الكهف: ٣٧] الآية.

فيقال: معلوم أن لفظ «الصاحب» في اللغة يتناول من صحب غيره، ليس فيه دلالة بمجرد هذا اللفظ على أنه وليه أو عدوه، أو مؤمن أو كافر، إلا لما يقترن به.

وقد قال تعالى: ﴿وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾ [سودة النساء: ٣٦]، وهو يتناول الرفيق في السفر والزوجة، وليس فيه دلالة على إيمان أو كفر(١).

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَالْنَجْمِ إِذَا هَوَىٰ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴾ [سورة النجم: ١، ٢] ، وقول : ﴿وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴾ [سورة النجم: ٢، ٢] ، وقول الله عليه وسلم لكونه صحب البشر ؛ التكوير: ٢٧] : المراد به محمد صلى الله عليه وسلم لكونه صحب البشر ؛ فإنه إذا كان قد صحبهم كان بينه وبينهم من المشاركة ما يمكنهم أن ينقلوا عنه ما جاءه من الوحى ، وما يسمعون به كلامه ، ويفقهون معانيه ، بخلاف المَلك الذي لم يصحبهم ، فإنه لا يمكنهم الأخذ عنه .

وأيضا قد تضمّن ذلك أنه بشر من جنسهم (١)، وأخص من ذلك أنه عربيّ بلسانهم. كما قال تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ ﴾ [سورة التوبة : ١٢٨]، وقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾ [سورة إبراهيم : ٤]، فإنه إذا كان قد صحبهم كان قد تعلّم لسانهم، وأمكنه

<sup>(</sup>١) م: وكفر.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: أنه من جنسهم بشر. . .

أن يخاطبهم بلسانهم (أ)، فيرسل رسولا بلسانهم ليتفقهوا (أ) عنه، فكان ذكر صحبته لهم هنا دلالة على اللطف بهم، والإحسان إليهم.

وهذا بخلاف إضافة الصحبة إليه، كقوله تعالى: ﴿لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾، وقول النبى صلى الله عليه وسلم: «لا تسبّوا أصحابى، فوالذى نفسى بيده لو أنفق أحدكم مثل أُحد ذهبا ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نصيفه» ". وقوله: «هل أنتم تاركى لى صاحبى؟» " وأمثال ذلك.

فإن إضافة الصحبة إليه في خطابه (٥) وخطاب المسلمين تتضمن صحبة موالاة له، وذلك لا يكون إلا بالإيمان به، فلا يُطلق لفظ «صاحبه» على من صحبه في سفره وهو كافر به.

والقرآن يقول فيه: ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾ [سرة التوبة: 1]، فأخبر الرسول أن الله معه ومع صاحبه. وهذه المعيّة تتضمن النصر والتأييد، وهو إنما ينصره على عدوه، وكل كافر عدوه، فيمتنع أن يكون الله مؤيداً له ولعدوه معا. ولو كان مع عدوّه، لكان ذلك مما يوجب الحزن ويزيل السكينة. فعُلم أن لفظ «صاحبه» تضمّن صحبة ولاية ومحبة، وتستلزم الإيمان له وبه.

<sup>(</sup>۱) ن، م، س: بلسانه.

<sup>(</sup>٣) ن، م: نصفه. وسبق هذا الحديث فيها مضى ٢١/٢.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث قبل صفحات في هذا الجزء.

<sup>(</sup>٥) ن، م، س: فإن إضافة الصحبة إليه ما بلغ في خطابه، وجاءت عبارة (ما بلغ) في النسخ الثلاث تحت عبارة (ما بلغ) في حديث النبي صلى الله عليه وسلم السابق. . ما بلغ مُد احدهم . . . والظاهر أنه سبنى نظر من النساخ - أو من أحدهم ، ولذلك أصاب محقق (ب) بحذف هذه العبارة .

وأيضا فقوله: «لا تحزن» دليل على أنه وليه، وإنه حَزِن خوفا من عدوهما، فقال له: ﴿لا تحزن إن الله معنا﴾. ولو كان عدوه لكان لم يحزن إلا حيث يتمكن من قهره، فلا يقال له: ﴿لا تحزن إن الله معنا﴾ لأن كون الله () مع نبيه مما يسر النبى، وكونه مع عدوه مما يسوءه، فيمتنع أن يجمع بينهما. لا سيما مع قوله: ﴿لا تحزن﴾ ثم قوله: ﴿إِذْ أَخْرَجَهُ اللَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ﴾ [سورة التوبة: ١٠].

ونصره لا یکون بأن یقترن به عدوه وحده، و إنما یکون باقتران ولیّه ونجاته من عدوه. فکیف [لا] یَنصر (۱) علی الذین کفروا من یکونون قد لزموه، ولم یفارقوه (۱) لیلا ولا نهارا، وهم معه فی سفره ؟

وقوله: ﴿ثانى اثنين﴾ حال من الضمير في أخرجه، أي: أخرجوه في حال كونه نبياً ثاني اثنين، فهو موصوف بأنه أحد الاثنين، فيكون الاثنان مُخْرَجَيْن جميعا، فإنه يمتنع أن يخرج ثاني اثنين إلا مع الآخر، فإنه لو أخرج دونه لم يكن قد أخرج ثاني اثنين، فدل على أن الكفّار أخرجوه / ثاني اثنين، فلا على أن الكفّار أخرجوه أن اثنين، فأخرجوه مصاحبا / لقرينه في حال كونه معه، فلزم أن يكونوا() أخرجوهما.

۶/ ۲۱۷ ص ۳۸۳

وذلك هو الواقع؛ فإن الكفّار أخرجو المهاجرين كلهم. كما قال تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْـمُهَاجُرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ

<sup>(</sup>١) س، ب: لأن كونه. .

<sup>(</sup>٢) في جميع النسخ: فكيف ينصر... الخ. وأرجو أن يكون الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: من يكون قد لزموه لم يفارقوه.

<sup>(</sup>٤) م: أن يكون.

فَضْلًا مِّنَ اللَّهِ وَرضْوَاناً ﴾ [سورة الحشر: ٨].

وقال تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ • الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُوا رَبَّنَا اللَّهُ ﴾ [سورة الحج : ٣٩ ، ٣٠].

وقال: ﴿إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِن دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ ﴾ [سورة الممتحنة : ٩].

وذلك أنهم منعوهم أن يقيموا بمكة مع الإيمان، وهم لا يمكنهم ترك الإيمان، فقد أخرجوهم (أإذا كانوا مؤمنين. وهذا يدل على أن الكفار أخرجوا صاحبه كما أخرجوه، والكفّار إنما أخرجوا أعداءهم، لا من كان كافرا منهم.

فهذا يدل على أن صحبته صحبة موالاة وموافقة على الإيمان، لا صحبة مع الكفر.

وإذا قيل: هذا يدل على أنه كان مظهراً للموافقة، وقد كان يظهر الموافقة له من كان في الباطن منافقا، وقد يدخلون في لفظ الأصحاب في مثل () قوله لما استؤذن في قتل بعض المنافقين، قال: «لا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه» () فدل على أن هذا اللفظ قد كان الناس يدخلون فيه من هو منافق.

<sup>(</sup>هـ ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) مثل: ساقطة من (م).

الأدلة على إيهان أبي بكر وعدم جواز نسبة النفاق إليه رضي الله عنه.

أولا

قيل: قد ذكرنا فيما تقدّم أن المهاجرين لم يكن فيهم منافق. وينبغى أن يُعرف أن المنافقين كانوا قليلين بالنسبة إلى المؤمنين، وأكثرهم انكشف حاله لمّا نزل فيهم القرآن وغير ذلك، وإن كان النبى صلى الله عليه وسلم لا يعرف كُلًّا منهم بعينه، فالذين باشروا ذلك كانوا يعرفونه.

والعلم بكون الرجل مؤمناً في الباطن، أو يهوديا، أو نصرانيا، أو مشركا: أمر لا يخفى مع طول المباشرة؛ فإنه ما أَسَرَّ أحدُّ سريرة إلا أظهرها الله على صفحات وجهه وفلتات لسانه.

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرَيْنَاكُهُمْ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيمَاهُمْ ﴾ [سررة محمد: ٣٠] محمد: ٣٠] وقال: ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ ﴾ [سررة محمد: ٣٠] فالمضمر للكفر لا بدأن يُعرف في لحن القول، وأما بالسيما فقد يُعرف وقد لا يُعرف.

وقد قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُوْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُوْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الكُفَّارِ ﴾ [سورة المعتحنة : ١٠].

والصحابة المذكورون في الرواية عن النبي صلى الله عليه وسلم، والـذين يعظّمهم المسلمون على الدين، كلهم كانوا مؤمنين به، ولم يعظّم المسلمون ـ ولله الحمد ـ على الدين منافقا.

والإيمان يُعلم من الرجل كما يعلم سائر أحوال قلبه، من موالاته ومعاداته، وفرحه وغضبه، وجوعه وعطشه، وغير ذلك؛ فإن هذه الأمور للها لوازم ظاهرة. والأمور الظاهرة تستلزم أموراً باطنة. وهذا أمر يعرفه

الناس فيمن جرّبوه وامتحنوه.

ونحن نعلم بالاضطرار أن ابن عمر وابن عباس وأنس بن مالك (۱) وأبا سعيد الخدرى وجابر، أو نحوهم، كانوا مؤمنين بالرسول، محبين له، معظّمين له، ليسوا منافقين، فكيف لا يُعلم ذلك في مثل الخلفاء الراشدين، الذين أخبارهم وإيمانهم ومحبتهم ونصرهم لرسول الله صلى الله عليه وسلم قد طبقت البلاد: مشارقها ومغاربها؟!

فهذا مما ينبغى أن يعرف، ولا يُجعل وجود قوم منافقين موجبا للشك فى إيمان هؤلاء، الـذين لهم فى الأمة لسان صدق، بل نحن نعلم بالضرورة إيمان سعيد بن المسيب، والحسن، وعلقمة، والأسود، ومالك، والشافعى، وأحمد، والفضيل، والجنيد، ومن هو دون هؤلاء. فكيف لا يُعلم إيمان الصحابة، ونحن نعلم إيمان كثير ممن باشرناه من الأصحاب؟!

وقد بُسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع، وبُيِّن أن العلم بصدق الصادق في أخباره، (أإذا كان دعوى نبوة أو غير ذلك، وكذب الكاذب: " مما يُعلم بالاضطرار في مواضع كثيرة بأسباب كثيرة.

وإظهار الإسلام من هذا الباب؛ فإن الإنسان إما صادق وإما كاذب.

فهذا يُقال أولا، ويقال: ثانيا: وهو ما ذكره أحمد وغيره. ولا أعلم بين العلماء فيه نزاعاً: أن المهاجرين لم يكن فيهم منافق أصلا، وذلك

ثانياً

<sup>(</sup>١) م: وابن عامر بن مالك، وهو تحريف.

<sup>(</sup>هـ) : ما بين النجمتين ساقط من (م).

3\ AFF

لأن المهاجرين إنما هاجروا باختيارهم / لما آذاهم الكفار على الإيمان وهم (1) بمكة ، لم يكن يؤمن أحدهم إلا باختياره ، بل مع احتمال الأذى ، فلم يكن أحد يحتاج أن يظهر الإيمان ويبطن الكفر ، لا سيما إذا هاجر إلى دارٍ يكون فيها سلطان الرسول عليه ، ولكن لما ظهر الإسلام فى قبائل الأنصار ، صار بعض من لم يؤمن بقلبه يحتاج إلى أن يظهر موافقة قومه ، لأن المؤمنين صار لهم سلطان وعز ومنعة ، وصار معهم السيف يقتلون من كفر .

ثالثاً

ويقال: ثالثا: عامة عقلاء بنى آدم إذا عاشر أحدهم الآخر مدة يتبين له صداقته من عداوته"، فالرسول يصحب أبابكر بمكة بضع عشرة سنة، ولا يتبين له هل هو صديقه أو عدوه، وهو يجتمع معه فى دار الخوف؟! وهل هذا إلا قدح فى الرسول؟

ثم يقال: جميع الناس كانوا يعرفون أنه أعظم أوليائه من حين المبعث الى الموت فإنه أول من آمن به من الرجال الأحرار، ودعا غيره إلى الإيمان به حتى آمنوا، وبذل أمواله فى تخليص من كان آمن به من المستضعفين، مثل / بلال وغيره، وكان يخرج معه إلى الموسم فيدعو القبائل إلى الإيمان به، ويأتى النبى صلى الله عليه وسلم كل يوم إلى بيته: إما غدوة وإما عشية، وقد آذاه الكفّار على إيمانه، حتى خرج من مكة فلقيه ابن الدغنة أمير من أمراء العرب ـ سيد القارة ـ وقال: إلى

4 7 A 7

<sup>(</sup>۱) ن، م، س: وهو.

<sup>(</sup>٣) م: البعث.

<sup>(</sup>٢) ن، م: من عدوه.

<sup>(</sup>٤) م: وسيد. . .

أين؟ وقد تقدّم حديثه، فهل يشك من له أدنى مسكة من عقل أن مثل هذا لا يفعله إلا من هو في غاية الموالاة والمحبة للرسول ولما جاء به؟! وأن موالاته ومحبته بلغت به إلى أن يعادى قومه، ويصبر على أذاهم، وينفق أمواله على من يحتاج إليه من إخوانه المؤمنين؟!

وكثير من الناس يكون موالياً لغيره، لكن لا يدخل معه في المحن، والشدائد، ومعاداة الناس، وإظهار موافقته على ما يعاديه الناس عليه. فأما إذا أظهر اتباعه وموافقته على ما يعاديه عليه جمهور الناس، وقد صبر على أذى المعادين، وبذل الأموال في موافقته، من غير أن يكون هناك داع يدعو إلى ذلك من الدنيا، لأنه لم يحصل له بموافقته في مكة (١) شيء من الدنيا: لا مال، ولا رياسة، ولا غير ذلك، بل لم يحصل له من الدنيا إلا ما هو أذى ومحنة وبلاء.

والإنسان قد يُظهر موافقته للغير: إما لغرض يناله منه، أو لغرض آخر يناله بذلك، مثل أن يقصد قتله أو الاحتيال عليه. وهذا كله كان منتفيا بمكة؛ فإن الذين كانوا يقصدون أذى النبى صلى الله ع ليه وسلم كانوا من أعظم الناس عداوة لأبى بكر لما آمن بالنبى صلى الله عليه وسلم، ولم يكن بهم اتصال يدعو إلى ذلك ألبتة، ولم يكونوا يحتاجون في مثل ذلك إلى أبى بكر، بل كانوا أقدر على ذلك، ولم يكن يحصل للنبى صلى الله عليه وسلم أذى قط من أبى بكر، مع خلوته به، واجتماعه به ليلاً ونهارا، وتمكّنه مما يريد المخادع من إطعام سم، أو قتل، أو غير ذلك.

<sup>(</sup>١) ن، م، س: من مكة.

وأيضا فكان حفظ الله لرسوله وحمايته له يوجب أن يطلعه على ضميره السوء، لو كان مضمرا له سوءاً، وهو قد أطلعه الله على ما فى نفس أبى عزة لما جاء مظهرا للإيمان بنية الفتك به، وكان ذلك فى قعدة واحدة، وكذلك أطلعه على ما فى نفس الحجبى يوم حنين، لما انهزم المسلمون، وهم بالسوأة، وأطلعه على ما فى نفس عُمير بن وهب لما جاء من مكة مظهرا للإسلام يريد الفتك به، وأطلعه الله على المنافقين فى غزوة تبوك، لما أرادوا أن يحلوا حزام ناقته.

وأبوبكر معه دائما ليلا ونهارا، حضرا وسفرا، في خلوته وظهوره. ويوم بدر يكون معه وحده في العريش، ويكون في قلبه ضمير سوء، والنبي " صلى الله عليه وسلم لا يعلم ضمير ذلك قط، وأدنى من له نوع فطنة يعلم ذلك في أقل من هذا الاجتماع، فهل يَظُن ذلك بالنبي صلى الله عليه وسلم وصديقه إلا من هو مع فرط جهله وكمال نقص عقله من أعظم الناس تنقصاً للرسول"، وطعنا فيه، وقدحا في معرفته؟! فإن كان هذا الجاهل مع ذلك محباً للرسول، فهو كما قيل: «عدو عاقل خير من صديق جاهل».

ولا ريب أن كثيراً ممن يحب الرسول، من بنى هاشم / وغيرهم - وقد تشيّع - قد تلقّى من الرافضة ما هو من أعظم الأمور قدحاً فى الرسول، فإن أصل الرفض إنما أحدثه زنديق غرضه إبطال دين الإسلام، والقدح

Y74 / E

<sup>(</sup>١) ب (فقط): للنبي، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) ن: تنقصا بالرسول؛ س، ب: نقصا بالرسول. والمثبت من (م).

في رسول الله صلى الله عليه وسلم، كما قد ذكر ذلك العلماء.

سعي ابن سباً لإفساد دين الإسلام وكان عبدالله بن سبأ شيخ الرافضة لما أظهر الإسلام، أراد أن يفسد الإسلام بمكره وخبثه، كما فعل بولص بدين النصارى، فأظهر النسك، ثم أظهر الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، حتى سعى فى فتنة عثمان وقتله. ثم لمّا قدم على الكوفة أظهر الغلو فى على، والنصّ عليه، ليتمكن بذلك من أغراضه، وبلغ ذلك علياً، فطلب قتله، فهرب منه إلى قرقيسيا(۱). وخبره معروف، وقد ذكره غير واحد من العلماء.

وإلا فمن له أدنى خبرة بدين الإسلام، يعلم أن مذهب الرافضة مناقض له. ولهذا كانت الزنادقة الذين قصدهم إفساد الإسلام يأمرون بإظهار التشيع، والدخول إلى مقاصدهم من باب الشيعة. كما ذكر ذلك إمامهم صاحب «البلاغ الأكبر» و «الناموس الأعظم».

كلام الباقلاني على انخساذ الباطنية التشيع مدخلا لزندقتهم

قال القاضى أبوبكر بن الطيب": «قد اتفق جميع الباطنية، وكل مصنف لكتاب ورسالةٍ منهم، في ترتيب الدعوة المضلّة، على أن مِنْ سبيل الداعى إلى دينهم ورجسهم، المجانب لجميع أديان الرسل والشرائع أن يجيب" الداعى إليه الناس بما يَبين وما يظهر له من أحوالهم

<sup>(</sup>١) م: افريقيشا؛ س: قريقيشا، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) لم أجد الكلام التالى في طبعتى والتمهيد، الأول بتحقيق الدكتور محمد عبدالهادى أبي ريدة والأستاذ محمود محمد الخضيرى، والثانية بتحقيق رتشرد يوسف مكارثى، كما لم أجده في كتاب والإنصاف، بتحقيق الشيخ محمد زاهد الكوثرى. ولعله في كتاب آخر من كتب الباقلانى المفقودة، وقد يكون كتاب وكشف الأسرار في الرد على الباطنية، وقد ذكره الأستاذ الخضيرى والدكتور أبو ريده ضمن مصنفات الباقلانى (ص٥٩) من طبعتها وللتمهيد،

 <sup>(</sup>٣) ن، س، ب: أن يجتنب. والمثبت من (م) والكلمة فيها غير منقوطة.

ومذاهبهم، وقالوا لكل داع لهم إلى ضلالتهم ما أنا حاكٍ لألفاظهم وصيغة قولهم، بغير زيادة ولا نقصان، ليُعلم بذلك كفرهم وعنادهم لسائر(١١) الرسل والملل، فقالوا للداعى: «يجب عليك إذا وجدت من تدعوه مسلماً: أن تجعل التشيّع عنده دينك وشعارك، واجعل المدخل عليه من جهة ظلم السلف، وقتلهم الحسين (١)، وسبيهم نساءه (١) وذريته، والتبرى من تَيْم وعَدى، ومن بني أمية وبني العباس، وأن تكون قائلًا بالتشبيه والتجسيم، والبدء، والتناسخ، والرجعة، والغلو، وأنَّ/ عليًّا اللهُ يعلم الغيب، مفوض (٥) إليه خلق العالم، وما أشبه ذلك من أعاجيب الشيعة (١) وجهلهم، فإنهم أسرع إلى إجابتك بهذا الناموس، حتى تتمكن منهم مما( " تحتاج إليه أنت ومن بعدك، ممن تثق به من أصحابك، فترقيهم إلى حقائق الأشياء حالًا فحالا، ولا تجعل كما جعل المسيح ناموسه في زور(١) موسى القول بالتوارة وحفظ السبت، ثم عَجل وخرج عن الحد، وكان له ما كان، يعنى من قتلهم له، بعد تكذيبهم إياه، وردّهم عليه، وتفرِّقهم عنه. فإذا آنست من بعض الشيعة عند الدعوة إجابة ورشداً، أوقفته على مثالب على وولده، وعرّفته حقيقة الحق لمن هو، وفيمن هو، وباطل بطلان '' كل ما عليه أهل ملة محمد صلى الله عليه وسلم وغيره

<sup>(</sup>۱) ب: بسائر.

 <sup>(</sup>۲) م: الحسين عليه السلام.
 (٤) إله: في (ن) فقط.

<sup>(</sup>٣) ن: لنسائه؛ م: لبناته.

<sup>(</sup>٦) م: من الأعاجيب الشيعة...

<sup>(</sup>٥) م: إنه مفوض..

<sup>(</sup>٨) س، ب: ما.

<sup>(</sup>٧) ب: تمكن

<sup>(</sup>۸) س، ب، یا

<sup>(</sup>٩) م: وزور

<sup>(</sup>۱۰) م: ويطلان...

من الرسل، ومن وجدته صابئا فأدخله مداخله بالأشانيع(١) وتعظيم الكواكب، فإن ذلك ديننا وجل مذهبنا في أول أمرنا، وأمرهم من جهة الأشانيع يُقَرِّب عليك أمره جدا. ومن وجدته مجوسيا اتفقت معه في الأصل، في الدرجة الرابعة، من تعظيم النار والنور، والشمس والقمر، واتل عليهم أمر السابق"، وأنه نهر من الذي الله يعرفونه، وثالثه المكنون من ظنه (١) الجيد والظلمة المكتوبة، فإنهم مع الصابئين أقرب الأمم إلينا، وأولاهم بنا، لولا يسير صحفوه بجهلهم به». قالوا: «وإن ظفرت بيهودى فادخل عليه من جهة انتظار المسيح، وأنه المهدى الذي ينتظره المسلمون بعينه، وعظم السبت عندهم، وتقرّب إليهم بذلك، وأعلمهم أنه مثل يدل على ممثول، وأن ممثوله (٥) يدل على السابع المنتظر، يعنون محمد بن إسماعيل بن جعفر، وأنه دوره، وأنه هو المسيح، وهو المهدى، وعند معرفته تكون (٢) الراحة من الأعمال، وترك التكليفات، كما أمروا بالراحة يوم السبت، وأن راحة السبت هو دلالة على الراحة من التكليف والعبادات في دور السابع المنتظر، وتقرّب من قلوبهم بالطعن على النصارى والمسلمين الجهّال الحيارى، الذين يزعمون أن عيسى

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: فداخله بالأشانيم.

<sup>(</sup>٢) م: من السابق.

<sup>(</sup>٣) م: نمتر من الذين . . والعبارة في كل النسخ غير واضحة .

<sup>(</sup>٤) س، ب: طبه. والكلام محرف وغير واضح في هذه العبارات والتي قبلها.

<sup>(</sup>٥) م: وأنه عثول..

<sup>(</sup>٦) ن، س، ب: وعنده معرفته بكون.

لم يولد ولا أب له، وقو في نفوسهم أن يوسف النجّار أبوه، وأن مريم أمه، وأن يوسف النجّار كان ينال منها ما ينال الرجال / من النساء، وما شاكل ذلك، فإنهم لن يلبثوا أن يتبعوك».

قال: «وإن وجدت المدَّعَى نصرانيا، فادخل عليه بالطعن على اليهود والمسلمين جميعا، وصحة قولهم في الثالوث، وأن الأب والابن وروح القدس صحيح، وعظم الصليب عندهم، وعرِّفهم تأويله.

وإن وجدته مثانياً فإن المثانية () تحرك الذي منه يعترف، فداخلهم بالممازجة () في الباب السادس في الدرجة السادسة من حدود البلاغ، التي يصفها () من بعد، وامتزج بالنور وبالظلام ()، فإنك تملكهم بذلك. وإذا آنست من بعضهم رشداً فاكشف له الغطاء.

ومتى وقع إليك فيلسوف فقد علمت أن الفلاسفة هم العمدة لنا. وقد أجمعنا [نحن] (على القول بقدم العمدة لنا والعمدة النبياء) وعلى القول بقدم العالم، لولا ما يخالفنا بعضهم من أن للعالم مدبراً لا يعرفونه. فإن (أوقع الاتفاق منهم على أنه لا مدبر للعالم، فقد زالت الشبهة بيننا وبينهم.

وإذا وقع لك ثنوى منهم فبخ بخ ، قد ظفرت يداك بمن يقل معه تعبك، والمدخل عليه بإبطال التوحيد، والقول بالسابق والتالى، ورتب له ذلك على ماهو مرسوم لك في أول درجة البلاغ وثانيه وثالثه .

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: متباينا فإن المباينة، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: المازحة. والكلمة غير منقوطة في (م).

<sup>(</sup>٣) ن، م: الذي نصعها (الكلمة الأخيرة غير منقوطة)؛ س: الذي نصفها.

<sup>(</sup>٤) م: وأمتزج النور بالظلام. (٥) نحن: زيادة في (ب) فقط.

<sup>(</sup>٦) ن، س: فإنه، وهو تحريف. (٧)

وسنصف لك عنهم من بَعُدَ واتَّخذ غليظ العهود، وتوكيد الأيمان، وشدة المواثيق جنةً لك وحصنا، ولا تهجم على مستجيبك بالأشياء (١) الكبار التي يستبشعونها حتى ترقيهم إلى أعلى المراتب: حالا فحالا، وتدرَّجهم درجة درجة، على ما سنبيّنه من بعد، وقف بكل فريق حيث احتمالهم، فواحد لا تزيده على التشيّع والائتمام بمحمد بن إسماعيل، وأنه حيّ، لا تجاوز به هذا الحد، لا سيما إن كان مثله ممن يكثر به ويموضع اسمه، وأظهر له العفاف عن الدرهم والدينار، وخفّف عليه وطأتك مرة بصلاة" السبعين، وحذّره الكذب والزنا واللواط وشرب النبيذ، وعليك في أمره بالرفق والمداراة له والتودد، وتصبّر له: إن كان هواه متبعا لك تحظ<sup>٣</sup> عنده، ويكون لك عونا على دهرك، وعلى من لعله يعاديك ( ) من أهل الملل ، ولا تأمن أن يتغير عليك بعض أصحابك ، ولا تخرجه (٥) عن عبادة إلهه، والتدين بشريعة محمد نبيَّه صلى الله عليه وسلم، والقول بإمامة على وبنيه، إلى محمد بن إسماعيل، وأقم له دلائل الأسابيع فقط، ودقه بالصوم والصلاة دقا وشدة الاجتهاد، فإنك يومئذ إن أومأت إلى كريمته(١)، فضلا عن ماله، لم يمنعك، وإن أدركته الوفاة فوُّض إليك ما خلَّفه، وورَّثك إيّاه، ولم ير في العالم من هو أوثق منك، وآخر ترقيه إلى نسخ شريعة محمد، وأن السابع هو الخاتم للرسل، وأنه ينطق كما ينطقون، ويأتى بأمر جديد، وأن محمداً صاحب

<sup>(</sup>١) س: بالاستنا؛ ب: بالاستنادات.

<sup>(</sup>٢) م: من صلاة.. (٣) س: بخط. ن، م: يعاندك. (\$)

ن، م، س: ولا تخرجهم. ن، م، س: إلى كريمه.

ظ ١٨٤

الدور السادس، وأن عليًا لم يكن إماما، وإنما كان سوسا(١) لمحمد، وحسَّن القول فيه، وإلَّا سياسية (١)؛ فإن هذا باب كبير، وعمل عظيم، منه ترقى إلى ما هو أعظم منه، وأكبر منه، ويعينك على زوال ما جاء به من قَبْلك، من وجوب زوال النبوات، على المنهاج الذي هو عليه، وإياك / أن ترتفع من هذا الباب، إلا إلى من تقدّر فيه النجابة"، وآخر ترقيه من هذا إلى معرفة القرآن ومؤلفه وسببه، وإياك أن تغتر بكثير ممن يبلغ معك إلى هذه المنزلة، فترقّبه إلى غيرها: ألَّا يغلطون المؤانسة والمدارسة، واستحكام الثقة به، فإن ذلك يكون لك عونا على تعطيل النبوات، والكتب التي يدّعونها منزلة من عند الله ، وآخر ترقّيه إلى إعلامه أن القائم قد مات، وأنه يقوم روحانيا، وأن الخلق يرجعون إليه بصور روحانية، تفصل بين العباد بأمر الله عز وجل، ويستصفى (١) المؤمنين من الكافرين بصور روحانية، فإن ذلك يكون أيضا عونا لك عند إبلاغه إلى إبطال المعاد الذي يزعمونه، والنشور من القبر.

وآخر ترقيه من هذا إلى إبطال أمر الملائكة في السماء، والجن في الأرض، وأنه كان قبل آدم بشر كثير، وتقيم على ذلك الدلائل المرسومة في كتبنا؛ فإن ذلك مما يعينك وقت بلاغه على تسهيل التعطيل للوحى (٥)، والإرسال إلى البشر بملائكة، والرجوع إلى الحق (١) والقول بقدم العالم.

<sup>(</sup>۱) ب: سواسا.

<sup>(</sup>٣) م: النجاة.

<sup>(</sup>٥) س، ب: والوحى.

<sup>(</sup>٢) ب: والأساسية.

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: ويستفي.

<sup>(</sup>٦) م: الجن.

وآخر ترقيه إلى أوائـل درجـة التوحيد، وتدخل عليه بما / تضمّنه TV1 / 2 كتابهم المترجم بكتاب «الدرس الشافي للنفس» من أنه لا إله ولا صفة ولا موصوف، فإن ذلك يعينك على القول بالإلهية لمستحقها عند البلاغ».

> وإلى ذلك يعنون بهذا أن كل داع منهم يترقّى درجة درجة، إلى أن يصير إماماً ناطقا، ثم ينقلب الها روحانيا، على ما سنشرح قولهم فيه من

قالوا: (ومن بلّغته إلى هذه المنزلة فعرّفه(١) حسب ما عرّفناك من حقيقة أمر الإمام، وأن إسماعيل وأباه محمداً "كانا من نوّابه، ففي ذلك "عون لك على إبطال إمامة على وولده عند البلاغ، والرجوع إلى القول بالحق، ثم لا يزال كذلك شيئا فشيئا حتى يبلغ الغاية القصوى على تدريج يصفه عنهم فيما بعد.

قال القياضى: وفهذه وصيتهم جميعا للداعى إلى مذاهبهم، وفيها أوضح دليل لكل عاقل على كفر القوم وإلحادهم، وتصريحهم بإبطال حدوث العالم ومحدثه، وتكذيب ملائكته ورسله، وجحد المعاد والثواب والعقاب. وهذا هو الأصل لجميعهم وإنما يتمخرقون بذكر الأول، والثاني، والناطق، والأساس، إلى غير ذلك، ويخدعون به الضعفاء، حتى إذا استجاب لهم مستجيب أخذوه بالقول بالدهر والتعطيل".

<sup>(</sup>۱) ن، س، ب: تعرفه.

<sup>(</sup>٢) م: وأبا محمد. (٣) س، ب: وفي ذلك. م: بالدهر سوا التعطيل.

وسأصف من بعد من عظيم سبّهم لجميع الرسل صلوات الله وسلامه عليهم، وتجريدهم القول بالاتحاد() وأنه نهاية دعوتهم ما يَعْلَمُ به كل قار له عظيم() كفرهم وعنادهم للدين».

تعليق ابن تيمية على ما ذكسره الباقلاني عن الباطنية

قلت: وهذا بين، فإن الملاحدة من الباطنية الإسماعيلية وغيرهم، والغلاة النصيرية وغير النصيرية، إنما يظهرون التشيّع، وهم في الباطن أكفر من اليهود والنصارى. فدلّ ذلك على أن التشيّع دهليز الكفر والنفاق.

والصدّيق رضى الله عنه هو الإمام في قتال المرتدين، وهؤلاء مرتدّون، فالصدّيق وحزبه هم أعداؤه.

والمقصود هنا أن الصحبة المذكورة في قوله: ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا﴾، [سورة التوبة: ٤٠] صحبة موالاة للمصحوب" ومتابعة له")، لا صحبة نفاق"، كصحبة المسافر للمسافر، وهي من الصحبة التي يقصدها الصاحب لمحبة المصحوب، كما هو" معلوم عند جماهير الخلائق علماً ضروريا، بما تواتر عندهم من الأمور الكثيرة: أن أبابكر كان في الغاية من محبة النبي صلى الله عليه وسلم وموالاته والإيمان به، أعظم مما يعلمون أن عليًا كان مسلماً، وأنه كان ابن عمه.

، وقوله: «إن الله معنا» لم يكن لمجرد الصحبة الظاهرة التي ليس فيها

<sup>(</sup>١) م: وتحريفهم القول بالالحاد.

<sup>(</sup>٢) س: كل من قارله عظيم . . . ؛ ب: كل من قارن عظيم . . .

<sup>(</sup>٣) م: موالاة المصحوب. (٤) س، ب: ومبايعة له.

<sup>(</sup>٥) ن، م: إنفاق. (٦)

متابعة (١)، فإن هذه تحصل للكافر إذا صحب المؤمن، ليس الله معه، بل إنما كانت المعيّة للموافقة الباطنية والموالاة له والمتابعة.

ولهذا كل من كان متبعا للرسول كان الله معه بحسب هذا الاتباع. قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَن اتَّبَعَكَ مِنَ الْـمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الأنفال: ٦٤]، أى حسبك وحسب من اتبعك، فكل من اتبع الرسول من جميع المؤمنين فالله حسبه (")، وهذا معنى كون الله معه.

والكفاية المطلقة مع الاتباع المطلق، والناقصة مع الناقص (")، وإذا كان بعض المؤمنين به المتبعين له قد حصل له من يعاديه على ذلك فالله حسبه، وهو معه، وله نصيب من معنى قوله: ﴿إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا ﴾ فإن هذا قلبه موافق للرسول، وإن لم يكن صَحِبه ببدنه، والأصل في هذا القلب.

كما فى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إن بالمدينة رجالا ما سرتم مسيرا ولا قطعتم وادياً إلا كانوا معكم» قالوا: وهم بالمدينة، حبسهم العذر»(1).

<sup>(</sup>۱) س، ب: مبایعة.

<sup>(</sup>٣) ن: والناقض مع الناقص؛ س: والناقص مع الناقص. والكلمتان غير منقوطتين في (م).

<sup>(</sup>٤) الحديث عن أنس بن مالك رضي الله عنه في: البخاري ٢٦/٤ (كتاب الجهاد، باب من حبسه العذر عن الغزو)؛ سنن أبي داود ١٧/٣- ١٨ (كتاب الجهاد، باب في الرخصة في القعود من العذر)؛ سنن ابن ماجة ٢/٣٧٩ (كتاب الجهاد، باب من حبسه العذر عن الجهاد)؛ المسند (ط. الحلبي) ٢/٣/٣، ١٦٠، ١٠٠٠، ٣٤١. وجاء حديث آخر بالفاظ مقاربة عن جابر بن عبدالله رضي الله عنه في: مسلم ١٨/٣ه (كتاب الإمارة، باب ثواب من حبسه عن الغزو مرض أو عذر آخر)؛ سنن ابن ماجة (في الموضع السابق).

فهؤلاء بقلوبهم كانوا مع النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه الغزاة، فلهم معنى صحبته فى الغزاة، فالله معهم بحسب تلك الصحبة المعنوية.

ولو انفرد الرجل [في] "بعض الأمصار والأعصار بحق جاء به الرسول، ولم تنصره الناس عليه، فإن الله معه، وله نصيب" من قوله: ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنا ﴿ [سورة النوبة : ٤٠]؛ فإن نصر الرسول هو نصر دينه الذي جاء به حيث كان، ومتى كان. ومن وافقه فهو صاحبه عليه / في المعنى، فإذا قام به ذلك الصاحب كما أمر الله، / فإن الله مع ما جاء به الرسول، ومع ذلك القائم به.

ص ۱۸۵ ۶/ ۲۷۲

قول الرافضي:

الرسول صلى الله عليمه وسملم

وحده يعنى

إن انــزال الـــكينــة على

وهـذا المتبع له حسبه الله، وهو حسب الرسول. كما قال تعالى: ﴿ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَن اتَّبَعَكَ مِنَ الْـمُوْمِنِينَ ﴾ [سورة الأنفال: ٦٤].

## ﴿فصل

وأما قول الرافضى: «إن القرآن حيث ذكر إنزال السكينة على رسول الله صلى الله عليه وسلم شرك معه المؤمنين إلا في هذا الموضع، ولا نقص أعظم منه».

<sup>(</sup>١) في: ساقطة من (ن)، (م)، (س).

 <sup>(</sup>٢) ن، م: وله عبره (غير منقوطة) وفي (س) بياض مكان كلمة (عبره).

الجواب من وجوه الوجه الأول فالجواب: أولا<sup>(۱)</sup>: أن هذا يوهم أنه (۱) ذَكَر ذلك في مواضع متعددة، وليس كذلك، بل لم يذكر ذلك إلا في قصة حُنين.

كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئاً وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضَ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّدْبِرِينَ • ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتهُ عَلَيْكُمُ الْأَرْضَ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّدْبِرِينَ • ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزَلَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا ﴾ [سورة التوبة: ٢٥، ٢٦] على رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤمِنِينَ وَأَنْزَلَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا ﴾ [سورة التوبة: ٢٥، ٢٥] فذكر إنزال السكينة على الرسول والمؤمنين، بعد أن ذكر توليتهم ٣٠ مدبرين.

وقد ذكر إنزال السكينة على المؤمنين وليس معهم الرسول في قوله: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً ﴾ [سورة الفتح: ١] إلى قوله: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الفتح: ٤] الآية، وقوله: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ ﴾ [سورة الفتح: ١٨].

الوجه الثاني

ويقال: ثانيا: الناس قد تنازعوا في عَوْد الضمير في قوله تعالى: ﴿ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ ﴾ [سورة النوبة: ٤٠]. فمنهم من قال: إنه عائد إلى أبى بكر، إلى النبى صلى الله عليه وسلم. ومنهم من قال: إنه عائد إلى أبى بكر، لأنه أقرب المذكورين، ولأنه كان محتاجا إلى إنزال السكينة، [فأنزل السكينة] عليه، كما أنزلها على المؤمنين الذين بايعوه تحت الشجرة.

<sup>(</sup>١) أولا: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) ن، س: يوهم أن؛ م: وهم أن. والمثبت من (ب).

<sup>(</sup>٣) م: ثم ان ذكر توليتم . . .

<sup>(</sup>٤) عبارة وفأنزل السكينة، ساقطة من (ن)، (س)، (ب).

والنبى صلى الله عليه وسلم كان مستغنيا عنها فى هذه الحال" لكمال طمأنينته، بخلاف إنزالها يوم حنين، فإنه كان محتاجا إليها لانهزام جمهور أصحابه، وإقبال العدو نحوه"، وسوقه ببغلته إلى العدو.

وعلى القول الأول يكون الضمير عائداً إلى النبى صلى الله عليه وسلم، كما عاد الضمير إليه في قوله: ﴿وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا﴾ [سورة النوبة: ٤٠] ولأن سياق الكلام كان في ذكره، وإنما ذكر صاحبه ضمنا وتبعا.

لكن يقال: على هذا لما قال لصاحبه": (إن الله معنا)، والنبى صلى الله عليه وسلم هو المتبوع المطاع، وأبوبكر تابع مطيع، وهو صاحبه، والله معهما، فإذا حصل "للمتبوع في هذه الحال سكينة وتأييد، كان ذلك للتابع أيضا بحكم الحال، فإنه صاحب تابع لازم، ولم يحتج أن يذكر هنا أبوبكر لكمال الملازمة والمصاحبة، التي توجب مشاركة النبى صلى الله عليه وسلم في التأييد.

بخلاف حال المنهزمين يوم حنين، فإنه لو قال: فأنزل الله سكينته على رسوله، وسكت، لم يكن في الكلام ما يدل على نزول السكينة عليهم، لكونهم بانهزامهم فارقوا الرسول، ولكونهم لم يثبت لهم من الصحبة المطلقة التي تدل على كمال الملازمة ما ثبت لأبي بكر.

<sup>(</sup>١) الحال: ساقطة من (س)، (ب). (٢) م: وقتال العدو بحده.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: لما قال له صاحبه. (٤) ن، م: فإذا يحصل.

وأبوبكر لما وصفه بالصحبة المطلقة الكاملة، ووصفها في أحق(١) الأحوال أن يفارق الصاحب فيها صاحبه، وهو حال شدة الخوف، كان هذا دليلا بطريق الفحوى على أنه صاحبه وقت النصر والتأييد؛ فإن من كان صاحبه في حال الخوف الشديد، فلأن يكون صاحبه في حال حصول (٢) النصر والتأييد أولى وأحرى، فلم يحتج أن يذكر صحبته له في هذه الحال، لدلالة الكلام والحال عليها.

وإذا عُلم أنه صاحبه في هذه الحال، عُلم أن ما حصل للرسول من إنزال السكينة والتأييد بإنزال الجنود التي لم يرها الناس، لصاحبه المذكور فيها أعظم مما لسائر الناس. وهذا من بلاغة القرآن وحسن بيانه

وهذا كما في قوله: ﴿ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ ﴾ [سورة التوبة: ٦٦] (٣) فإن الضمير ('[في قوله: (أحق أن يرضوه)]') إن عاد إلى الله، فإرضاؤه لا يكون إلا بإرضاء الرسول، وإن عاد إلى الرسول، فإنه لا يكون "إرضاؤه إلا بإرضاء الله، فلما كان ارضاؤهما لا يحصل أحدهما إلا مع الآخر، وهما يحصلان بشيء واحد، والمقصود بالقصد الأول إرضاء الله، وإرضاء الرسول تابع، وحَّد الضمير في قوله: (أحق أن يرضوه) وكذلك وحَّد الضمير في قوله: (فأنزل الله سكينته عليه وأيَّده بجنود لم تروها) لأن نزول ذلك على أحدهما يستلزم مشاركة الآخر له، إذ محال

(٣) م: . أن ترضوه .

<sup>(</sup>١) ن، س: في حق، وهو تحريف.

<sup>(</sup>Y) س، ب: حضور.

<sup>(</sup>هـ ا مابين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٤-٤) : زيادة في (م).

٤/ ٢٧٣ أن ينزل<sup>(١)</sup> / ذلك على الصاحب دون المصحوب، أو على المصحوب دون الصاحب الملازم"، فلما كان لا يحصل ذلك إلا مع الآخر وحَّد الضمير، وأعاده إلى الرسول، فإنه هو المقصود، والصاحب تابع له.

ولو قيل: فأنزل السكينة عليهما وأيدهما، لأوهم أن أبابكر شريك في النبوة، كهارون مع موسى، حيث قال: ﴿سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَانَا ﴾ الآية [سورة القصص: ٣٥]، وقال: ﴿ وَلَقَدْ مَنَّنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَارُونَ . وَنَجَّيْنَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ . وَنَصَرْنَاهُمْ فَكَانُوا هُمُ الْغَالِبِينَ . وَآتَيْنَاهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَبِينَ . وَهَدَيْنَاهُمَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ [سورة الصافات : ١١٤ ـ ١١٨]، فذكرهما أولا وقومهما فيما يشركونهما(٢) فيه.

كما قال: ﴿ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْـمُوْمِنِينَ ﴾ [سورة الفتع : ٢٦]، إذ ليس في الكلام ما يقتضى حصول النجاة والنصر لقومهما إذا نصرا ونجيا، ثم فيما يختص بهما ذكرهما بلفظ التثنيَّة إذا كانا شريكين في النبوة، لم يفرد موسى كما أفرد الرب نفسه بقوله: ﴿وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ ﴾ [سورة التوبة : ٦٢] / ، وقوله : ﴿ أَحَبُّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّه وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ ﴾ [سورة التوبة : ٢٤].

فلو قيل: أنزل الله سكينته عليهما وأيدهما، لأوهم الشركة، بل عاد الضمير إلى الرسول المتبوع، وتأييده تأييد لصاحبه التابع له الملازم بطريق الضرورة.

(٢) ن، م، س: اللازم.

<sup>(</sup>١) م: أو محال أن يقول . . .

<sup>(</sup>٣) م: يشركوهما؛ ب: يشاركونها.

ولهذا لم يُنصر النبى صلى الله عليه وسلم قط(" في موطن إلا كان أبوبكر رضى الله عنه أعظم المنصورين بعده، ولم يكن أحد من الصحابة أعظم يقينا وثباتا في المخاوف منه. ولهذا قيل: لو وُزن إيمان أبى بكر بإيمان أهل الأرض لرجح.

كما فى السنن عن أبى بكرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «هل رأى أحد منكم رؤيا؟» فقال رجل: أنا رأيت كأن ميزانا نزل من السماء، فوزنت أنت وأبوبكر، فرجحت أنت بأبى بكر، ثم وُزن أبوبكر وعمر، فرجح أبوبكر، ثم وُزن عمر وعثمان فرجح عمر، ثم رفع الميزان. فاستاء لها النبى صلى الله عليه وسلم، فقال: «خلافة نبوّة، ثم يؤتى الله الملك من يشاء»(١).

وقال أبوبكر بن عياش: ما سبقهم أبوبكر بصلاة ولا صيام، ولكن بشيء وقر في قلبه.

## ﴿فصــل﴾

<sup>(</sup>١) قط: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضى ١/ ٤٩٠.

صاحب النخلة نخلة (۱) في الجنة ، فسمع أبو الدحداح ، فاشتراها ببستان له ووهبها الجار ، فجعل النبي صلى الله عليه وسلم له بستانا عوضها في الجنة ».

الجـــواب مـن وجوه الوجه الأول

والجواب: أن يُقال: لا يجوز أن تكون هذه الآية مختصة بأبى المحداح دون أبى بكر، باتفاق أهل العلم بالقرآن وتفسيره وأسباب نزوله، وذلك أن هذه السورة مكيَّة باتفاق العلماء. وقصة أبى المحداح كانت بالمدينة باتفاق العلماء؛ فإنه من الأنصار، والأنصار إنما صحبوه بالمدينة، ولم تكن البساتين ـ وهى الحدائق التى تسمى بالحيطان ـ إلا بالمدينة، فمن الممتنع أن تكون الآية لم تنزل إلا بعد قصة أبى الدحداح "، بل إن كان قد قال بعض العلماء: إنها نزلت فيه، فمعناه

<sup>(</sup>١) نخلة: ساقطة من (م). (٢) س، ب: نزوله، وهذه...

قال ابن حجر في ترجمة أبي الدحداح (الإصابة ٤/٩٥ ـ ٢٠): «أبو الدحداح الأنصارى حليف لهم. قال أبو عمر: لم أقف على اسمه ولا نسبه أكثر من أنه من الأنصار حليف لهم. وقال البغوى: أبو الدحداح الأنصارى ولم يزد. وروى أحمد والبغوى والحاكم من طريق حاد بن سلمة عن ثابت عن أنس أن رجلا قال: يا رسول الله: إن لفلان نخلة وأنا أقيم حائطى بها، فقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: واعطه إياها بنخلة في الجنة، فأبى. قال: فأتاه أبو الدحداح، فقال له: بعنى نخلتك بحائطى. قال: ففعل. فأتى النبي صلى الله عليه وآله وسلم، فقال: يارسول الله ابتعت بحائطى. قال: ففعل. فأتى النبي صلى الله عليه وآله وسلم، فقال: يارسول الله ابتعت النخلة بحائطى فاجعلها له فقد اعصيتكها. فقال: «كم من عذق رداح لأبي الدحداح في الجنة، قالها مرارا... إلخ.. ثم قال ابن حجر: «وأخرج ابن منده من طريق عبدالله بن الحارث عن ابن مسعود: لما نزلت (من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له) فقال أبو الدحداح: يا رسول الله والله أبريد منا القرض؟ قال: «نعم، الحديث، وفيه ذكر ما تصدق به.

أنه ممن دخل في الآية، وممن شمله حكمها وعمومها، فإن كثيرا ما يقول بعض الصحابة والتابعين: «نزلت هذه الآية في كذا» ويكون المراد بذلك أنها دلّت على هذا الحكم وتناولته، وأريد بها هذا الحكم.

ومنهم من يقول: بل قد تنزل<sup>(۱)</sup> الآية مرتين: مرة لهذا السبب، ومرة لهذا السبب.

فعلى قول هؤلاء يمكن أنها نزلت مرة ثانية في قصة أبى الدحداح ، "وإلا فلا خلاف بين أهل العلم أنها نزلت بمكة قبل أن يسلم أبو الداحداح"، وقبل أن يهاجر النبى صلى الله عليه وسلم.

وقد ذكر غير واحد من أهل العلم أنها نزلت في قصة أبي بكر. فذكر ابن جرير في تفسيره بإسناده عن عبدالله بن الزبير وغيره أنها نزلت في أبي بكر<sup>(7)</sup>.

وكذلك ذكره (1) ابن أبى حاتم \_ والثعلبى \_ أنها نزلت فى أبى بكر عن عبدالله وعن سعيد بن المسيب (9).

وذكر ابن أبى حاتم فى تفسيره: حدثنا أبى، حدثنا محمد بن أبى عمر العدنى، حدثنا سفيان، حدثنا هشام بن عروة عن أبيه، قال: أعتق أبوبكر سبعة كلهم يعذب فى الله: / بلالا، وعامر بن فهيرة، والنهدية،

TVE / 2

<sup>(</sup>١) م: قد نزلت.

<sup>(</sup>٢-٢) : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>۳) انظر تفسیر الطبری (ط. بولاق) ۱٤٦/۳۰.

<sup>(</sup>٤) ب: ذكر.

<sup>(</sup>٥) انظر: الدر المنثور ٦/٩٥٦\_ ٣٦٠؛ تفسير القرطبي ٨٨/٢٠ ٨٩.

وابنتها(۱)، وزنيرة، وأم عميس، وأمة بنى المؤمل. قال سفيان: فأما زنيرة فكانت رومية، وكانت لبنى عبدالدار، فلما أسلمت عميت، فقالوا: أعمتها اللات والعزى. قالت: فهى كافرة باللات والعزى، فرد الله إليها بصرها. وأما بلال فاشتراه وهو مدفون فى الحجارة، فقالوا: لو أبيت إلا أوقية لبعناكه. فقال أبوبكر: لو أبيتم إلا مائة أوقية لأخذته. قال: وفيه نزلت: ﴿وَسَيُجَنَّهُا الْأَتَّقَىٰ﴾ [سورة الليل: ١٧] إلى آخر السورة.

وأسلم وله أربعون ألفاً، فأنفقها في سبيل الله. ويدل على أنها نزلت في أبي بكر وجوه:

أحدها: أنه قال: ﴿وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَنْقَىٰ ﴾، وقال: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [سورة الحجرات: ١٣] فلا بد أن يكون أتقى الأمة داخلاً فى هذه الآية، وهو أكرمهم عند الله، ولم يقل أحد: إن أبا الدحداح ونحوه أفضل وأكرم من السابقين الأوّلين من المهاجرين: أبى بكر، وعمر، وعثمان، وعلى، وغيرهم. بل الأمة كلهم - سنيّهم وغير سنيّهم - متفقون على أن هؤلاء وأمثالهم من المهاجرين أفضل من أبى الدحداح، فلا بدأن يكون الأتقى، الذي يؤتى ماله يتزكى، فيهم.

وهذا القائل قد ادّعى أنها نزلت فى أبى الدحداح، فإذا كان القائل قائلًى الله القائل قائلًى الله القائل عقول: نزلت فى أبى بكر، كان هذا القائل هو الذى يدل القرآن على قوله. وإن قُدَّر عموم الآية لهما، فأبوبكر أحق بالدخول فيها من أبى الدحداح.

نزلت الأبة ف

الصديق

وجوه

الأول

<sup>(</sup>١) س: وابنيها. والكلمة غير منقوطة في (ن).

وكيف" لا يكون كذلك، وقد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ما نفعني مال قط كمال أبي بكر» "؟! فقد نفي عن جميع [مال]" الأمة أن ينفعه كنفع مال أبي بكر، فكيف تكون تلك الأموال" المفضولة دخلت في الآية، والمال الذي هو أنفع الأموال له لم يدخل فيها؟!.

الوجه الثاني

الوجه الثانى: أنه إذا كان الأتقى هو الذى يؤتى ماله [يتزكى] " ، وأكرم الخلق أتقاهم ، كان هذا أفضل الناس . والقولان المشهوران فى هذه الآية : قول أهل السنة أن أفضل الخلق أبوبكر ، وقول الشيعة على ، فلم يجز أن يكون الأتقى الذى هو أكرم الخلق على الله واحداً غيرهما ، وليس منهما " واحد يدخل فى الأتقى ، / وإذا ثبت أنه لا بد من دخول أحدهما فى «الأتقى» وجب أن يكون أبوبكر داخلا فى الآية ، ويكون أولى بذلك من على لأسباب :

ص ۳۸٦ أبو بكر أولى بالدخسول في الآية الأسباب

الأول

أحدها: أنه قال: ﴿ اللَّذِى يُتُوتِى مَالَهُ يَتَزَكَّىٰ ﴾ [سورة الليل: ١٨]. وقد ثبت في النقل المتواتر في الصحاح وغيرها - أن أبابكر أنفق ماله، وأنه مقدّم في ذلك على جميع الصحابة. كما ثبت في الحديث الذي رواه البخاري عن ابن عباس، قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرضه الذي مات فيه عاصباً رأسه بخرقة، فقعد على المنبر، فحمد الله

<sup>(</sup>١) س، ب: فكيف. (٢) سبق هذا الحديث فيها مضى ٢١/٥.

 <sup>(</sup>٣) مال: زيادة في (ب).
 (٤) س، ب: الأمور، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٥) يتزكى: زيادة في (م). (٦) ن، م، س: فيهها.

وأثنى عليه، ثم قال: «إنه ليس من الناس أحد أمن على [في] (ا) نفسه وماله من أبي بكر بن أبي قحافة، ولو كنت متخذا خليلاً لاتخذت أبابكر خليلا، ولكن خلة الإسلام أفضل، سدُّوا عنى كل خوخة في هذا المسجد إلا خوخة أبي بكر» (ا).

وفى الصحيحين عنه أنه قال صلى الله عليه وسلم: «إن أمنّ الناس فى صحبته وماله أبوبكر». وفى البخارى عن أبى الدرداء قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله بعثنى إليكم، فقلتم: كذبت. وقال أبوبكر: صدقت، وواسانى بنفسه وماله، فهل أنتم تاركولى صاحبى؟» مرتين " فما أوذى بعدها().

وفى الصحيحين عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما نفعنى مال قط ما نفعنى مال أبى بكر» فبكى أبوبكر وقال: هل أنا ومالى إلا لك يا رسول الله؟ »(°).

وعن عمر قال: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نتصدّق، فوافق ذلك مالاً عندى، فقلت: اليوم أسبق أبابكر، إن سبقته يوما. فجئت بنصف مالى. فقال النبى صلى الله عليه وسلم: «ما أبقيت لأهلك؟» قلت: مثله. وجاء أبوبكر بماله كله. فقال له النبى صلى الله

<sup>(</sup>١) علي: ساقطة من (م)، في: ساقطة من (ن)، (س).

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضى في عدة مواضع. انظر ١٢/١ه.

<sup>(</sup>٣) مرتين: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث من قبل في هذا الجزء.

<sup>(</sup>٥) سبق هذا الحديث فيها مضى ٢١/٥.

عليه وسلم: «ما أبقيت لأهلك؟» قال: أبقيت لهم الله ورسوله، فقلت: لا أسابقك إلى شيء أبدا» رواه أبو داود والترمذي وصححه (').

فهذه النصوص الصحيحة المتواترة الصريحة تدل على أنه كان من أعظم الناس إنفاقاً لماله / فيما يرضى الله ورسوله.

وأما على فكان النبى صلى الله عليه وسلم يمونه لما أخذه من أبى طالب لمجاعة حصلت بمكة، ومازال على فقيراً حتى تزوّج بفاطمة وهو فقير. وهذا مشهور معروف عند أهل السنة والشيعة، وكان في عيال النبى صلى الله عليه وسلم، لم يكن له ما ينفقه، ولو كان له مال لأنفقه، لكنه كان منفقا عليه لا منفقا.

السبب الشانى: قوله: ﴿ وَمَا لاَحَدِ عِنْدَهُ مِن نِعْمَةٍ تُجْزَى ﴾ [سورة الليل : ١٩] وهذه لأبى بكر دون على ، لأن أبابكر كان للنبى صلى الله عليه وسلم عنده نعمة الإيمان أن " هداه الله به ، وتلك النعمة " لا يجزى بها الخلق ، بل أجر الرسول فيها على الله ، كما قال تعالى : ﴿ قُلْ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ [سورة ص : ٢٦] ، وقال : ﴿ قُلْ مَا أَسْتَلُكُمْ مَنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ [سورة ص : ٢٦] ، وقال : ﴿ قُلْ مَا أَسْتَلُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ إِنْ أَجْرِى إِلاَّ عَلَى اللهِ ﴾ [سورة سا : ٤٧].

وأما النعمة التي يُجزى بها الخلق فهى نعمة الدنيا، وأبوبكر لم تكن للنبى صلى الله عليه وسلم عنده نعمة الدنيا، بل نعمة دين، بخلاف على، فإنه كان للنبى صلى الله عليه وسلم عنده نعمة دنيا يمكن أن تُجزى.

الثاني

TV0 /2

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيها مضى ٧/٢٥.

<sup>(</sup>٢) م: إذ.

الثالث: أن الصدِّيق لم يكن بينه وبين النبى صلى الله عليه وسلم سبب (۱) يواليه لأجله، ويخرج ماله، إلا الإيمان، ولم ينصره كما نصره أبوطالب لأجل القرابة، وكان عمله كاملاً في إخلاصه لله تعالى، كما قال: ﴿ إِلاَ ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِهِ الْأَعْلَىٰ • وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ﴾ [سورة الليل: ٢٠، ٢١].

وكذلك خديجة كانت زوجته، والزوجة قد تنفق مالها على زوجها، وإن كان دون النبي صلى الله عليه وسلم.

وعلى لو قدر أنه أنفق، لكان قد "أنفق على قريبه، وهذه أسباب قد يُضاف الفعل إليها، بخلاف إنفاق أبي بكر، فإنه لم يكن له سبب إلا الإيمان بالله وحده، فكان من أحق المتقين بتحقيق قوله: ﴿ إِلّا الْبَغَاءُ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى ﴾، وقوله: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَىٰ وَالَّذِى يُؤْتِى مَالَهُ يَتَزَكَّىٰ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى ﴾ [سورة وَمَا لَأَحْدِ عِنْدَهُ مِن نَعْمَةٍ تُجْزَىٰ ﴿ إِلّا الْبَغَاءُ وَجْهِ رَبّهِ الْأَعْلَىٰ ﴾ [سورة الليل: ١٧- ٢٠] استثناء منقطع، والمعنى: لا يقتصر في العطاء على من الليل: ١٧- ٢٠] استثناء منقطع، والمعنى: لا يقتصر في العطاء على من له عنده نعمة يكافئه بذلك "، فإن هذا من باب العدل الواجب للناس بعضهم على بعض، بمنزلة المعاوضة في المبايعة والمؤاجرة، وهو واجب لكل أحدٍ على أحد، فإذا لم يكن لأحدٍ عنده نعمة تُجزى لم واجب لكل أحدٍ على أحد، فإذا لم يكن لأحدٍ عنده نعمة تُجزى لم يحتج إلى هذه المعاوضة، فيكون عطاؤه خالصا لوجه ربّه الأعلى، بخلاف من كان عنده لغيره نعمة يحتاج أن يجزيه بها، فإنه يحتاج أن بخلاف من كان عنده لغيره نعمة يحتاج أن يجزيه بها، فإنه يحتاج أن بخلاف من كان عنده لغيره نعمة يحتاج أن يجزيه بها، فإنه يحتاج أن بخلاف من كان عنده لغيره نعمة يحتاج أن يجزيه بها، فإنه يحتاج أن بخلاف من كان عنده لغيره نعمة يحتاج أن يجزيه بها، فإنه يحتاج أن

<sup>(</sup>١) ن، م، س: عنده سبب... (٢) قد: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) ن،م: لذلك.

يعطيه مجازاة على ذلك.

وهذا الذى ما لأحدٍ عنده من نعمة تُجزى إذا أعطى ماله يتزكّى فى معاملته للناس() دائما() يكافئهم ويعاوضهم ويجازيهم، فحين إعطائه ماله يتزكى، لم يكن لأحد عنده من نعمة تجزى.

وفيه أيضا ما يبيّن أن الفضل بالصدقة لا يكون إلا بعد أداء الواجب من المعاوضات، كما قال تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْعَفْو﴾ [سورة البقرة: ٢١٩]، فَمنْ عليه ديون من أثمان وقرض" وغير ذلك، فلا يقدّم الصدقة على قضاء هذه الواجبات، ولو فعل ذلك: فهل تردّ صدقته؟ 'على قولين معروفين للفقهاء، فهذه الآية يحتج بها من تردّ صدقته'. لأن الله تعالى إنما أثنى على من آتى ماله يتزكّى وما لأحدٍ عنده من نعمة تجزى، فإذا كان عنده نعمة تُجزى، فعليه أن يجزى بها في يكن أن يؤتى ماله يتزكّى، فإذا آتى ماله يتزكّى قبل أن يجزى بها أن لم يكن ممدوحا، فيكون عمله مردوداً، لقوله صلى الله عليه وسلم: «من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد» ''.

<sup>(</sup>١) س، ب: في معاملة الناس. (٢) م: وإنها

<sup>(</sup>٣) ن: ايمان وفرض؛ م، س: إيمان وقرض. والمثبت من (ب).

<sup>(</sup>٤-٤) : ساقط من (س)، (ب). (٥) م: أن يجزيه بها.

 <sup>(</sup>٦) م: قبل أن يجزيه بها.

<sup>(</sup>٧) الحديث عن عائشة رضي الله عنها في: البخاري ١٨٤/٣ (كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور...)، ٥/ ٦٩ (كتاب البيوع، باب النجش)، ١٠٧/٩ (كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب إذا اجتهد العامل أو الحاكم)؛ مسلم ١٣٤٣/٣- ١٣٤٤ (كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور)؛ سنن أبي داود ٤/ ٢٨٠

الرابع

ظ ٢٨٦

الرابع: أن هذه الآية إذا قُدِّر أنه دخل فيها من دخل من الصحابة، / فأبوبكر أحق الأمة بالدخول فيها، فيكون هو الأتقى من هذه الأمة، (فيكون أفضلهم. وذلك لأن الله تعالى وصف الأتقى بصفات أبوبكر أكمل فيها من جميع الأمة ، وهو قوله: ﴿الَّذِي يُوْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّىٰ ﴾، وقوله: ﴿الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّىٰ ﴾، وقوله: ﴿الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّىٰ ﴾، وقوله: ﴿وَوَلَهُ : ﴿وَمَا لَأَحَدٍ عِندَهُ مِن نَعْمَةٍ تُجْزَىٰ • إلا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَىٰ ﴾ [سورة الليل: ١٨ - ٢٠].

أما إيتاء المال فقد ثبت في الصحاح عن النبي صلى الله عليه وسلم أن إنفاق أبى بكر أفضل من إنفاق غيره، وأن معاونته له بنفسه وماله أكمل من معاونة غيره(١).

وأما ابتغاء النعمة التي تُجزى، فأبوبكر لم يطلب من النبى صلى الله عليه وسلم مالاً قط، ولا حاجة دنيوية، وأنه كان يطلب منه العلم، لقوله الذي ثبت في الصحيحين أنه قال للنبى صلى الله عليه وسلم: «علّمنى دعاءً أدعو به في صلاتي. فقال: «قل: اللهم إني ظلمت / نفسى ظلما كثيراً، ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لى مغفرةً من عندك، وارحمنى،

<sup>(</sup> ١٠٠٠ : مابين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(1)</sup> وهو قوله صلى الله عليه وسلم: وما نفعنى مال قط ما نفعنى مال أبي بكر، وسبق هذا الحديث فيها مضى ٢١/٥، وقوله صلى الله عليه وسلم: وإن أمنّ الناس علينا في صحبته وذات يده أبو بكر، وسبق هذا الحديث فيها مضى ١٢/١٥.

إنك أنت الغفور الرحيم»(''.

ولا أعطاه النبى صلى الله عليه وسلم عليه وسلم مالاً يخصه به قط، بل إن حضر غنيمة كان كآحاد الغانمين. وأخذ النبى صلى الله عليه وسلم ماله كله، وأما غيره من المنفقين ـ من الأنصار وبنى هاشم ـ فقد كان النبى صلى الله عليه وسلم يعطيهم ما لا يُعطى غيرهم، فقد أعطى بنى هاشم وبنى المطلب من الخمس ما لم يعطن غيرهم، واستعمل عمر وأعطاه عمالة. وأما أبوبكر فلم يعطه شيئا، فكان أبعد الناس من النعمة التى لا تجزى، وأولاهم بالنعمة التى لا تجزى.

وأما إخلاصه في ابتغاء وجه ربه الأعلى، فهو أكمل الأمة في ذلك. فعُلم أنه أكمل من تناولته الآية في الصفات المذكورة.

كما أنه أكمل من تناوله قوله: ﴿وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَـٰئِكَ هُمُ الْـُمُتَّقُونَ ﴾ [سورة الزمر: ٣٣].

وقوله: ﴿ لَا يَسْتَوى مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلَ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّن الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعدُ وَقَاتَلُوا وَ كُلًّا وَعَدَ اللَّهُ الحُسْنَى ﴾ [سورة الحديد: ١٠].

<sup>(</sup>۱) الحديث عن عبدالله بن عمرو عن أبي بكر الصديق رضي الله عنها في: البخاري ١٦٦/١ (كتاب الاعوات، باب الدعاء في الصلاة)، ١٦٨/٩ (كتاب الدعوات، باب الدعاء في الصلاة)، ١١٨/٩ (كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: وكان الله سميعا بصيرا)؛ مسلم المسلاة)، ١١٨/٩ (كتاب الذكر والدعاء . . . ، باب استحباب خفض الصوت بالذكر) والحديث في سنن الترمذي والنسائى وابن ماجة ومسند أحمد .

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: مالا يعطى . .

وقوله: ﴿والسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ﴾ [سورة التوبة: ١٠٠]، وأمثال ذلك من الآيات التي فيها مدّح المؤمنين من هذه الأمة. فأبوبكر أكمل الأمة في الصفات التي يمدح الله بها المؤمنين، فهو أولاهم بالدخول فيها (١)، وأكمل من دخل فيها، فعُلم أنه أفضل الأمة.

## ﴿فصــل﴾

كلام الرافضي على قوله تعالى: قل للمخلفسين من الأعراب. الأيسة

قال المافضى ": «وأما قوله تعالى: ﴿قُل لِّلْمُخَلِّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ ﴾ [سررة الفتح: ٢٦] " فإنه أراد الذين تخلفوا عن الحديبية. والتمس هؤلاء أن يخرجوا إلى غنيمة خيبر، فمنعهم الله تعالى بقوله: ﴿قُل لِّن تَتَبِعُونَا ﴾ [سررة الفتح: ١٥]، لأنه تعالى جعل غنيمة خيبر لمن شهد الحديبية. ثم قال تعالى: ﴿قُل لِلْمُخَلِّفِينَ مِنَ اللهُ عَرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِى بَأْسٍ شَدِيدٍ ﴾ [سررة الفتح: ٢٦] وقد دعاهم رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى غزوات كثيرة "

<sup>(</sup>١) فيها: ساقطة من (س)، (ب).

 <sup>(</sup>۲) سبق إيراد هذا الكلام من قبل ( )، وهو في (ك) ص ۱۹۹ (م) - ۲۰۰

<sup>(</sup>۲) .

<sup>(</sup>٣) في (ك) - كيا ذكرت من قبل - : سيقول لك المخلفون من الأعراب ستدعون إلى قوم أولى بأس شديد، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) ك: ثم قال: (قل للمخلفين من الأعراب ستدعون) [سورة الفتح: ١٦] يريد الله تعالى أنه سندعوكم فيها بعد إلى قتال قوم أولى بأس شديد، وقد دعاهم النبي صلى الله عليه وآله إلى غزاة كثيرة. . . إلخ وانظر ماسبق.

كمؤتة وحُنين وتبوك وغيرها، وكان الداعي رسول الله صلى الله عليه وسلم. وأيضا جاز أن يكون علياً حيث قاتل الناكثين والقاسطين والمارقين، وكان رجوعهم إلى طاعته إسلاما، لقوله صلى الله عليه وسلم: «يا على حربك حربى، وحرب (١) رسول الله صلى الله عليه وسلم كفر».

الجواب

فالجهاب: أما الاستدلال بهذه الآية على خلافة الصديق ووجوب طاعته، فقد استدل بها طائفة من أهل العلم، منهم الشافعى والأشعرى وابن حزم وغيرهم. واحتجوا بأن الله تعالى قال: ﴿فَإِن رَّجَعَكَ اللَّهُ إِلَى طَائِفَةٍ مِنْهُمْ فَاسْتَأَذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَّن تَخْرُجُوا مَعِى أَبداً وَلَنْ تُقاتِلُوا مَعِى عَدُوا لَهُ رسوله أن يقول مَعِى عَدُوا لَهُ رسوله أن يقول لهؤلاء: لن تخرجوا معى أبدا، ولن تقاتلوا معى عدوا، فعلم أن الداعى لهؤلاء: لن تخرجوا معى أبدا، ولن تقاتلوا معى عدوا، فعلم أن الداعى لهم إلى القتال ليس رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوجب أن يكون من بعده، وليس إلا أبابكر"، ثم عمر، ثم عثمان: الذين دعوا الناس إلى قتال فارس والروم وغيرهم، أو يسلمون، حيث قال: (تقاتلونهم أو يسلمون).

وهؤلاء جعلوا المذكورين في سورة «الفتح» هم المخاطبين في سورة «براءة» ومن هنا صار في الحجة نظر؛ فإن الذين في سورة «الفتح» هم الذين دُعوا زمن الحديبية ليخرجوا مع النبي صلى الله عليه وسلم، لما

<sup>(</sup>١) ك: حربي وسلمك سلمي، وحرب. .

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: وليس إلا أبو بكر...

أراد أن يذهب إلى مكة، وصده المشركون وصالحهم عام حينتذ بالحديبية (١)، وبايعه المسلمون تحت الشجرة.

وسورة الفتح نزلت في هذه القصة، وكان ذلك العام عام ستٍ من الهجرة بالاتفاق. وفي ذلك نزل قوله: ﴿ وَأَتِمُّوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أَحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي ﴾ [سورة البقرة : ١٩٦]، وفيها نزلت فدية الأذى في كعب بن عجرة، وهي قوله (١): ﴿ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكُ الله عليه وسلم إلى أسُلُ الله عليه وسلم إلى المدينة خرج إلى خيبر، ففتحها الله على المسلمين في أول سنة سبع، وفيها أسلم أبو هريرة، وقدم جعفر وغيره من مهاجرة الحبشة، ولم يسهم النبى صلى الله عليه وسلم لأحد ممن شهد خيبر، إلا لأهل الحديبية الذين بايعوا تحت الشجرة، إلا أهل السفينة الذين قدموا مع جعفر، وفي ذَلِكَ نِزِلْ " قُولُه : ﴿ سَيَقُولُ الْـمُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَّبعْكُمْ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُواْ كَلاَمَ اللَّهِ قُل لَّن تَتَّبعُونَا كَذَٰلِكُمْ قَالَ اللّهُ مِن قَبْلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا﴾ [سورة الفتح : ١٥] إلى قوله : ﴿ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ ﴾ [سورة الفتح: ١٦]، وقد دعا الناس بعد ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى مكة عام ثمان من الهجرة، وكانت خيبر سنة سبع، ودعاهم عقب الفتح إلى / قتال هوازن بحنين، ثم حاصر الطائف سنة ثمان، وكانت هي آخر الغزوات التي قاتل فيها رسول الله صلى الله عليه

YVV / E

ص ۳۸۷

<sup>(</sup>١) م: وصالحهم عام الحديبية.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: . . بن عجرة وقوله . .

<sup>(</sup>٣) ن، س: نزول.

وسلم، وغزا تبوك سنة تسع ، لكن لم يكن فيها قتال: غزا فيها النصارى بالشام، وفيها أنزل الله (١) سورة براءة، وذكر فيها المخلفين الذين قال فيهم: ﴿فَقُل لَّن تَخْرُجُواْ مَعِيَ أَبداً وَلَن تُقَاتِلُواْ مَعِيَ عَدُواً ﴾ [سورة النوبة : ٨٣].

وأما مؤتة فكانت سرية قال فيها النبى صلى الله عليه وسلم: «أميركم زيد، فإن قتل فجعفر، فإن قتل فعبدالله بن رواحة»(۱) وكانت بعد عمرة القضية وقبل فتح مكة، فإن جعفرا حضر عمرة القضية، وتنازع هو وعلى وزيد في بنت حمزة، وقضى بها النبى صلى الله عليه وسلم لأسماء إمرأة جعفر خالة البنت، وقال: «الخالة بمنزلة الأم»(۱)، ولم يشهد زيد ولا جعفر ولا ابن رواحة فتح مكة، لأنهم استشهدوا قبل ذلك في غزوة مؤتة.

واذا عُرف هذا فوجه الاستدلال من الآية أن يقال: قوله تعالى: هلا عُرف إلى قَوْم أُولِى بَأْس شَدِيدٍ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ ﴾ [سورة الفتح: ١٦] يدل على أنهم متصفون بأنهم أولو بأس شديد، وبأنهم يقاتلون أو يسلمون. قالوا: فلا يجوز أن يكون دَعَاهُم (') إلى قتال أهل مكة وهوازن عقيب عام الفتح، لأن هؤلاء هم الذين دعوا إليهم عام الحديبية، ومن لم يكن منهم فهو من جنسهم، ليس هو أشد بأسا منهم، كلهم عربٌ من أهل الحجاز، وقتالهم من جنس واحد، وأهل مكة ومن

لفظ الجلالة غير موجود في (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضى ٢٧٨/٤.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيها مضى ٣٤/٤.

<sup>(</sup>٤) ن ، س ، ب: أن يكون دعاءهم ، وهو خطأ . والمثبت من (م) .

حولها كانوا أشد بأسا وقتالا للنبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه يوم بدر وأحد والخندق من أولئك، وكذلك في غير ذلك من السرايا.

فلا بد أن يكون هؤلاء الذين تقع الدعوة إلى قتالهم لهم اختصاص بشدة الباس ممن دعوا إليه عام الحديبية. كما قال تعالى: ﴿ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ [سورة الفتح: ١٦]. وهنا صنفان: أحدهما: بنو الأصفر الذين دُعوا إلى قتالهم عام تبوك سنة تسع، فإنهم أولو بأس شديد، وهم أحق بهذه الصفة من غيرهم، وأول قتال كان معهم عام مؤتة، عام ثمانٍ قبل تبوك، فقتل فيها أمراء المسلمين: زيد، وجعفر، وعبدالله بن رواحة، ورجع المسلمون كالمنهزمين.

ولهذا قالوا للنبى صلى الله عليه وسلم لمّا رجعوا: نحن الفرّارون. فقال: «بل أنتم العكّارون، أنا فئتكم وفئة كل مسلم»(١).

ولكن قد عارض بعضهم هذا بقوله ﴿ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ ﴾ [سورة الفتح : ١٦]، وأهل الكتاب يقاتلون حتى يعطوا الجزية، فتأوّل الآية طائفة أخرى في المرتدّين، الذين قاتلهم الصدّيق، أصحاب مسيلمة الكذّاب، فإنهم كانوا أولى بأس شديد، ولقى المسلمون في قتالهم شدة

<sup>(</sup>۱) الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن عبدالله بن عمر رضي الله عنها في: سنن أبي داود ٣/٣ (كتاب الجهاد، باب في التولى يوم الزحف)؛ سنن الترمذي ٣/ ١٣٠ (كتاب الجهاد، باب ما جاء في الفرار من الزحف)؛ المسند (ط. المعارف) ٢٣٤/٧. وقال الترمذي في تعليقه: «هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث يزيد بن أبي زياد... ومعنى قوله: بل أنتم العكارون، والعكار الذي يفر إلى إمامه لينصره، ليس يريد الفرار من الزحف». وصحح الشيخ أحمد شاكر الحديث (وانظر تعليقه).

عظيمة، واستحر القتل يومئذ بالقرّاء (١)، وكانت من أعظم الملاحم التى بين المسلمين وعدوهم، والمرتدّون يقاتلون أو يسلمون، لا يُقبل منهم جزية، وأول من قاتلهم الصدّيق وأصحابه، فدل على وجوب طاعته فى الدعاء إلى قتالهم.

والقرآن يدل ـ والله أعلم ـ على أنهم يُدعون إلى قوم موصوفين بأحد الأمرين: إما مقاتلتهم لهم، وإما إسلامهم، لا بد من أحدهما، وهم أولو بأس شديد. وهذا بخلاف من دعوا إليه عام الحديبية، فإنهم لم يوجد منهم لا هذا ولا هذا، ولا أسلموا، بل صالحهم الرسول بلا إسلام ولا قتال، فبين القرآن الفرق بين من دُعوا إليه عام الحديبية، وبين من يدعون إليه بعد ذلك.

ثم إذا فُرض " عليهم الإجابة والطاعة إذا دُعوا إلى قوم أولى بأس شديد، فلأن يجب عليهم الطاعة إذا دُعوا إلى من ليس بذى بأس شديد بطريق الأولى والأحرى، فتكون الطاعة واجبة عليهم فى دعاء النبى صلى الله عليه وسلم إلى مكة وهوازن وثقيف.

ثم لما دعاهم " بعد هؤلاء إلى بنى الأصفر كانوا أولى بأس شديد، والقرآن قد وكد الأمر في عام تبوك، وذمّ المتخلفين عن الجهاد ذما عظيما، كما تدل عليه سورة براءة. وهؤلاء وجد فيهم أحد / الأمرين: ٤/ ٢٧٨ القتال أو الإسلام. وهو سبحانه لم يقل: ﴿ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ ﴾ [سورة

<sup>(</sup>١) ب: (فقط): بالفراء، وهو تحريف ظاهر.

<sup>(</sup>۲) م: عرض

<sup>(</sup>٣) م: ثم لما دعوا هم . .

الفتح: ١٦]أى إلى أن يسلموا، ولا قال: قاتلوهم حتى يسلموا، بل وصفهم بأنهم يقاتلون أو يسلمون، ثم إذا قوتلوا فإنهم يقاتلون كما أمر الله حتى يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون.

فليس فى قوله: (تقاتلونهم) ما يمنع أن يكون القتال إلى الإسلام وأداء الجزية. لكن يقال قوله: ﴿سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِى بَأْسٍ شَديدٍ﴾ وأداء الجزية. لكن يقال قوله: ﴿سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِى بَأْسٍ شَديدٍ﴾ [سورة الفتح: ١٦] كلام حُذف فاعله، فلم يعين الفاعل الداعى لهم إلى القتال، فدل القرآن على وجوب الطاعة لكل من دعاهم إلى قتال قوم أولى بأس شديد يقاتلونهم أو يسلمون.

ولا ريب أن أبابكر دعاهم إلى قتال المرتدّين، ثم قتال فارس والروم. وكذلك عمر دعاهم إلى قتال فارس والروم، وعثمان دعاهم إلى قتال البربر ونحوهم. والآية تتناول هذا الدعاء كله.

أما تخصيصها بمن دعاهم بعد النبى صلى الله عليه وسلم، كما قاله (۱) طائفة من المحتجّين بها على خلافة أبى بكر، فخطأ. بل إذا قيل: تتناول هذا وهذا، كان هذا مما يسوغ، ويمكن أن يُراد بالآية (۱) ويستدل عليه بها. ولهذا وجب قتال الكفّار مع كل أمير دعا إلى قتالهم. وهذا أظهر الأقوال في الآية، وهو أن المراد: تدعون إلى قتال أولى بأس شديد أعظم من العرب، لا بد فيهم من أحد أمرين: إما أن يسلموا، وإما أن يقاتلوا، بخلاف من دُعوا إليه / عام الحديبية، فإن بأسهم لم يكن شديدا مثل هؤلاء، ودعوا إليهم، ففي ذلك لم يسلموا ولم يقاتلوا.

ظ ۳۸۷

<sup>(</sup>١) س، ب: كما قال.

<sup>(</sup>٢) م: يراد به الآية.

وكذلك عام الفتح، في أول الأمر لم يسلموا ولم يقاتلوا، لكن بعد ذلك أسلموا.

وهؤلاء هم الروم والفرس ونحوهم، فإنه لا بد من قتالهم إذا لم يسلموا. وأول الدعوة إلى قتال هؤلاء عام مؤتة وتبوك، وعام تبوك لم يقاتلوا النبى صلى الله عليه وسلم ولم يسلموا، لكن في زمن الصديق والفاروق كان لا بد من أحد الأمرين: إما الإسلام وإما القتال، وبعد القتال أدّوا الجزية، لم يصالحوا ابتداءً كما صالح المشركون عام الحديبية، فتكون دعوة أبى بكر وعمر إلى قتال هؤلاء داخلة في الآية، وهو المطلوب.

والآية تدلّ على أن قتال على لم تتناوله الآية (')؛ فإن الذين قاتلهم لم يكونوا أولى بأس شديد أعظم من بأس أصحابه، بل كانوا من جنسهم، وأصحابه كانوا أشد بأسا.

وأيضا فهم لم يكونوا يقاتلون أو يسلمون، فإنهم كانوا مسلمين.

وما ذكره فى الحديث من قوله (١٠): «حربك حربى» لم يذكر له إسناداً، فلا يقوم به حجة، فكيف وهو كذب موضوع باتفاق أهل العلم بالحديث.

ومما يوضح الأمر أن النبى صلى الله عليه وسلم قبل نزول «براءة» وآية الجزية كان الكفّار من المشركين وأهل الكتاب تارة يقاتلهم، وتارة يعاهدهم فلا يقاتلهم ولا يسلمون، فلما أنزل الله «براءة» وأمره فيها بنبذ

<sup>(</sup>١) ن، م: لم يتناول الآية.

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: ومن ذكره في الحديث وقوله. .

العهد (۱) إلى الكفّار، وأمره أن يقاتل أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون، صار حينئذ مأموراً بأن يدعو الناس إلى قتال من لا بد من قتالهم أو إسلامهم (۱)، وإذا قاتلهم قاتلهم حتى يسلموا أو يعطوا الجزية، لم يكن له حينئذ أن يعاهدهم بلا جزية، كما [كان] العاهد الكفّار من المشركين وأهل الكتاب، كما عاهد أهل مكة عام الحديبية، وفيها دعا الأعراب إلى قتالهم، وأنزل فيها سورة الفتح، وكذلك دعا المسلمين، وقال فيها: ﴿قُل للمُخلّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْم المديد وُلك مؤلى بَأْس شَدِيد تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ ﴾ [سورة الفتح: ١٦]، بخلاف هؤلاء الذين دعاهم إليهم عام الحديبية.

والفرق بينهما من وجهين: أحدهما: أن الذين يدعون إلى قتالهم في المستقبل أولو بأس شديد، بخلاف أهل مكة وغيرهم من العرب.

والثانى: أنكم تقاتلونهم أو يسلمون، ليس لكم أن تصالحوهم ولا تعاهدوهم بدون أن يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون، كما قاتل أهل مكة وغيرهم. والقتال إلى أن يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون.

وهذا يبين أن هؤلاء أولى البأس'' لم يكونوا ممن يعاهَدون بلا جزية ، فإنهم'' يقاتَلون أو يسلمون. ومن يعاهَد بلا جزية له'' حال ثالث: لا يقاتَل فيها ولا يسلم، وليسوا أيضا من جنس العرب الذين / 'قوتلوا قبل ذلك.

YV4 /£

<sup>(</sup>١) م: العهود.

<sup>(</sup>٣) کان: زیادة فی (ب).

<sup>(</sup>٥) ن، م، س: فإنه.

<sup>(</sup>٢) س، ب: قتالهم وإسلامهم.

<sup>(</sup>٤) م: أولى بأس شديد...

<sup>(</sup>٦) له: ساقطة من (م).

\_ 0 \ Y \_

فتبين أن الوصف [لا] يتناول<sup>(۱)</sup> الذين قاتلوهم<sup>(۱)</sup> بحنين وغيرهم؛ فإن هؤلاء بأسهم من جنس بأس أمثالهم من العرب الذين قوتلوا قبل ذلك. فتبين أن الوصف يتناول فارس والروم، الذين أمر الله بقتالهم أو يسلمون، وإذا قوتلوا [قبل ذلك]<sup>(۱)</sup> فإنهم يقاتلون حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون.

وإذا قيل: إنه دخل ذلك في قتال المرتدين، لأنهم يقاتلون أو يسلمون، كان أوجه من أن يقال: المراد قتال أهل مكة وأهل حنين الذين قُوتلوا في حال كان يجوز فيها مهادنة الكفار، فلا يسلمون ولا يقاتلون، والنبي صلى الله عليه وسلم عام الفتح وحنين كان بينه وبين كثير من الكفّار عهود بلا جزية، فأمضاها لهم، ولكن لما أنزل الله «براءة» بعد ذلك عام تسع ، سنة غزوة تبوك، بعث أبابكر بعد تبوك أميراً على الموسم، فأمره أن ينادى: أن لا يحج بعد العام مشرك ولا يطوف بالبيت عريان، وأن من كان بينه وبين رسول الله عهد فعهده إلى مدته، وأردفه بعليّ يأمره بنبذ العهود المطلقة، وتأجيل من لا عهد له أربعة أشهر، وكان أخرها شهر ربيع سنة عشر.

وهذه الحرم المذكورة في قوله: ﴿ فَإِذَا انسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُواْ الْمُسْرِكِينَ حَيْثُ وجَدَّتُمُوهُمْ ﴾ الآية (" [سورة التوبة: ٥]، ليس المراد الحُرُم

<sup>(</sup>ع. ): ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) ن، س: أن الوصف يتناول. . . ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٢) قبل ذلك: في (م) فقط.

<sup>(</sup>٣) كلمة «الآية»: ساقطة من (س)، (ب).

المذكورة في قوله: ﴿مِنْهَا أَرْبَعَةً جُرُّم ﴾ [سورة التوبة : ٣٦]، ومن قال ذلك فقد غلط غلطا معروفا عند أهل العلم ، كما هو مبسوط في موضعه .

ولما أمر الله بقتال أهل الكتاب حتى يُعطوا الجزية عن يدٍ وهم صاغرون، أخذ النبي صلى الله عليه وسلم الجزية من المجوس، واتفق المسلمون على أخذها من أهل الكتاب والمجوس.

وتنازع العلماء في سائر الكفّار على ثلاثة أقوال: فقيل: جميعهم يقاتلون بعد ذلك حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون إذا لم يسلموا. وهذا قول مالك.

وقيل: يُستثنى من ذلك مشركو العرب. وهو قول أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين عنه.

وقيل: ذلك مخصوص بأهل الكتاب، ومن له شبهة كتاب. وهو قول الشافعي وأحمد في رواية أخرى عنه.

والقول الأول والثاني متفقان في المعنى؛ فإن آية الجزية لم تنزل إلا بعد فراغ النبي صلى الله عليه وسلم من قتال مشركي العرب، فإن آخر غزواته للعرب كانت غزوة الطائف، وكانت بعد حنين، وحنين بعد فتح مكة، وكل ذلك سنة ثمان. وفي السنة التاسعة غزا النصاري عام تبوك، ص ٣٨٨ وفيها نزلت سورة (براءة) وفيها أمر / بالقتال حتى يُعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون.

وكان النبي صلى الله عليه وسلم إذا بعث أميراً على جيش أو سرية أمره أن يقاتلهم حتى يعطوا الجزية عن يدٍ وهم صاغرون، كما رواه مسلم فى صحيحه (۱). وصالح النبى صلى الله عليه وسلم نصارى نجران على الجزية، وهم أول من أدّى الجزية، وفيهم أنزل الله صدر سورة آل عمران. ولما كانت سنة تسع نفى المشركين عن الحَرَم، ونبذ العهود إليهم، وأمره الله تعالى أن يقاتلهم، وأسلم المشركون من العرب كلهم، فلم يبق مشرك معاهد لا بجزية ولا بغيرها (۱)، وقبل ذلك كان يعاهدهم بلا جزية، فعدم أخذ الجزية منهم (۱): هل كان لأنه لم يبق فيهم من يقاتَل حتى يعطوا الجزية، بل أسلموا كلهم لما رأوا من حسن الإسلام وظهوره، وقبح ما كانوا عليه من الشرك، وأنفتهم من أن يؤتوا الجزية عن يد وهم صاغرون؟.

أو لأن الجزية لا يجوز أخذها منهم، بل يجب قتالهم إلى الاسلام؟ . فعلى الأول تُؤخذ من سائر الكفّار، كما قاله أكثر الفقهاء، وهؤلاء يقولون: لما أمر بقتال أهل الكتاب حتى يُعطوا الجزية عن يدٍ وهم

<sup>(</sup>۱) الحديث عن سليمان بن بريدة عن أبيه رضي الله عنه في مسلم ١٣٥٧/٣ (كتاب الجهاد والسير، باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث...) ونصه: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أمر أميراً على جيش أو سرية أوصاه في خاصته.... ثم قال: «اغزوا باسم الله في سبيل.... وإذا لقيت علوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال (أو خلال) فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، ثم ادعهم إلى الإسلام ... فإن هم أبوا فسلهم الجزية، فإن هم أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ... الحديث. وهو في: سنن ابن ماجة الجزية، فإن هم أجابوك الجهاد، باب وصية الإمام)؛ المسند (ط. الحلبي) ١٣٥٣، وهو في سنن أبي داود وسنن الترمذي .

<sup>(</sup>٢) س، ب: فلم يبق معاهد بجزية ولا بغيرها.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: عنهم.

صاغرون، ونهى عن معاهدتهم بلا جزية، كما كان الأمر أولاً، وكان(١) هذا تنبيها على أن من هو دونهم من المشركين أولى أن لا يهادن بغير جزية، بل يقاتل حتى يُعطوا الجزية عن يدٍ وهم صاغرون.

ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم في المجوس: وسنُّوا بهم سنة أهل الكتاب، وصالح أهل البحرين على الجزية، وفيهم مجوس. واتفق على ذلك خلفاؤه(")، وسائر علماء المسلمين. وكان الأمر في أول الإسلام / أنه يقاتل الكفار ويهادنهم بلا جزية، كما كان النبي صلى الله عليه وسلم يفعله قبل نزول «براءة»، فلما نزلت «براءة» أمره فيها بنبذ هذه العهود المطلقة، وأمره أن يقاتل أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية، فغيرهم أَوْلِي أَن يُقاتلوا ولا يُعاهدوا.

وقبوله تعالى: ﴿ فَإِذَا انسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُواْ الْـمُشركِينَ حَيْثُ وَجَدَتْمُ وَهُمْ وَخُدُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلُّ مَرْصَدٍ ﴾، وقال:

في الموطأ ٢٧٨/١ (كتاب الزكاة، باب جزية أهل الكتاب والمجوس) في الحديث رقم ٤١ عن ابن شهاب قال: بلغني أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أخذ الجزية من مجوس البحرين وأن عمر بن الخطاب أخذها من مجوس فارس، وأن عثمان بن عفان أخذها من البربر. وفي حديث رقم ٤٧ أن عمر بن الخطاب ذكر المجوس، فقال: ما أدرى كيف أصنع في أمرهم؟ فقال عبدالرحمن بن عوف: أشهد لسمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (سنوا بهم سنة أهل الكتاب). وفي: البخاري ٩٦/٤ (كتاب الجزية، باب الجزية والموادعة مع أهل الحرب) أن عمر رضي الله عنه لم يأخذ الجزية من المجوس حتى شهد عبدالرحمن بن عوف أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أخذها من مجوس هجر. وفي نفس الصفحة عن عمروبن عوف الأنصاري أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث أبا عبيدة بن

﴿ فَإِن تَأْبُواْ ﴾ [سورة التوبة : ٥]() ولم يقل : قاتلوهم حتى يتوبوا .

وقوله: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله» حق، فإن من قال: لا إله إلا الله لم يقاتل من عال، ومن لم يقلها قُوتل حتى يعطى الجزية. وهذا القول هو المنصوص صريحاً عن أحمد، والقول الأخر الذي قاله الشافعي ذكره الخِرقي في «مختصره» ووافقه عليه طائفة من أصحاب أحمد.

ومما يبيّن ذلك أن آية براءة لفظها يخص النصاري، وقد اتفق المسلمون على أن حكمها يتناول اليهود والمجوس.

والمقصود أنه لم يكن الأمر في أول الإسلام منحصراً بين أن يقاتلهم المسلمون وبين إسلامهم، إذ كان هنا قسم ثالث، وهو معاهدتهم، فلما نزلت آية الجزية لم يكن بُدٌ من القتال أو الإسلام، والقتال إذا لم يسلموا حتى يعطوا الجزية، فصار هؤلاء إما مقاتلين وإما مسلمين، ولم يقل: تقاتلونهم أو يسلمون، ولو كان كذلك لوجب قتالهم إلى أن يُسلموا،

<sup>(</sup>١) س، ب: (واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد فإن تابوا)؛ م: (واحصروهم) وقال: (فإن تابوا). والمثبت من (ن).

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضى ١ / ٧٥ ـ ٧٦.

<sup>(</sup>٣) س، ب: . . لا إلنه إلا الله حق لم يقاتل . .

<sup>(3)</sup> ن، س: الحرفي؛ م: الحرقي؛ ب: الحوفي. وهو أبو القاسم عمر بن الحسين بن عبدالله بن أحمد الحرفي من أثمة فقهاء الحنابلة، من أهل بغداد، نسبته إلى بيع الحيرق، توفى سنة ٣٣٤ بدمشق، من تصانيفه التى بقيت والمختصر في الفقه، ويعرف بمختصر الخرقي، طبع في دمشق سنة ١٣٧٨. انظر ترجمته في: وفيات الأعيان ١١٥/٣ تاريخ بغداد ١١٨٤/١٣ حمشق سنة ١٣٥٨. اختابلة ٢/٥٧\_١١؛ الأعلام ٥/٣٠؛ سزكين م ١ جـ٣ ص ٢٣٥٠.

وليس الأمر كذلك، بل إذا أدّوا الجزية لم يقاتلوا، ولكنهم مقاتلين أو مسلمين، فإنهم لا يؤدون الجزية بغير القتال، لأنهم أولو بأس شديد، ولا يجوز مهادنتهم بغير جزية.

ومعلوم أن أبابكر وعمر، بل وعثمان، فى خلافتهم قُوتل هؤلاء وضُربت الجزية على أهل الشام والعراق والمغرب، فأعظم قتال هؤلاء القوم وأشده كان فى خلافة هؤلاء.

والنبى صلى الله عليه وسلم لم يقاتلهم فى غزوة تبوك، وفى غزوة مؤتة استظهروا على المسلمين، وقُتل زيد وجعفر وعبدالله بن رواحة، وأخذ الراية خالد، وغايتهم أن نجوا.

والله أخبر أننا نقاتلهم أو يسلمون، فهذه صفة الخلفاء الراشدين الثلاثة، فيمتنع أن تكون الآية مختصة بغزوة مؤتة، ولا يدخل فيها قتال المسلمين في فتوح الشام والعراق والمغرب ومصر وخُراسان، وهي الغزوات التي أظهر الله فيها الإسلام، وظهر الهدى ودين الحق في مشارق الأرض ومغاربها.

لكن قد يُقال: مذهب أهل السنة أنه يُغزى مع كل أمير "دعا، برًا كان أو فاجراً، فهذه الآية تدلّ على وجوب الجهاد، مع كل أمير" دعا الناس إليه، لأنه ليس فيها ما يدل على أن الداعى إمام عدل.

فيقال: هذا ينفع أهل السنة؛ فإن الرافضة لا ترى الجهاد إلا مع إمام(") معصوم، ولا معصوم عندهم من الصحابة إلا على. فهذه الآية

<sup>(</sup>١-١) : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) ن، س، ب: أمير.

حجة عليهم فى وجوب غزو الكفار مع جميع الأمراء. وإذا ثبت هذا فأبوبكر وعمر وعثمان أفضل من غزا الكفار من الأمراء بعد النبى صلى الله عليه وسلم.

ثم من المحال أن يكون كل من أَمَرَ اللّهُ المسلمين أن يجاهدوا معه الكفار بعد النبى صلى الله عليه وسلم لا يكون إلا ظالماً فاجراً معتديا، لا تجب طاعته في شيء من الأشياء، فإن هذا خلاف القرآن، حيث وَعَدَ على طاعته بأن يؤتى أجراً حسنا، ووعد على التولّى عن طاعته (١) بالعذاب الأليم.

وقد يُستدل بالآية على عدل الخلفاء؛ لأنه وعد بالأجر الحسن على مجرد الطاعة إذا دعوا إلى القتال، وجعل المتولّى عن ذلك كما تولى من قبل معذّباً عذاباً اليما.

ومعلوم أن الأمير الغازى إذا كان فاجراً لا تجب طاعته فى القتال مطلقا، بل فيما أمر الله به ورسوله. والمتولّى عن طاعته لا يتولّى كما / تولّى عن طاعة الراشدين؛ تولّى عن طاعة الخلفاء الراشدين؛ فإنه قد يقال: إنه تولّى كما تولّى من قبل، إذا كان أمر الخلفاء الراشدين مطابقا لأمر الرسول صلى الله عليه وسلم.

وفى الجملة فهذا الموضع فى الاستدلال به نظر ودقة، ولا حاجة بنا إليه، ففى غيره ما يغنى عنه.

<sup>(</sup>١) م: ووعد على التولّى من طاعته؛ س: ووعد على المتولّى عن طاعته؛ ب: ووعد المتولى عن طاعته.

قول السرافضي الداعي هو على قاتل أهل الحمل وصفين والخوارج

> YAY / 2 الجـــواب مـن وجوه الوجه الأول

وأما قول الرافضى ('): «إن الداعى جاز أن يكون عليّاً ـ دون من قبله من الخلفاء " لمّا قاتل " الناكثين والقاسطين والمارقين، يعنى: أهل الجمل وصفين والحرورية والخوارج.

فيقال له: هذا / باطل قطعا من وجوه:

أحدها: أن هؤلاء لم يكونوا أشد بأساً من بني جنسهم ، بل معلوم أن الذين قاتلوه يوم الجمل كانوا أقل من عسكره، وجيشه كانوا أكثر منهم. وكذلك الخوارج كان جيشه أضعافهم، وكذلك أهل صفّين كان جيشه أكثر منهم، وكانوا من جنسهم، فلم يكن في وصفهم بأنهم أولو بأس شديد ما يوجب امتيازهم عن غيرهم.

ومعلوم أن بني حنيفة وفارس والروم كانوا في القتال أشدُّ بأساً من هؤلاء بكثير، ولم يحصل في أصحاب على من الخوارج من استحرار() القتل ما حصل في جيش الصدِّيق، الذين قاتلوا أصحاب مسيلمة. وأما فارس والروم فلا يشك عاقل أن قتالهم كان أشد من قتال المسلمين العرب بعضهم بعضا، وإن كان قتال العرب للكفّار ( في أول الإسلام كان أفضل وأعظم، فذاك لقلة المؤمنين وضعفهم في أول الأمر، لا أن (\*) عدوهم \*)

في (ك) ص ٢٠٠ (م). وسبق إيراد هذا الكلام فيها مضى (1)

عبارة ودون من قبله من الخلفاء: ليست في (ك). **(Y)** 

ك: حيث قاتل. . **(T)** 

<sup>. ،</sup> وهو خطأ . والصواب ما أثبته من (ب). ن، م، س: من الخوارج واستحرار. (1)

<sup>(</sup>هـه): ما بين النجمتين ساقط من (م).

ن: إلا أن..

كان أشد بأساً من فارس والروم.

ولهذا قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ نَصَرَكُمْ اللّهُ بِبَدْرٍ وَأَنْتُمْ أَذِلّةً ﴾ [سررة الاعمران: ١٢٣] الآية ؛ فإن هؤلاء تجمعهم دعوة الإسلام والجنس ('') فليس في بعضهم لبعض من البأس ما كان في فارس والسروم والنصارى والمجوس للعرب المسلمين ، الذين لم يكونوا يعدّونهم إلا من أضعف جيرانهم ورعاياهم ، وكانوا يحتقرون أمرهم غاية الاحتقار ، ولولا أن الله أيد المؤمنين بما أيد به رسوله والمؤمنين على سنته الجميلة معهم ، لما كانوا ممن يثبت معهم في القتال ويفتح البلاد ، وهم أكثر منهم عدداً ، وأعظم قوة وسلاحا ، لكن قلوب المؤمنين أقوى بقوة الإيمان التي خصهم الله بها .

الوحه الثاني

الوجه الثانى: أن علياً لم يدع ناسا بعيدين منه إلى قتال أهل الجمل وقت الخوارج، ولما قدم البصرة لم يكن فى نيته قتال أحد، بل وقع القتال بغير اختيار منه ومن طلحة والزبير. وأما الخوارج فكان بعض عسكره يكفيهم، لم يدع أحداً إليهم من أعراب الحجاز.

الوجه الثالث

الثالث: أنه لو قُدِّر أن علياً تجب طاعته في قتال هؤلاء، فمن الممتنع أن يأمر الله بطاعة من يقاتل أهل الصلاة لردهم إلى طاعة ولى الأمر، ولا يأمر بطاعة من يقاتل الكفار ليؤمنوا بالله ورسوله.

ومعلوم أن من خرج من طاعة على ليس بأبعد عن الإيمان بالله ورسوله ممن كذّب الرسول والقرآن، ولم يقرّ بشيء مما جاء به الرسول، بل هؤلاء

<sup>(</sup>١) ن، م، س: والجيش، وهو تحريف.

أعظم ذنبا، ودعاؤهم إلى الإسلام أفضل، وقتالهم أفضل، إن قُدّر أن الذين قاتلوا عليّاً كفّار.

وإن قيل: هم مرتدّون، كما تقوله الرافضة.

فمعلوم أن من كانت ردّته إلى أن يؤمن برسول آخر غير محمد، كأتباع مسيلمة الكذّاب، فهو أعظم ردة ممن لم يقرّ بطاعة الإمام، مع إيمانه بالرسول.

فبكل حال لا يُذكر ذنبُ لمن قاتله على إلا وذنب من قاتله الثلاثة أعظم، ولا يُذكر فضلٌ ولا ثواب لمن قاتل مع على إلا والفضل والثواب لمن قاتل مع الثلاثة أعظم.

هذا بتقدير أن يكون من قاتله على كافرا. ومعلوم أن هذا قول باطل، لا يقوله إلا حثالة الشيعة، وإلا فعقلاؤهم لا يقولون ذلك. وقد علم بالتواتر عن على وأهل بيته أنهم لم يكونوا يكفّرون من قاتل علياً. وهذا كله إذا سُلِّم أن ذلك القتال كان مأموراً به. كيف وقد عُرف نزاع الصحابة والعلماء بعدهم في هذا القتال: هل كان من باب قتال البغاة الذي وجد في شرط وجوبه القتال فيه (۱)، أم لم يكن من ذلك لانتفاء الشرط الموجب للقتال؟!.

والذى عليه أكابر الصحابة والتابعين أن قتال الجمل وصفين لم يكن من القتال المأمور به، وأن تركه أفضل من الدخول فيه، بل عدُّوه قتال فتنة.

<sup>(</sup>۱) ن : الذي وجد في شرط وجوب القتال فيه؛ س، ب : الذي وجد شرط وجوب القتال فيه . والمثبت من (م)

وعلى هذا جمهور أهل الحديث، وجمهور أئمة الفقهاء. فمذهب أبى حنيفة فيما ذكره(١) القدوري(١) أنه لا يجوز قتال البغاة إلا أن يبدأوا بالقتال، وأهل صفين لم يبدأوا عليًّا بقتال.

وكذلك مذهب أعيان فقهاء المدينة والشام والبصرة، وأعيان فقهاء الحديث، كمالك وأيوب والأوزاعي وأحمد وغيرهم: أنه لم يكن مأموراً به، وأن تركه كان خيراً من فعله. وهو قول جمهور أثمة السنة، كما دلت على ذلك الأحاديث الصحيحة الصريحة في هذا / الباب، بخلاف ٤/ ٢٨٢ قتال الحرورية والخوارج أهل النهروان؛ فإن قتال هؤلاء واجب بالسنة المستفيضة عن النبي صلى الله عليه وسلم، وباتفاق الصحابة وعلماء السنة.

ففى الصحيحين عن أسامة بن زيد قال: أشرف النبى صلى الله عليه وسلم على أطم من آطام / المدينة، وقال: «هل ترون ما أرى؟» قالوا: ص ٣٨٩ لا. قال: «فإنى أرى" مواقع الفتن خلال بيوتكم كمواقع القطر»".

<sup>(</sup>١) س، ب: يذكره.

<sup>(</sup>۲) هو أبو الحسن أحمد بن عمد بن أحمد بن جعفر القدورى، ولد سنة ٣٦٧ وتوفى سنة ٤٧٨ ببغداد، من أثمة فقهاء الحنفية، وكان عالما بالحديث، روى عنه الخطيب البغدادى، ومن مصنفاته المختصر المعروف باسمه والقدورى، في فقه الحنفية، وهو مطبوع. انظر ترجمته في : الجواهر المضيّة ١٩٣١ - ٩٤؛ تاج الـتراجم لابن قطلوبغا (ط. المثنى، بغداد، في : الجواهر المضيّة ١٩٣١ - ٩٤؛ وفيات الأعيان ١٠٦/١، الأعلام ٢٠٦/١؛ من ١٩٢٧، من ١١٠ - ٢٠٤، الأعلام ٢٠٦/١،

<sup>(</sup>٣) ن: لأرى.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيها مضى ١/١٥٤.

"وفى السنن عن عبدالله بن عمرو بن العاص أنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنها ستكون فتنة تستنظف العرب، قتلاها فى النار، اللسان فيها أشد من وقع السيف"»(").

وفى السنن عن أبى هريرة أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «ستكون فتنة صمّاء بكماء عمياء، من أَشْرَف لها استشرفت له، واستشراف اللسان فيها كوقوع السيف»(١٠).

وعن أم سلمة قالت: استيقظ النبى صلى الله عليه وسلم ذات ليلة، فقال: «سبحان الله، ماذا أنزل من الخزائن وماذا أنزل من الفتن» (").

وفي الصحيحين عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه

<sup>(\* . \*)</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>۱) الحديث عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنها في: سنن أبى داود ٤/٤٤/٤ (كتاب الفتن والملاحم، باب في كف اللسان)؛ سنن الترمذي ٣٢٠/٣ (كتاب الفتن، باب ما جاء في الرجل يكون في الفتنة) وقال الترمذي وهذا حديث غريبه؛ سنن ابن ماجة ١٣١٢/٢ (كتاب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة)؛ المسند (ط. المعارف) ١٩٨١ - ١٩٩١ (حديث رقم ١٩٨٠) وقال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في تعليقه: وإسناده صحيح . . . وقوله وتستنظف العرب، بالظاء المعجمة، وقال ابن الأثير: أي تستوعبهم هلاكا، يقال: استنظف الشيء، إذا أخذته كله . وقال العلامة على القارى . . . وقيل: أي تطهّرهم من الأرذال وأهل الفتن».

<sup>(</sup>٢) الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه فى: سنن أبى داود ١٤٣/٤ (كتاب الفتن والملاحم، باب فى كف اللسان) وذكر المحقق رحمه الله فى تعليقه أن فى السند: «عبدالرحمن بن البيّلمانى لا يحتج بحديثه، قاله المنذري».

<sup>(</sup>٣) الحديث مع اختلاف في الألفاظ عن أم سلمة رضى الله عنها في : البخارى ٣٤/١ (كتاب العلم، باب العلم والعظة بالليل)؛ سنن الترمذي ٣٣٠/٣ (كتاب الفتن، باب ما جاء ستكون فتن كقطع الليل المظلم)؛ المسند (ط. الحلبي) ٢٨٩/٥.

وسلم: «ستكون فتنة (۱) القاعد فيها خير من القائم، والقائم فيها خير من الماشى، والماشى فيها خير من الساعى، ومن يستشرف لها تستشرف له، ومن وجد فيها ملجاً فليعذ به» (۱).

ورواه أبوبكرة "في الصحيحين، وقال فيه: «فإذا نزلت أو وقعت فمن كان له إبل فليلحق بإبله، ومن كانت له غنم فليلحق بغنمه، ومن كانت له أرض فليلحق بأرضه قال: فقال رجل: يا رسول الله أرأيت من لم يكن له إبل ولا غنم ولا أرض؟ قال: «يعمد إلى سيفه فيدق على حدّه بحجر، ثم لينج إن استطاع النجاء. اللهم هل بلغت؟ اللهم هل بلغت؟ فقال رجل: يا رسول الله: أرأيت إن أكرهت حتى يُنطلق بي إلى أحد الصفين أو إحدى الفئتين، فضربني رجل بسيفه، أو يجيء سهم "فيقتلني؟ فقال: «يبوء" بإثمه وإثمك، ويكون" من أصحاب النار»".

ومشل هذا الحديث معروف عن سعد بن أبى وقاص وغيره من الصحابة. والذين رووا هذه الأحاديث من الصحابة مثل سعد بن أبى وقاص، وأبى بكرة، وأسامة بن زيد، ومحمد بن مسلمة، وأبى هريرة،

<sup>(</sup>١) ن،م: فتن.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث فيها مضى ٢٩١١ه .

<sup>(</sup>٣) ن، س: أبوبكر، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٤) م : بنهم .

<sup>(</sup>۵) ن، س: تبوه، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٦) ن، س: فتكون؛ م: فيكون.

<sup>(</sup>٧) الحديث بالفاظ مقاربة عن مسلم بن أبي بكرة رضى الله عنه في : مسلم ٢٢١٧ ـ ٢٢١٣ ـ ٢٢١٣ (٧) (كتاب الفتن ، باب نزول الفتن كمواقع القطر) •

وغيرهم "، جعلوا قتال الجمل وصفين من ذلك، بل جعلوا ذلك أول قتال فتنة كان في الإسلام، وقعدوا عن القتال، وأمروا غيرهم بالقعود عن القتال، كما استفاضت بذلك الآثار عنهم.

والذين قاتلوا من الصحابة لم يأت أحد منهم بحجة توجب القتال: لا من كتاب ولا من سنّة، بل أقرّوا بأن "بأن قتالهم كان رأيا رأوه، كما أخبر بذلك على رضى الله عنه عن نفسه، ولم يكن في العسكرين أفضل من على، فيكون ممن هو دونه [أولى] "، وكان على أحيانا يظهر فيه الندم والكراهة للقتال، مما يبيّن أنه لم يكن عنده فيه شيء " من الأدلة الشرعية، مما " يوجب رضاه وفرحه، بخلاف قتاله للخوارج؛ فإنه كان

<sup>(</sup>۱) جاء حديث مسلم بن أبي بكرة عن سعد بن أبي وقاص رضى الله عنها وعن عدد من الصحابة رضى الله عنهم في: سنن أبي داود ٤/٠٤١ - ١٤١ (كتاب الفتن، باب النهي عن السعى في الفتنة)؛ سنن الترمذي ٣٣٠ - ٣٣٠ (كتاب الفتن، باب ما جاء أنه تكون فتنة القاعد فيها خير من القائم). وقال الترمذي: ووفي الباب عن أبي هريرة وخبّاب بن الأرت وأبي بكرة وابن مسعود وأبي واقد وأبي موسى وخرشة. هذا حديث حسن. وروى بعضهم هذا الحديث عن ليث بن سعد، وزاد في هذا الإسناد رجلا، وقد روى هذا الحديث عن سعد عن النبي صلى الله عليه وسلم من غير هذا الوجه». والحديث عن سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه في: المسند (ط. المعارف) ٣٩/٣ (وصححه أحمد شاكر رحمه الله). وهو أيضا فيه ٣٩/٢، ١٠٦/ ١٠١، ١٠٦/٥ (ط. الحلبي) ١١٠٠ ، ١٠٦، ١٠٦/٥ - ٤٠ ، ٨٥ ،

<sup>(</sup>٢) س، ب: ان.

<sup>(</sup>٣) م: في العسكر.

 <sup>(</sup>٤) كلمة «أولى» زدتها ليستقيم بها الكلام، وقد نبه محقق (ب) إلى ضرورة إضافتها.

<sup>(</sup>a) شيء: ساقطة من (ب) فقط.

<sup>(</sup>٦) مما : في جميع النسخ «ما» . ولعل الصواب ما أثبته، ويه تستقيم العبارة .

يُظهر فيه من الفرح والرضا والسرور ما يبين أنه كان يعلم أن قتالهم كان طاعةً لله ورسوله يتقرّب (١) به إلى الله ، لأن في قتال الخوارج من النصوص النبوية والأدلة الشرعية ما يوجب ذلك .

ففى الصحيحين عن أبى سعيد عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «تمرق مارقة على حين فرقة" من المسلمين، تقتلهم أولى الطائفتين بالحق»".

وفى لفظ مسلم قال: «ذكر قوما يخرجون فى أمته يقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق<sup>(۱)</sup>، سيماهم التحليق، هم شر الخلق، أو من شر الخلق». قال أبو سعيد<sup>(۱)</sup>: «فأنتم قتلتموهم يا أهل العراق».

ولفظ البخارى ('': «يخرج ناس من قبل المشرق يقرأون القرآن، لا يجاوز تراقيهم، يمرقون من الإسلام ('' كما يمرق السهم من الرميَّة، لا

<sup>(</sup>١) م : ويتقرب . .

<sup>(</sup>٢) ن: عن حين فرقة ؛ س: عن خير فرقة ؛ م ، ب : على خير فرقة . وأرجو أن يكون الصواب ما أثبته .

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيها مضى ١/ ٣٠٦. وفي الجزء الرابع في أكثر من موضع

<sup>(</sup>٤) م: أولى السطائفتين بالحق. وفي مسلم ٧٤٥/٢ (كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم): عن أبي سعيد أن النبي صلى الله عليه وسلم ذكر قوما يكونون في أمته، يخرجون في فُرقة من الناس، سيهاهم التحالق (وفي رواية أخرى التحلق). وقال: وهم شر الخلق (أو من أشسر الخلق) يقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق، وسيهاهم التحليق: أي علامتهم حلق الرؤوس.

<sup>(</sup>٥) في آخر الحديث السابق في مسلم (رقم ١٤٩).

<sup>(</sup>٦) البخارى ٩/ ١٦١ (كتاب التوحيد، باب قراءة الفاجر والمنافق). وهو في المسند (ط. الحلبي) ٦٤/٣

<sup>(</sup>٧) البخاري، المسند: من الدين .

يعودون فيه حتى يعود السهم»(١).

وفى الصحيحين عن على قال: سمعت النبى صلى الله عليه وسلم يقول: «يخرج قوم من أمتى يقرأون القرآن، ليس قراءتكم إلى قراءتهم بشىء، ولا صيامكم إلى صيامهم بشىء، ولا صيامكم إلى صيامهم بشىء، يقرأون القرآن، يحسبون أنه لهم وهو عليهم، لا تجاوز صلاتهم تراقيهم"، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، لو يعلم الجيش الذين يصيبونهم ما قضى لهم على لسان نبيهم لنكلوا" عن العمل، آيتهم أن فيهم رجلا له عضد، ليس فيها ذراع، على رأس عَضُدِه مثل حلمة / الثدى، عليه شَعَرَات بيض»".

YAT / 2

الوجه الرابع: أن الآية لا تتناول القتال مع على قطعا، لأنه قال: وتُقَاتِلونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ ﴾ [سورة الفتح: ١٦]، فوصفهم بأنهم لا بد فيهم من أحد الأمرين (": المقاتلة أو الإسلام. ومعلوم أن الذين دعا إليهم على

<sup>(</sup>١) البخارى، المسند: ثم لا يعودون فيه حتى يعود السهم إلى (المسند: على) فُوقه. قيل: ما سيهاهم . قال سيهاهم التحليق، أو قال: التسبيد (المسند: والتسبيت).

<sup>(</sup>٢) ب (فقط) : لا يجاوز تراقيهم؛ س : لا يجاوز صلواتهم تراقيهم. والمثبت هو الذي في ومسلمه.

<sup>(</sup>٣) لنكلوا : كذا في جميع النسخ، وفي سنن أبي داود . وفي مسلم : لاتكلوا.

<sup>(</sup>٤) لم أجد الحديث في البخاري. وهو - بالفاظ مقاربة - عن على بن أبي طالب رضى الله عنه في: مسلم ٧٤٨/٢ (كتباب الركاة، باب التحريض على قتل الخوارج)؛ سنن أبي داود ٣٣٦ - ٣٣٠ (كتاب السنة، باب في قتال الخوارج)؛ المسند (ط. المعارف) ٢٩٨ - ٩٠ (حديث رقم ٢٠٠٦).

<sup>(</sup>٥) ن ، م : أمرين .

فيهم خلق لم يقاتلوه ألبتة، بل تركوا قتاله فلم يقاتلوه ولم يقاتلوا معه، فكانوا صنفا ثالثاً: لا قاتلوه (') ولا قاتلوا معه ولا أطاعوه، وكلهم مسلمون، وقد دل على إسلامهم القرآن والسنة وإجماع الصحابة: على وغيره.

قال تعالى: ﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأَخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّه يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [سورة الحجرات: ٩]، فوصفهم بالإيمان مع الاقتتال والبغي، وأخبر أنهم إخوة (" وأن اللَّحوة لا تكون إلا بين المؤمنين، لا بين مؤمن وكافر.

وفي صحيح البخاري وغيره عن أبي بكرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال للحسن: «إن ابني هذا سيد، وسيصلح الله به بين فتين عظيمتين من المسلمين» فأصلح الله به بين عسكر على وعسكر معاوية، فدل على أن كليهما مسلمون، ودل على أن الله يحب الإصلاح بينهما، ويثني عَلَى من فعل ذلك، ودل على أن ما فعله الحسن كان رضي لله ورسوله (۵)، ولو كان القتال واجبا أو مستحبًا لم يكن تركه رضي لله ولرسوله.

وأيضًا فالنقل المتواتر عن الصحابة أنهم / حكموا في الطاثفتين ظ ٣٨٩

<sup>(</sup>١) ن ، م : لا قاتلوا .

<sup>(</sup>٢) ن ، س : وأخبرهم أنهم إخوة .

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيها مضى ١/٥٣٩ - ٥٤٠.

<sup>(</sup>٤) س : وبين على ؛ ب : وأثنى على . .

<sup>(</sup>٥) ن، س : رضا الله ورسوله .

بحكم الإسلام، وورَّدوا بعضهم من بعض، ولم يسبُوا ذراريهم، ولم يغنموا أموالهم التى لم يحضروا بها القتال، بل كان يصلِّى بعضُهم على بعض وخلف بعض.

وهذا أحد ما نقمته الخوارج عَلَى على ، فإن مناديه نادى يومالجمل: لا يُتَّبِع مُذْبِر، ولا يُجهز على جريح. ولم يَغْنَم أموالهم، ولا سبى (١) ذراريهم. وأرسل ابن عباس إلى الخوارج، وناظرهم في ذلك.

فروى أبو نَعيم بالإسناد الصحيح "عن سليمان بن الطبرانى"، عن محمد بن إسحاق بن راهويه، وسليمان عن على بن عبدالعزيز عن أبى حذيفة (" وعبدالرزاق، قالا: حدثنا عكرمة بن عمّار، حدثنا أبو زميل الحنفى، عن ابن عباس " قال: «لما اعتزلت الحرورية، قلت لعلى : يا أمير المؤمنين أبرد عن الصلاة فلعلى آتى " هؤلاء القوم فاكلّمهم. قال: إنى أتخوفهم عليك. قال: قلت: كلّا إن شاء الله، فلبست أحسن [ما أقدر] عليه "من هذه اليمانية "، ثم دخلت عليهم وهم قائلون في نحر (")

<sup>(</sup>١) م: ولا يغنم أموالهم ولا يسبى . . .

<sup>(</sup>٢) فى كتابه وحلية الأولياء، ٣١٨/١\_٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) م: عن سليمان الطبراني .

<sup>(</sup>٤) ن : . . . بن عبدالعزيز بن أبى حذيفة ؛ س ، ب : بن عبدالعزيز أن أبا حذيفة . والمثبت من (م) .

<sup>(°)</sup> يوجد في دحلية الأولياء، اختلافات يسيرة في المسند.

<sup>(</sup>٦) حلية الأولياء: أبرد عني الصلاة لعلي آتي.

<sup>(</sup>٧) ن ، م ، س ، ب : فلست أحسن (بياض) عليه. والتصويب من وحلية الأولياء».

<sup>(</sup>٨) ن ، س ، ب : الثمانية. والكلمة في (م) غير منقوطة . والمثبت من وحلية الأولياء».

<sup>(</sup>٩) م: في حر..

الظهيرة، فدخلت على قوم لم أر قوماً أشد اجتهادا منهم، أيديهم كأنها ثَفِن الإِسل''، ووجوههم معلَّمة''من آثار السجود. قال: فدخلت، فقالوا: مرحباً بك يا ابن عباس ما جاء بك؟ قال: جئت أحدَّثكم. على '' أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم نزل الوحى، وهم أعلم بتأويله. فقال بعضهم: لا تحدَّثوه. وقال بعضهم: لنحدثنه. قال: قلت: أخبروني ما تنقمون على ابن عمّ رسول الله صلى الله عليه وسلم وختنه'' وأول من آمن به، وأصحاب رسول الله معه؟ قالوا: ننقم عليه ثلاثاً. قلت: ما هن؟ قالوا: أولهن أنه حكم الرجال في دين الله، وقد قال تعالى: ﴿إِنِ الْـحُكُمُ إِلّا لِلّهِ ﴾ [سورة الانعام: ٧٥]. قال: قلت: وماذا؟ قالوا: قالوا: قاتل ولم يسب ولم يغنم، لئن كانوا كفّارا لقد حلت له أموالهم، وإن كانوا مؤمنين فقد'' حرمت عليه دماؤهم. قال: قلت: وماذا؟ قالوا: ومحا نفسه من'' أمير المؤمنين، فإن لم يكن أمير المؤمنين فهو أمير الكافرين.

قال: قلت: أرأيتم إن قرأت عليكم كتاب الله (١٠) المحكم، وحدَّثتكم

<sup>(</sup>١) ن: نفن الإبل. وفي وحلية الأولياء: ثفن إبل. وفي والمعجم الوسيط»: والثفنة: الركبة والجزء من جسم الدابة تَلقَى به الأرض فيغلظ ويجمد».

<sup>(</sup>٢) ن، س: معلنة؛ حلية الأولياء: مقلبة.

<sup>(</sup>٣) ن ، م ، س ، ب : عن . والتصويب من «الحلية» .

<sup>(</sup>٤) ن ، س ، ب : وأمينه . والمثبت من (م) ، والحلية، .

<sup>(</sup>٥) الحلية: لقد.

<sup>(</sup>٦) الحلية: عن.

<sup>(</sup>٧) الحلية: من كتاب الله . .

عن(١) سنَّة نبيكم ما لا تنكرون، أترجعون؟ قالوا: نعم. قال: قلت: أما قولكم: إنه حكم الرجال في دين الله؛ فإن الله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُم حُرُمٌ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّداً فَجَزَاءٌ مِّثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَم يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْل مِّنكُم ﴾ [سورة المائدة : ٩٥]. وقال في المرأة وزوجها: ﴿ وَإِن خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَماً مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَماً مِّنْ أَهْلِهَا﴾ [سورة الساء: ٣٥]. أنشدكم الله أَفَحُكُم الرجال في حقن دمائهم وأنفسهم وصلاح ذات بينهم "أحق أم في أرنب ثمنها ربع درهم؟ قالوا: في [حقن] (١) دمائهم وصلاح ذات بينهم ، قال : ١) أخرجت من هذه؟ قالوا: اللهم نعم. [قال] ": وأما قولكم: قاتل" ولم يسب ولم يغنم، ١٨٤/٤ أتسبون أمكم في ثم تستحلُّون منها / ما تستحلون من غيرها فقد كفرتم، وإن زعمتم أنها ليست أمكم (١) فقد كفرتم وخرجتم من الإسلام. إن الله يقول: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينِ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ ﴾ [سورة الاحزاب: ٦]، وأنتم مترددون ٧٠ بين ضلالتين، فاختاروا أيهما شئتم. أخرجت من هذه؟ قالوا: اللهم نعم.

<sup>(</sup>١) الحلية: من

<sup>( - \* ) :</sup> ما بين النجمتين ساقط من (س) ، (ب) .

<sup>(</sup>٢) حقن : ساقطة من (ن) ، (م) وأثبتها من الحلية ٣١٩/١ .

<sup>(</sup>٣) قال: ساقطة من (ن) ، (م) ، (س) .

<sup>(</sup>٤) الحلية: إنه قاتل ...

<sup>(</sup>٥) م: أمّكم أم المؤمنين.

<sup>(</sup>٦) الحلية: بامكم.

<sup>(</sup>٧) الحلية : فأنتم تترددون . .

قال: وأما قولكم محا نفسه من أمير المؤمنين، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم دعا قريشا يوم الحديبية على أن يكتب بينهم وبينه ('' كتابا، فقال: «اكتب، هذا ما قاضى ('' عليه محمد رسول الله). فقالوا: والله لو كنّا نعلم أنك رسول الله ما صددناك عن البيت ولا قاتلناك، ولكن اكتب: محمد بن عبدالله. فقال: «والله إنى لرسول الله وإن كذّبتمونى، اكتب يا على : محمد بن عبدالله، ورسول الله (" كان أفضل من على . أخرجت من هذه ؟ قالوا: اللهم نعم. فرجع منهم عشرون ألفا، وبقى منهم أربعة آلاف فقتلوا».

وأما تكفير هذا الرافضى وأمثاله لهم، وجعل رجوعهم إلى طاعة على إسلاما، لقوله صلى الله عليه وسلم \_ فيما زعمه \_ يا على حربك حربى .

فيقال: من العجائب وأعظم المصائب على هؤلاء المخذولين أن يثبتوا مثل هذا الأصل العظيم، بمثل هذا الحديث الذى لا يوجد فى شىء من دواوين أهل الحديث التى يعتمدون عليها، لا هو فى الصحاح ولا السنن ولا المساند ولا الفوائد، ولا غير ذلك مما يتناقله أهل العلم بالحديث ويتداولونه بينهم، ولا هو عندهم لا صحيح ولا حسن ولا ضعيف، بل هو أخس من ذلك، وهو من أظهر الموضوعات كذبا، فإنه خلاف المعلوم المتواتر من سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم: من أنه جعل الطائفتين

<sup>(</sup>١) الحلية : بينه وبينهم .

<sup>(</sup>٢) م: قضىي .

<sup>(</sup>٣) الحلية : فرسول الله . ."

<sup>(</sup>٤) ن، م: أحسن، وهو تحريف.

مسلمين، وأنه جعل ترك القتال في تلك الفتنة خيرا من القتال فيها، وأنه أثنى على من أصلح به بين الطائفتين، فلو كانت إحدى الطائفتين مرتدّين عن الإسلام لكانوا أكفر من اليهود والنصارى الباقين على دينهم، وأحق بالقتال منهم، كالمرتدّين أصحاب مسيلمة الكذّاب، الذين قاتلهم الصدّيق وسائر الصحابة، واتفقوا على قتالهم، بل (" وسبوا ذراريهم، وتسرَّى على من ذلك السبى بالحنفية: أم محمد بن الحنيفية.

## ﴿فصــل﴾

كلام السرافضي عسل كسون أبي بكسر كان أنيس النبي صلى الله عليه وسلم في العريش يوم

قال الوافض ": «وأما كونه أنيسه في العريش يوم بدر فلا فضل فيه ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم كان أنسه بالله مغنيا له عن كل أنيس ، لكن لما عرف النبي صلى الله عليه وسلم أن أمره لأبي بكر" بالقتال يؤدي إلى فساد الحال ، حيث هرب عدة مرار في غزواته ، وأيما أفضل: القاعد عن القتال ، أو المجاهد بنفسه " في سبيل الله ؟ »

ص ۳۹۰ الجسواب من وجوه

/ الجواب: أن يُقال لهذا المفترى الكذّاب ما ذكرتَه من أظهر الباطل من وجوه (٠):

<sup>( - \* ) :</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م) .

<sup>(</sup>١) بل: زيادة في (ن).

<sup>(</sup>٢) الكلام التالى في (ك) ص ٢٠٠ (م) وسبق إيراده في هذا الجزء

<sup>(</sup>٣) ك: أمره أبابكر.

 <sup>(</sup>٤) ك : بنفسه وماله . .

الوجه الأول

أحدها: أن قوله: «هرب عدة مرار في غزواته». يقال له: هذا الكلام يدل على أن قائله من أجهل الناس بمغازى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأحواله، والجهل بذلك غير منكر من الرافضة؛ فإنهم من أجهل الناس بأحوال الرسول، وأعظمهم تصديقا بالكذب فيها، وتكذيبا بالصدق منها.

وذلك أن غزوة بدر هى أوّل مغازى القتال، لم يكن قبلها لرسول الله صلى الله عليه وسلم ولا لأبى بكر غزاة مع الكفّار أصلا. وغزوات القتال التى قاتل فيها النبى صلى الله عليه وسلم تسع غزوات: بدر، وأحد، والخندق، وبنى المصطلق، وغزوة ذى قرد، وخيبر، وفتح مكة، وحنين، والطائف. وأما الغزوات التى لم يقاتل فيها فهى نحو بضعة عشر. وأما السرايا فمنها ماكان فيه قتال، ومنها ما لم يكن فيه قتال.

وبكل حال فبدر أولى ''مغازى القتال باتفاق الناس، وهذا من العلم الذي يعلمه كل من له علم بأحوال الرسول، من أهل التفسير والحديث والمغازى والسير والفقه والتواريخ والأخبار: يعلمون أن بدراً هي أول الغزوات التي قاتل فيها النبي صلى الله عليه وسلم، وليس قبلها غزوة ولا سرية كان فيها قتال، إلا قصة ابن الحضرمي"، ولم يكن فيها أبوبكر.

<sup>(</sup>١) ن ، س ، ب : أول .

<sup>(</sup>٢) فى جميع النسخ: إلا قصة بنى الحضرمى، وهو خطأ. والصواب ما أثبته. وهو عمرو بن الحضرمى. واسم الحضرمى: عبدالله بن عبّاد، ويقال: مالك بن عبّاد. وانظر: سيرة ابن هشام ٢/ ٢٥٧ ـ ٢٥٦.

TA0 / £

الوجه الثاني

الثانى: أن أبابكر رضى الله عنه لم يهرب قط، حتى يوم أحد لم ينهزم لا هو ولا عمر، وإنما كان عثمان تولّى، وكان ممن عفا الله عنه. وأما أبوبكر وعمر فلم يقل أحد قط: إنهما انهزما مع من انهزم، بل ثبتا مع

فكيف يقال: إنه هرب / قبل ذلك عدة مرار" في مغازيه؟!

النبى صلى الله عليه وسلم يوم حُنين، كما تقدّم ذلك عن أهل السيرة"، لكن بعض الكذّابين ذكر أنهما أخذا الراية يوم حُنين، فرجعا ولم يُفتح عليهما. ومنهم من يزيد في الكذب ويقول: إنهما انهزما [مع من

وقبل أن يعرف الإنسان أنه كذب، فمن أثبت ذلك عليهما هو المدَّعى لذلك، فلا بد من إثبات ذلك بنقل يصدق، ولا سبيل إلى هذا. فأين

انهزم]" ، وهذا كذب كله.

النقل المصدّق على أبي بكر أنه هرب في غزوة واحدة، فضلا عن أن

يكون هرب عدة مرات؟!

الثالث: أنه لو كان في الجبن بهذه الحال'' لم يخصه النبي صلى الله عليه وسلم دون أصحابه بأن يكون معه في العريش، بل لا يجوز استصحاب مثل هذا في الغزو، فإنه لا ينبغي للإمام أن 'ستصحب منخذلا' ولا مرجفا، فضلا عن أن' يقدم' على سائر أصحابه، ويجعله معه في عريشه.

<sup>(</sup>۱) م: مرات . (۲) س ، ب : السير .

<sup>(→) ، (</sup>س) ، (ب) .(←) ، (ب) ، (ب) .

<sup>(</sup>٥) م: غلولا. (٦) ب: يقلّمه.

الوجه الرابع

الرابع: أن الذى فى الصحيحين من ثباته وقوة يقينه فى هذه الحال يكذّب هذا المفترى. ففى الصحيحين عن ابن عباس عن عمر قال: لما كان يوم بدر نظر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى المشركين، وهم ألف، وأصحابه ثلثمائة وسبعة عشر رجلا، فاستقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم القبلة، ثم مدّ يديه، وجعل يهتف بربه: «اللهم أنجز لى ما وعدتنى، اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تُعبد فى الأرض» فما زال يهتف بربة ماداً يديه مستقبل القبلة، حتى سقط رداؤه عن منكبيه. فأتاه أبوبكر، فأخذ رداءه، فألقاه على منكبيه، ثم التزمه من ورائه، فقال: يا نبى الله كفاك مناشدتك ربك، فإنه سينجز لك ما وعدك. فأنزل الله عز وجل: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُون رَبّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [سورة وعدك. فأنزل الله عز وجل: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُون رَبّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [سورة وعدك. فأنزل الله عز وجل: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُون رَبّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [سورة وعدك. فأنزل الله عز وجل: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُون رَبّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [سورة وعدك. فأنزل الله عز وجل: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُون رَبّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [سورة الأنفال : 4] الأية، وذكر الحديث (المحديث (الله الله عن وجل) المحديث (المحديث (الله الله عن وجل) المحديث (المحديث (المحديث (المحديث (المحديث (المحديث (المحديث (المحديث (اله الله عن وجل) المحديث (المحديث (الهدية (المحديث (المحديث (المحدیث (الهدید) (الهدیث (اله الهدیث (الهدیث (

الوجه الخامس

الخامس: أن يُقال: قد علم كل من علم السيرة أن أبابكر كان أقوى قلباً من جميع الصحابة، لا يقاربه في ذلك أحد منهم، فإنه من حين بعث الله رسوله إلى أن مات أبوبكر لم يزل مجاهداً ثابتا أن مقداماً شجاعا، لم يُعرف قط أنه جبن عن قتال عدو، بل لما مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ضعفت قلوب أكثر الصحابة، وكان هو الذي يثبتهم، حتى قال أنس: «خطبنا أبوبكر ونحن كالثعالب، فما زال يشجعنا حتى صرنا كالأسود».

ورُوي أن عمر قال: يا خليفة رسول الله تألُّف الناس. فأخذ بلحيته

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيها مضى . (٢) ثابتا : ساقطة من (س) ، (ب) .

وقال: يا ابن الخطاب: أجبار في الجاهلية خوّار في الإسلام؟! علام أتالفهم: على حديث مفترى أم على شعر مفتعل؟!.

الوجه السادس

السادس: قوله: «أيّما أفضل: القاعد عن القتال أو المجاهد بنفسه في سبيل الله؟».

فيقال: بل كونه مع النبى صلى الله عليه وسلم فى هذه الحال هو من أفضل الجهاد؛ فإنه هو الذى كان العدو يقصده، فكان تُلثُ العسكر حوله يحفظونه من العدو، وثلثه اتبع المنهزمين، وثلثه أخذوا الغنائم. ثم إن الله قسمها بينهم كلهم.

الوجه السابع

السابع: قوله: «إن أنس النبى صلى الله عليه وسلم بربة كان مُغنيا له عن كل أنيس».

فيقال: قول القائل: إنه كان أنيسه في العريش، ليس هو من ألفاظ القرآن والحديث. ومن قاله، وهو يدرى ما يقول، لم يُرد به أنه يؤنسه لئلا يستوحش، بل المراد أنه كان يعاونه على القتال، كما كان من هو دونه يعاونه على القتال.

وقد قال تعالى: ﴿هُـوَ الَّـذِى أَيَّدَكَ بِنَصْـرِهِ وَبِـالْـمُؤْمِنِينَ﴾ [سورة الآنفال: ٦٢]، وهو أفضل() المؤمنين الذين أيَّده الله بهم.

وقال: ﴿ فَقَاتِلْ فِى سَبِيلِ اللَّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكَ وَحَرَّضِ المُوْمِنِينَ ﴾ [سورة النساء: ٨٤]، وكان الحثّ على أبى بكر أن يعاونه بغاية ما يمكنه، وعلى الرسول أن يحرّضهم على الجهاد، ويقاتل بهم عدوه،

<sup>(</sup>١) ن ، م ، س : وأفضل أفضل . . ، وهو خطأ . والمثبت من (ب).

بدعائهم ورأيهم وفعلهم وغير ذلك مما يمكن الاستعانة [به] (١) على الجهاد.

الثامن: أن يُقال / : [من] "المعلوم لعامة العقلاء أن مقدَّم القتال الرجه الناس ط ۱۳۹۰ الناس المطلوب، الذي قد قصده أعداؤه يريدون قتله، إذا أقام في عريش أو قبّة أو حركاه، أو غير ذلك مما يجنّه"، ولم يستصحب معه / من ٤/ ٢٨٦ أصحابه إلا واحداً، وسائرهم خارج ذلك العريش، لم يكن هذا إلا أخص الناس به، وأعظمهم موالاةً له وانتفاعا به.

وهذا النفع في الجهاد لا يكون إلا مع قوة القلب وثباته، لا مع ضعفه وخوره.

فهذا يدلّ على أن الصدّيق كان أكملهم إيماناً وجهاداً. وأفضل الخلق هم أهل الإيمان والجهاد، فمن كان أفضل في ذلك كان أفضل مطلقاً.

قال تعالى: ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الاَخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لاَ يَسْتَوُونَ عِندَ اللَّهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَأُولَـٰئِكَ هُمُ الفَائِزُونَ ﴾ [سورة التوبة: ١٩: ٢٠]، فهؤلاء أعظم درجة عند الله من أهل الحج والصدقة والصديق أكمل في ذلك.

وأما قتال على بيده، فقد شاركه في ذلك سائر الصحابة (أ) الذين قاتلوا يوم بدر، ولم يُعرف أن علياً قاتل أكثر من جميع الصحابة يوم بدر ولا أحد ولا غير ذلك.

<sup>(</sup>١) به : ساقطة من (ن) ، (م) ، (س) - (٢) من : زيادة في (م) ،

<sup>(</sup>٣) ن ، م ، س : مما يجبه ، وهو تحريف. ويجنّه : يخفيه.

<sup>(</sup>٤) م: كثير من الصحابة . .

ففضيلة الصدِّيق مختصة به لم يشركه فيها غيره، وفضيلة على مشتركة بينه وبين سائر الصحابة، رضى الله عنهم أجمعين.

الوجه التاسع

الوجه التاسع: أن النبى صلى الله عليه وسلم ـ هو وأبوبكر ـ خرجا بعد ذلك من العريش، ورماهم النبى صلى الله عليه وسلم الرمية التى قال الله فيها: ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى ﴾ [سورة الانفال: ١٧] والصدِّيق قاتلهم حتى قال له ابنه عبدالرحمن: قد رأيتك يوم بدر فصدفت عنك. فقال: لكنّى لو رأيتك لقتلتك.

## ﴿فصــل﴾

تابع كسلام الرافضي على أبي يكر رضي الله عنه

قال الوافضى ": «وأما إنفاقه على النبى صلى الله عليه وسلم فكذب، لأنه لم يكن ذا مال، فإن أباه كان فقيراً في الغاية، وكان يُنادى على مائدة عبدالله بن جُدعان كل يوم بمد " يقتات به ولو" كان أبوبكر غنيا لكفى أباه. وكان أبوبكر معلما للصبيان في الجاهلية، وفي الإسلام كان خياطا"، ولما وَلَى أمر المسلمين منعه الناس عن الخياطة، فقال: إنى محتاج " إلى القوت،

<sup>(</sup>١) الكلام التالي في (ك) ص ٢٠٠ (م) وسبق في هذا الجزء.

<sup>(</sup>٢) ك : بمدّ في كل يوم .

<sup>(</sup>٣) ك: فلو.

<sup>(</sup>٤) ك : خياطا، وكل يوم يخيط بدرهمين أو واحد.

<sup>(</sup>٥) ك : من الحياطة، فقال أبوبكر: إنى لأحتاج .

فجعلوا له كل يوم ثلاثة دراهم من بيت المال»(".

الجسواب من وجوه الوجه الأول والجواب، أن يقال: أولا: من أعظم الظلم والبهتان أن ينكر الرجل ما تواتر به النقل، وشاع بين الخاص والعام، وامتلأت به الكتب: كتب الحديث الصحاح، والمساند، والتفسير، والفقه، والكتب المصنفة في أخبار القوم وفضائلهم، ثم يدًّعى شيئاً من المنقولات التي لا تُعلم بمجرد قوله، ولا ينقله بإسناد معروف، ولا إلى كتاب يعرفه " يوثق به، ولا يذكر ما قاله. فلو قدَّرنا أنه ناظر أجهل الخلق لأمكنه أن يقول له: بل الذي ذكرت هو الكذب، والذي قاله منازعوك هو الصدق، فكيف تخبر عن أمر كان بلا حجة أصلا، ولا نقل يُعرف به ذلك؟ ومن الذي نقل من الثقات ما ذكره عن أبى بكر؟.

ثم يُقال: أما إنفاق أبى بكر ماله، فمتواتر منقول فى الحديث الصحيح من وجوه كثيرة. حتى قال: «ما نفعنى مال قط ما نفعنى مال أبى بكر» ("). وقال: «إن أمنّ الناس علينا فى صحبته وذات يده أبوبكر» ("). وثبت عنه أنه اشترى المعذّبين من ماله: بلالا، وعامر بن فهيرة، اشترى سبعة أنفس.

وأما قول القائل: «إن أباه كان يُنادى على مائدة عبدالله بن جُدعان». فهذا لم يذكر له إسناداً يُعرف به صحته، ولو ثبت لم يضر؛ فإن هذا

<sup>(</sup>١) ك: من بيت مال المسلمين.

<sup>(</sup>٢) ب : يعرف .

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيها مضى ٢١/٥.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث ١٩٢١.

كان في الجاهلية قبل الإسلام، فإن ابن جدعان مات قبل الإسلام. وأما في الإسلام فكان لأبي قحافة ما يعينه، ولم يُعرف قط أن أبا قحافة كان يسأل الناس، وقد عاش أبو قحافة إلى أن مات أبوبكر، وورث السدس، فرده على أولاده لِغِنَاه عنه.

ومعلوم أنّه لو كان محتاجاً لكان الصدِّيق يبرّه في هذه المدة، فقد كان الصدِّيق ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابة بعيدة، وكان ممن تكلَّم (') في الإفك، فحلف أبوبكر أن لاينفق عليه، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلاَ يأْتُلِ أُولُو الْفَضْلِ مِنكُمْ والسَّعَةِ أَن يُؤتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [سورة النور: ٢٧]. فقال أبوبكر: بلى والله أحب أن يغفر الله لى، فأعاد عليه النفقة. والحديث بذلك ثابت في الصحيحين (')

YAV /E

وقد اشترى بماله سبعة / من المعذّبين فى الله، ولمّا هاجر مع النبى صلى الله عليه وسلم استصحب ماله، فجاء أبوقحافة وقال لأهله: ذهب أبوبكر بنفسه، فهل ترك ماله عندكم أو أخذه؟ قالت أسماء: فقلت: بل تركه، ووضعت فى الكُوَّة شيئاً، ("وقلت: هذا هو المال، لتطيب نفسه أنه ترك ذلك لعياله، ولم يطلب أبوقحافة منهم شيئا"). وهذا كله يدل على غناه.

<sup>(</sup>١) ن، س، ب: يتكلم.

<sup>(</sup>٢) الحديث عن عائشة رضى الله عنها فى: البخارى ١٧٣/٣ ـ ١٧٦ (كتاب الشهادات، باب تعديل النساء بعضهن بعضا)، ١٠١/٦ ـ ١٠٥ (كتاب التفسير، سورة النور، باب: ولولا إذا سمعتموه...)، ١٣٨/٨ (كتاب الأيهان، باب اليمين فيها لا يملك وفى المعصية وفى الغضب)؛ مسلم ٢١٢٩/٤ ـ ٢١٣٧ (كتاب التوبة، باب فى حديث الإفك)؛ المسند (ط. الحلبي) ١٩٤/٣ ـ ١٩٤/٨ (كتاب التوبة، باب فى حديث الإفك)؛ المسند (ط.

وقوله: إن أبابكر كان معلّما للصبيان في الجاهليه.

فهذا من المنقول الذي لو كان صدقاً لم يقدح فيه ، بل يدلّ على أنه كان عنده علم ومعرفة . وكان جماعة من علماء (۱) المسلمين يؤدّبون ، منهم أبوصالح صاحب (۱) الكلبى كان يعلّم الصبيان ، وأبوعبدالرحمن السلمى وكان من خواص أصحاب على ، وقال سفيان بن عينية : كان الضحّاك بن مزاحم وعبدالله بن الحارث يعلمان الصبيان ، فلا يأخذان أجسراً . ومنهم قيس بن سعد ، وعطاء بن أبى رباح ، وعبدالكريم أبوأمية (۱) ، وحسين المعلم ، وهو ابن ذكوان ، والقاسم بن عمير الهمدانى ، وحبيب المعلم مولى معقل بن يسار .

ومنهم علقمة بن أبي علقمة، وكان يروى عنه مالك بن أنس، وكان له مكتب يعلّم فيه.

ومنهم أبوعبيد القاسم بن سلام، الإمام المجمع على إمامته وفضله. فكيف إذا كان ذلك(1) من الكذب المختَلَق ؟!

بل لو كان الصدِّيق قبل الإسلام من الأرذلين لم يقدح ذلك فيه، فقد كان سعد، وابن مسعود، وصهيب، وبلال، وغيرهم من المستضعفين، وطلب المشركون من النبى صلى الله عليه وسلم طردهم، فنهاه الله عن ذلك، وأنزل: ﴿وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ والْعَشِيِّ يُرِيدُونَ فَلك، وأنزل: ﴿وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ والْعَشِيِّ يُرِيدُونَ

<sup>(</sup>١) علماء: ساقطة من (م).

<sup>· (</sup>٢) صاحب: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) م: وعبدالكريم وأبوأمية.

<sup>(</sup>٤) ذلك: ساقطة من (س)، (ب).

وَجْهَهُ مَاعَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ ﴾ [لبي قوله: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بَأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ [سورة الأنعام: ٥٧ - ٥٣].

وقوله: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ وَلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطاً ﴾ [سورة الكهف: ٢٨].

وَقَالَ فِي المستضعفين من المؤمنين: ﴿إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمُنُوا يَضْحَكُونَ \* وَإِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ \* وَإِذَا انقَلَبُوا إِلَى أَهْلِهِمُ اللَّذِينَ آمَنُوا فَكِهِينَ \* وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُوا إِنَّ هَنُولَاءِ لَضَالُونَ \* وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ اللَّوَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُوالَّةُ اللَّهُ اللللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقال: ﴿ زُيُّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [سورة البَّرَةُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [سورة البَرَةُ: ٢١٢]

وقال: ﴿وَنَادَى أَصْحَابُ الْأَعْرَافِ رِجَالًا يَعْرِفُونَهُم بِسِيمَاهُمْ قَالُوا مَا أَغْنِى عَنكُم جَمْعُكُمْ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ \* أَهَنُولاَءِ اللَّذِينَ أَقْسَمْتُمْ لَايَنَالُهُمُ اللَّهُ بَرِحْمَةٍ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ لَاخَوْفَ عَلَيْكُمْ وَلَا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ﴾ [سورة الاعراف: ٤٨، ٤٩].

وقال: ﴿ وَقَالُوا مَا لَنَا لَا نَرَى رِجَالًا كُنَّا نَعُدُّهُم مِّنَ الْأَشْرَارِ \* أَتَّخَذْنَاهُم سِخْرِيًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهِمُ الْأَبْصَارُ ﴾ [سورة ص: ١٢، ٦٣]

وقال عن قوم نوح: ﴿ قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ ﴾ [سورة الشعراء:

وقال تعالى: ﴿ فَقَالَ الْـمَلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ مَانَرَاكَ إِلَّا بَشَراً مِّثْلِنَا وَمَانَرَاكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِيَ الرَّأْي ﴾ [سورة مود: ٢٧].

وفى الصحيحين أن هرقل سأل أبا سفيان بن حرب عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: أشراف الناس اتبعوه أم ضعفاؤهم؟ قال: بل ضعفاؤهم. قال: هم أتباع الرسل(١٠).

فإذا قُدِّر أن الصدِّيق كان من المستضعفين، كعمّار وصهيب وبلال، لم يقدح ذلك في كمال إيمانه وتقواه، كما لم يقدح في إيمان هؤلاء وتقواهم. وأكمل الخلق عند الله أتقاهم.

ولكن كلام الرافضة من جنس كلام المشركين الجاهلية، يتعصبون للنسب والآباء، لا للدين، ويعيبون الإنسان بما لا ينقض إيمانه وتقواه. وكل هذا من فعل الجاهلية، ولهذا كانت الجاهلية ظاهرة عليهم، فهم يشبهون الكفّار من وجوه خالفوا بها أهل الإيمان والإسلام.

وقوله: «إن الصديق كان / خيّاطا في الإسلام، ولما وَلِيَ أمر ٤/ ٢٨٨ المسلمين منعه الناس عن الخياطة».

كذب ظاهر، يعرف كل أحد أنه كذب، وإن كان لا غضاضة فيه لو

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيها مضى ٤٣٤/٤.

كان حقًا؛ فإن أبابكر لم يكن خيًاطا، وإنما كان تاجراً، تارة يسافر فى تجارته، وتارة لايسافر. وقد سافر إلى الشام فى تجارته (١) فى الإسلام. والتجارة كانت أفضل مكاسب قريش، وكان خيار أهل الأموال منهم أهل التجارة، وكانت العرب تعرفهم بالتجارة. ولما ولى أراد أن يتجر لعياله، فمنعه المسلمون، وقالوا: هذا يشغلك عن مصالح المسلمين.

وكان عامّة ملابسهم الأردية والأزر، فكانت الخياطة فيهم قليلة جداً، وقد كان بالمدينة خياط دعا() النبي صلى الله عليه وسلم إلى بيته().

وأما المهاجرون المشهورون فما أعلم فيهم خياطاً، مع أن الخياطة من أحسن الصناعات وأجلها.

وإنفاق أبى بكر فى طاعة الله ورسوله هو من المتواتر، الذى تعرفه العامة والخاصة. وكان له مال قبل الإسلام (أ)، وكان معظما فى قريش محببا مؤلفا، خبيرا بأنساب العرب وأيامهم، وكانوا يأتونه لمقاصد التجارة، ولعلمه وإحسانه. ولهذا لمّا خرج من مكة قال له ابن الدُّغُنة.

<sup>(</sup>۱) ن، م: في تجارة.

<sup>(</sup>٣) ب: لآل. والحديث عن أنس بن مالك رضى الله عنه فى البخارى ٩٨/٧ (كتاب الأطعمة باب من تتبع حَوالى القصعة. . . ) ونصه . سمع أنس بن مالك يقول: إن خياطا دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم لطعام صنعه . قال أنس: فذهبت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فرأيته يتتبع الدُّبًاء من حوالى القصعة . قال: فلم أزل أحب الدباء من يومئذ . والحديث أيضا فى البخارى ٣/١٦ (كتاب البيوع ، باب ذكر الخياط) ؛ مسلم ٣/١٦١٥ (كتاب البيوع ، باب ذكر الخياط) ؛ مسلم ٣/١٦٥ (كتاب الأشربة ، باب جواز أكل المرق . . . ) والحديث فى سنن أبى داود والموطأ ومسند أحمد . والدُبًاء : اليقطين أو القرع الواحدة : دُبًاءة .

<sup>(1)</sup> م: في الإسلام.

«مثلك لا يَخْرُج ولا يُخْرُج»(١)

ولم يُعلم أحد من قريش وغيرهم "عاب أبابكر بعيب، ولا نَقَصه ولا استرذله، كما كانوا يفعلون بضعفاء المؤمنين. ولم يكن له عندهم عيب الا إيمانه بالله ورسوله، كما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن قط به عيب عند قريش ولا نقص ولا يذمونه بشيء قط، بل كان معظما عندهم: بَيْتاً ونسبا، معروفا بمكارم الأخلاق والصدق والأمانة. وكذلك صدّيقه الأكبر لم يكن له عيب عندهم من العيوب.

وابن الدُّغُنة سيد القارة - إحدى قبائل العرب - كان معظماً عند قريش، يجيرون من أجاره لعظمته عندهم.

وفى الصحيحين أن أبابكر لما ابتلى المسلمون خرج مهاجرا إلى أرض الحبشة، حتى إذا بلغ برك الغماد لقيه ابن الدُّغُنَّة ـ وهو سيد القارة ـ فقال: أين تريديا أبابكر؟ فقال: أخرجنى قومى، فأريد أن أسيح فى الأرض وأعبد ربى. فقال ابن الدغنة: فإن مثلك لا يَخْرُج ولا يُخرج الله الله تكسب المعدوم، وتصل الرحم، وتحمل الكل وتقرى الضيف وتعين على نوائب الحق، فأنا لك جار، فارجع واعبد ربك ببلدك. فرجع وارتحل معه ابن الدُّغُنَّة، فطاف ابن الدغنة عشيةً فى أشراف قريش، وارتحل معه ابن الدُّغُنَّة، فطاف ابن الدغنة عشيةً فى أشراف قريش، فقال لهم: إن أبابكر لا يخرج مثله ولا يُخرج، أتخرجون رجلا يُكسب

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث قبل صفحات في هذا الجزء.

<sup>(</sup>۲) وغیرهم: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٣) ن: ولم يكن لهم له عيب عندهم..

المعدوم، ويصل / الرحم، ويحمل الكل، ويقرى الضيف، ويعين على نوائب الحق؟ فلم يكذب قريش بجوار ابن الدغنة، وقالوا لابن الدغنة: مر أبابكر فليعبد ربَّه في داره، فليصلِّ فيها، وليقرأ ماشاء، ولا يؤذنا بذلك ولا يستعلن به، فإنّا نخشى أن يفتن نساءنا وأبناءنا. فقال ذلك ابن الدغنة لأبي بكر. فلبث أبوبكر بذلك يعبد ربّه في داره، ولا يستعلن بصلاته، ولا يقرأ في غير داره، ثم بدا له، فابتني مسجدا بفناء داره، فكان يصلَّى فيه، ويقرأ القرآن، فيتُقصَّف عليه نساء المشركين وأبنـاؤهم، يعجبـون منه، وينظرون إليه. وكان أبوبكر رجلًا بكأءً، لا يملك عينيه إذا قرأ القرآن. وأفزع ذلك أشراف قريش، فأرسلوا إلى ابن الدُّغْنة، فقدم إليهم، فقالوا: إنَّا كنَّا أجرنا أبابكر بجوارك، على أن يعبد ربّه في داره، فجاوز ذلك، فابتني مسجدا بفناء داره، فأعلن بالصلاة والقراءة فيه، وإنَّا قد خشينا أن يفتن نساءنا وأبناءنا، فأنهه، فإن أحب أن يقتصر على أن يعبد ربّه في داره فعل، وإن أبي إلا أن يعلن بذلك، فسله أن يردُّ إليك ذمتك، فإنَّا قد كرهنا أن نُخْفَرك، ولسنا مقرَّين لأبي بكر الاستعلان.

قالت عائشة: فأتى ابن الدُّغُنة إلى أبى بكر، فقال: قد علمت الذى عاقدت لك عليه، فإما أن تقتصر على ذلك، وإما أن تُرجع إلى ذمتى بوانى لا أحب أن تسمع العرب أنّى أخفرت في رجل عقدت له. فقال أبوبكر: فإنى أردُّ عليك جوارك، وأرضى بجوار الله. وذكر الحديث ...

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث من قبل هذا الجزء.

فقد وصفه ابن الدُّغُنة بحضرة أشراف قريش بمثل ماوصفت به خديجة النبى صلى الله عليه وسلم، لما نزل / عليه الوحى، وقال لها: ٤/ ٢٨٩ ولقد خشيت على عقلى ، فقالت له: «كلا والله لن يخزيك الله أبداً، إنك لتصل الرحم، وتحمل الكلّ، وتُقرى الضيف، وتُكسب المعدوم، وتعين على نوائب الحق»(۱).

فهذه صفة النبى صلى الله عليه وسلم أفضل النبيين، وصدِّيقه أفضل الصدِّيقين.

وفى الصحيحين عن أبى سعيد أن النبى صلى الله عليه وسلم جلس على المنبر، وقال: إن عبداً خيّره الله بين أن يؤتيه من زهرة الدنيا وبين ماعند الله، فاختار ماعنده، فبكى أبوبكر، وقال: فديناك بآبائنا وأمهاتنا. فكان النبى صلى الله عليه وسلم هو المخيّر، وكان أبوبكر أعلمنا به فقال النبى صلى الله عليه وسلم: «لا تبك يا أبابكر، إن أمن الناس على في صحبته وماله أبوبكر، ولو كنت متخذاً من أهل الأرض خليلا، لا يبقين في المسجد خوخة إلا سدت، إلا خوخة أبى بكره".

وفى الصحيحين عن أبى الدرداء رضى الله عنه، قال: كنت جالسا عند النبى صلى الله عليه وسلم إذ أقبل أبوبكر آخذاً بطرف ثوبه، وذكر الحديث إلى أن قال: فقال النبى صلى الله عليه وسلم: «إن الله بعثنى

<sup>(</sup>١) سبف هذا الحديث فيها مضى ٢ / ٤١٩ - ٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث من قبل عدة مرات. انظر ١ / ١١٥.

إليكم فقلتم: كذبت، وقال أبوبكر: صدقت (''، وواساني بنفسه وماله، فهل أنتم تاركو لي صاحبي؟، مرتين (''.

وروى البخارى عن ابن عباس قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرضه الذى مات فيه عاصباً رأسه بخرقة، فصعد المنبر، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «ما من الناس أحدُ أمنَ على في ماله ونفسه من أبى بكر بن أبى قحافة، ولو كنت متخذاً خليلا، فذكر تمامه (").

وروى أحمد عن أبى معاوية، عن الأعمش، عن أبى صالح، عن أبى مالح من أبى ماله عليه وسلم قال: «مانفعنى مال مانفعنى مال أبى بكر» فبكى وقال: وهل أنا ومالى إلا لك يارسول الله؟ (١٠).

وروى الزهرى عن سعيد بن المسيب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما مال رجل من المسلمين أنفع لى من مال أبى بكر» ومنه أعتق بلالا، وكان يقضى فى مال أبى بكر كما يقضى الرجل فى مال نفسه.

<sup>(</sup>١) ن، س: صلق.

<sup>(</sup>٢) سبق هذا الحديث في هذا الجزء.

<sup>(</sup>۲) انظر ماسبق ۱۲/۱۵.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيها مضى ٢١/٥.

## وفصل ﴿

ص ۲۹۲

تابع كسلام الرافضى عبل أبي بكر رضى الله

وقوله : " (كان النبي صلى الله عليه وسلم قبل الهجرة غنيا بمال خديجة، ولم يحتج إلى الحرب، ١٠٠٠.

والجو اب: أن إنفاق أبي بكر لم يكن نفقة على النبي " صلى الله عليه المواب وسلم في طعامه وكسوته؛ فإن الله قد أغنى رسوله عن مال الخلق أجمعين، بل كان معونةً له على إقامة الإيمان، فكان إنفاقه فيما يحبه الله ورسوله، لا نفقة على نفس الرسول، فاشترى المعذبين، مثل بلال، وعامر بن فهيرة، وزنيرة، وجماعة.

## ﴿فصل

وقوله (عنه الهجرة لم يكن لأبي بكر شيء ألبتة).

فعذا كذب ظاهر، بل كان يعين النبي صلى الله عليه وسلم بماله، وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم على الصدقة، فجاء بماله كله، وأصحاب الصُّفة كانوا فقراء، فحث النبي صلى الله عليه وسلم على

في (ك) ص ٢٠٠ (م) ـ ٢٠١ (م). وسبق فيها مضى في هذا الجزء.

ك: إلى الحرب وتجهيز الجيوش. **(Y)** 

<sup>(</sup>٣) م: نفقة للنبي.

في (ك) ص٧٠١ (م). وسبق إيراده في هذا الجزء

طعمتهم، فذهب بثلاثة، كما فى الصحيحين عن عبدالرحمن بن أبى بكر (())، قال: إن أصحاب الصفة كانوا ناسا فقراء، وإن النبى صلى الله عليه وسلم قال مرة: «من كان عنده طعام اثنين فليذهب بثالث، ومن كان عنده طعام أربعة فليذهب بخامس وسادس، \_ أو كما قال \_ وإن أبابكر جاء بثلاثة، وانطلق نبى الله صلى الله عليه وسلم بعشرة، وذكر الحديث (()).

وروى زيد بن أسلم عن أبيه، قال: قال عمر: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نتصدّق، ووافق ذلك مالاً عندى، فقلت: اليوم أسبق أبابكر \_ إن سبقته يوما \_ فجئت بنصف مالى، فقال النبى صلى الله عليه وسلم: ما أبقيت لأهلك؟ فقلت: مثله. قال: وأتى أبوبكر بكل مال عنده، فقال: (يا أبابكر ما أبقيت لأهلك؟) فقال: أبقيت لهم الله ورسوله. فقلت: لا أسابقك إلى شيء أبداً » رواه أبوداود والترمذي وقال: حديث صحيح ". /

<sup>(</sup>١) ن، م، س: عبدالرحمن بن أبي بكرة، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) الحديث عن عبدالرحمن بن أبي بكر رضى الله عنها في: البخارى ١٢٠/١ (كتاب المواقيت، باب علامات النبوة في الإسلام)؛ المسند (ط. المعارف) الأرقام ١٧٠٢، ١٧٠٤، ١٧١٢، ١٧١٣.

<sup>(</sup>٣) سبق هذا الحديث فيها مضى ٧/٢ه.

۲۹۰ /٤ ص ۳۹۲

﴿فصل

فيسه قرآن مشل عسلى رضي الله عنبها الجواب

والجواب: أمّا نزول: (هَلْ أَتَى) في على، فمما اتفق أهل العلم بالحديث عَلَى أنه كذب موضوع ، وإنما يذكره من المفسّرين من جرت عادته بذكر أشياء من الموضوعات. والدليل الظاهر على أنه كذب: أن سورة (هل أتى) مكيّة باتفاق الناس، نزلت قبل الهجرة، وقبل أن يتزوج على بفاطمة، ويولد الحسن والحسين، وقد بُسط الكلام على هذه القضية في غير موضع، ولم ينزل قط قرآن في إنفاق على بخصوصه، لأنه لم يكن له مال، بل كان قبل الهجرة في عيال النبي صلى الله عليه وسلم، وبعد الهجرة كان أحيانا يؤجّر نفسه: كل دلو بتمرة، ولما تزوّج بفاطمة لم يكن له مهر (") إلا درعه، وإنما أنفق على العرس ماحصل له من غزوة بدر.

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ٢٠١ (م). وسبق في هذا الجزء.

<sup>(</sup>۲) م، س، ب، أنزل.

<sup>(</sup>٣) ن، س، ب: هل أتى على الإنسان حين.

<sup>(</sup>٤) س، ب: مال.

وفى الصحيحين عن على رضى الله عنه قال: كانت لى شَارِفُ ''من نصيبى من المغنم يوم بدر، وأعطانى رسول الله صلى الله عليه وسلم شارفاً من الخُمُس، فلما أردت أن أبْتَنِى بفاطمة ''واعدت رجلا صوَّاغا من بنى قَيْنُقَاع يرتحل معى، فناتى بإذْخِرِ '' أردت أن أبيعه من الصوَّاغين، فأستعين به فى وليمة عرسى، فبينا أنا أجمع '' لشارِفَى متاعاً من الأقتاب '' والغرائر والحبال، وشارفاى مُناخان إلى '' جانب بيت رجل من الأنصار. قال: وحمزة يشرب فى ذلك البيت، وقيْنَة '' تغنيه، فقالت:

ألا ياحمزُ (١٠ للشُّرُفِ النُّواءِ (١٠).

<sup>(</sup>١) قال ابن حجر في وفتح البارى، ٦/٩٩/: والشارف: المسنّ من النوق، ولايقال للذكر على الأكثر.

<sup>(</sup>٢) ابتنى بفاطمة: أي أدخل بها.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير في والنهاية في غريب الحديث: والإذخر بكسر الهمزة: حشيشة طيّبة الرائحة تُستَقّف بها البيوت فوق الخشب.

<sup>(</sup>٤) ن، م: أنا نجمع. والمثبت في البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٥) في «المعجم الوسيط»: «القَتَبُ: الرَّحْلُ الصغير على قدر سنام البعير. والجمع أقتاب.

<sup>(</sup>٦) م: في.

<sup>(</sup>٧) القينة: هي الجارية المغنية.

<sup>(</sup>۸) ن: خر، وهو تحريف .

<sup>(</sup>٩) قال ابن حجر في وفتح البارى ٢٠٠/٦ ووالشرف: جمع شارف كها تقدم، والنواء: بكسر النون والمد محففا: جمع ناوية وهي الناقة السمينة. . . وحكى المرزباني في ومعجم الشعراء أن هذا الشعر لعبدالله بن السائب بن أبي السائب المخزومي المدنى، وبقيته: ووهن معقلات بالفناءه . . . وأراد الذي نظم هذا الشعر وأمر القينة أن تغنى به أن يبعث همة حزة لما عرف من كرمه على نحر الناقين ليأكلوا من لحمهها . . . . وقوله : ياحمز: ترخيم وهو بفتح

فشار إليها حمزة، فاجتب أَسْنِمَتَها"، وبقر" خواصرها، وذكر الحديث"، في البخاري"، وذلك قبل تحريم الخمر.

وأما الصدِّيق رضى الله عنه فكل آية نزلت في مدح المنفقين في سبيل الله فهو أول المرادين بها من الأمة، مثل قوله تعالى: ﴿لاَ يَسْتَوى مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَـئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتَلُوا ﴾ [سورة الحديد: ١٠]، وأبوبكر أفضل هؤلاء وأولهم.

وكذلك قوله ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِم وَأَنفُسِهم ﴾ [سورة التوبة: ٢٠].

وقوله: ﴿وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَى \* الَّذِى يؤتِ مَالَهُ يَتَزَكَّى ﴾ [سورة الليل: ١٨]، فذكر المفسرون، مثل ابن جرير الطبرى، وعبدالرحمن بن أبى حاتم، وغيرهما، بالأسانيد عن عروة بن الزبير وعبدالله بن الزبير وسعيد ابن المسيب وغيرهم، أنها نزلت في أبي بكر.

الزاى ويجوز ضمها». وذكر البيت أيضا ابن الاثير في والنهاية في غريب الحديث، : مادة وشرف».

<sup>(</sup>١) الجب: الاستئصال في القطع، والسنام: ماعلى ظهر البعير.

<sup>(</sup>٢) بقر: أي شق.

<sup>(</sup>٣) الحديث عن على بن أبى طالب رضى الله عنه فى: البخارى ٧٩/٤ ـ ٧٩ (كتاب فرض الحمس، باب فرض الحمس)، ٥/٨٦ ـ ٨٣ (كتاب المغازى، باب حدثنى خليفة حدثنا محمد بن عبدالله الأنصارى)؛ مسلم ١٥٦٨/٣ ـ ١٥٧٠ (كتاب الأشربة، باب تحريم الحمر...).

<sup>(</sup>٤) ن، س، ب: قال البخارى. والمثبت من (م). ولم أجد الكلام التالى في البخارى في الموضعين المشار إليها في التعليق السابق.

## ﴿فصل

قال الرافضى ": «وأما تقديمه فى الصلاة فخطأ، لأن بلالا لمّا أذن بالصلاة"، أمرت عائشة أن يُقدِّم أبابكر"، فلما أفاق رسول الله صلى الله عليه وسلم سمع التكبير، فقال: من يصلّى "بالناس، فقالوا: أبوبكر. فقال: أخرجونى، فخرج بين على والعباس، فنحّاه "عن القبلة، وعزله عن الصلاة، وتولى هو الصلاة،

الجسواب مسن وجوه الوجه الأول

قول الرافضي إن

أبا بكر لم يقدم في الــصـــلاة وأن

النبي صلى الله

عليه وسلم نحّاه إلخ

**والجواب:** أن هذا من الكذب المعلوم عند جميع أهل العلم بالحديث. ويقال له: أوّلا: من ذكر مانقلته بإسناد يوثق [به] ص

<sup>(</sup>١) في (ك) ص ٢٠١ (م) وسبق إيراد هذا الكلام في هذا الجزء.

<sup>(</sup>٢) ك: للصلاة

<sup>(</sup>٣) ك: أن يقدّم أبوها. وبعد هذه العبارة توجد العبارات التالية التي لم ترد في جميع النسخ: «ورسول الله صلى الله عليه وآله في حال المرض الشديد، والصحابة في المسجد، وسمعوا حال النبي صلى الله عليه وآله فكلهم في حزن وبكاء غرو بكاء، وفات الصلاة.

<sup>(</sup>٤) ك: سمع التكبير من الصحابة، وسمع قول عائشة وقول حفصة لأبيها عمر، وتشوش الأحوال وتفرّق القوم سأل من يصلّ . . .

<sup>(</sup>٥) ك: بين على عليه السلام والعباس، وذهب إلى المسجد فرأى أبابكر في المحراب فنحاه.

 <sup>(</sup>٦) ك: وعزله وتولى هو الصلاة.

<sup>(</sup>٧) به : في (م) فقط .

إلا فى كتب من نقله مرسلا من الرافضة، الذين هم من أكذب الناس وأجهلهم بأحوال الرسول؟ مشل المفيد بن النعمان، والكراجكى، وأمثالهما من الذين هم من أبعد الناس عن معرفة حال الرسول وأقواله وأعماله.

الوجه الثاني

791 /2

ويقال: ثانيا: هذا كلام جاهل يظن أن أبا بكر لم يصل بهم الا صلاة واحدة ، وأهل العلم يعلمون أنه لم يزل يصلّى بهم حتى مات رسول الله صلى الله عليه وسلم بإذنه واستخلافه له فى الصلاة ، بعد أن راجعته عائشة وحفصة فى ذلك ، وصلَّى بهم أيامًا متعددة ، وكان قد استخلفه فى الصلاة قبل ذلك ، لما ذهب إلى بنى عمرو ابن عوف ليصلح بينهم ، ولم يُنقل أن النبى صلى الله عليه وسلم استخلف فى غيبته على الصلاة ، فى غير سفر فى حال غيبته وفى استخلف فى غيبته على الصلاة ، فى غير سفر فى حال غيبته وفى مرضه (۱) إلا أبا بكر، ولكن عبد الرحمن بن عوف صلّى بالمسلمين مرة صلاة الفجر فى السفر / عام تبوك ، لأن النبى صلى الله عليه وسلم كان قد ذهب ليقضى حاجته ، فتأخر ، وقدَّم المسلمون عبد الرحمن ابن عوف ، فلما جاء النبى صلى الله عليه وسلم ، ومعه المغيرة ابن شعبة ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم قد توضأ ومسح على خفيه ، فأدرك معه (١) ركعة ، وقضى ركعة ، وأعجبه ما فعلوه من صلاتهم (١)

<sup>(</sup>١) س، ب: في حال سفر، وفي (س: في) حال غيبته في مرضه. .

<sup>(</sup>٢) ن، م، س: فادرك بعضهم معه . ، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) ن: وأعجبه ما فعله من صلاتهم ؛ س: وأعجبه مافعله من صلواتهم ؛ ب: وأعجبه مافعله من صلاته.

لما تأخر(١)، فهذا إقرار منه على تقديم عبدالرحمان.

وكان إذا سافر عن المدينة استخلف من يستخلفه يصلّى بالمسلمين، كما استخلف ابن أم مكتوم تارةً، وعليًّا تارة في الصلاة، واستخلف غيرهما تارة.

فاما في حال غيبته ومرضه " فلم يستخلف إلا أبابكر لا عليًا: ولا غيره. واستخلافة للصدّيق في الصلاة متواتر ثابت في الصحاح والسنن والمساند من غير وجه ، كما أخرج البخارى ومسلم وابن خزيمة وابن حبان وغيرهم من أهل الصحيح عن أبي موسى الأشعرى قال: مرض النبي صلى الله عليه وسلم فاشتد مرضه ، فقال: «مروا أبابكر فليصلّ بالناس». فقالت عائشة: يارسول الله إن أبابكر رجل رقيق ، متى يقم مقامك لايستطيع أن يصلّى بالناس. فقال: «مرى أبابكر فليصل بالناس، فإنكن صواحب يوسف» فصلى بهم أبوبكر في حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وذكر البخارى فيه" مراجعة عائشة للنبي صلى الله عليه وسلم ثلاث مرات " .

<sup>(</sup>۱) الحديث عن المغيرة بن شعبة رضى الله عنه فى: مسلم ٢/٣١٧ - ٣١٨ (كتاب الصلاة ، باب تقديم الجهاعة من يصلى بهم إذا تأخر الإمام . . . ) وأوله . . أن المغيرة بن شعبة أخبره أنه غزا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم تبوك . . وفيه: فلها قضى النبى صلى الله عليه وسلم صلاته أقبل عليهم ثم قال: «أحسنتم» أو قال: «قد أصبتم» يغبطهم أن صلوا الصلاة لوقتها» . والحديث فى: سنن أبى داود ٢/٧١ - ٤٢ (كتاب الطهارة ، باب المسح على الخفين) ؛ المسند (ط. المعارف) ١٣٠/٣ - ١٣١ .

<sup>(</sup>۲) س، ب: غيبته في مرضه.

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيها مضى ١٢/١.

وهذا الذى فيه من أن أبا بكر صلّى بهم فى حياة النبى صلى الله عليه وسلم فى مرضه إلى أن مات مما اتفق عليه العلماء بالنقل، فإن النبى صلى الله عليه وسلم مرض أياما متعددة، حتى قبضه / الله إليه. وفى ظ٩٢ تلك الأيام لم يكن يصلّى بهم إلا أبو بكر، وحجرته إلى جانب المسجد، فيمتنع والحال هذه أن يكون قد أمر غيره بالصلاة، فصلّى أبو بكر بغير أمره تلك المدة، ولا مراجعة أحد فى ذلك.

والعباس وعلى وغيرهما كانوا يدخلون عليه بيته، وقد خرج بينهما في بعض تلك الأيام. وقد رُوى أن ابتداء مرضه كان يوم الخميس، وتُوفى بلا خلاف يوم الإثنين من الأسبوع الثانى، فكان مدة مرضه فيما قيل اثنى عشر يوما.

وفى الصحيح عن عبيد الله بن عبدالله قال: دخلت على عائشة فقلت لها: ألا تحدثيني عن مرض رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قالت: بلى، ثَقُل رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: «أصلى الناس(١٠؟» قلنا: لا، وهم ينتظرونك يارسول الله. قال: «ضعوا لى ماءً فى المحفضب» ففعلنا، فاغتسل، ثم ذهب لينوء، فأغمى عليه، ثم أفاق، فقال: «أصلى الناس ؟» فقلنا: لا، وهم ينتظرونك يارسول الله. قالت: والناس عُكُوف فى المسجد ينتظرون رسول الله صلى الله عليه وسلم والناس عُكُوف فى المسجد ينتظرون رسول الله صلى الله عليه وسلم الصلاة العشاء الأخرة. قالت: فأرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى بكر أن يصلى بالناس، فأتاه الرسول، فقال: إن رسول الله صلى الله صلى الله

<sup>(</sup>۱) س، ب: أصلى بالناس.

عليه وسلم يامرك أن تصلَّى بالناس. فقال أبوبكر ـ وكان رجلا رقيقا ـ : ياعمر صلّ بالناس. فقال عمر: أنت أحقُّ بذلك. قالت: فصلَّى بهم أبوبكر رضى الله عنه تلك الأيام.

ثم إن رسول الله صلى الله عليه وسلم وجد من نفسه خِفّة، فخرج بين رجلين، أحدهما العباس، لصلاة الظهر، وأبو بكر يصلّى بالناس، فلما رآه أبو بكر ذهب ليتاخر، فأوما إليه النبى صلى الله عليه وسلم أن لا يتأخر، وقال لهما: «أجلسانى إلى جنبه» فأجلساه إلى جنب أبى بكر، وكان أبو بكر يصلّى وهو قائم أله بصلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم، والناس يصلّون بصلاة أبى بكر، والنبى صلى الله عليه وسلم قاعد. قال عبيد الله: فدخلت على ابن عباس فقلت: ألا أعرض عليك ما حدثتنى [به] عائشة عن مرض رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قال: هات. فعرضت عليه حديثها، فما أنكر منه شيئا، غير أنه قال: أسمّت لك فعرضت عليه حديثها، فما أنكر منه شيئا، غير أنه قال: أسمّت لك الرجل الذي كان مع العباس ؟ قلت: لا ؟ قال: هو على بن أبى طالب أله أله الله الله عليه وسلم ؟ قال: هو على بن أبى

<sup>(</sup>١) ن: إلى جنب أبي بكر.

<sup>(</sup>٢) في «البخاري»: يأتم، وفي رواية في «البخاري»: قاثم.

<sup>(</sup>٣) به: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٤) الحديث عن عائشة رضى الله عنها فى: البخارى ١٣٨/١ ـ ١٣٩ (كتاب الآذان، باب إنما جُعل الإمام ليؤتم به)؛ مسلم ٣١١/١ ـ ٣١٣ (كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له عذر...)؛ سنن النسائى ١٠١٠ - ١٠٠ (كتاب الإمامة، باب الائتمام بالإمام يصلى قاعداً)؛ المسند (ط. المعارف) ١٥٢/ ـ ١٥٢/ (رقم ١٤١٥)، (ط. الحلبى) ٢/١٥١. وقال ابن الأثير فى «النهاية فى غريب الحديث»: «المخضّب بالكسر:

444 / 2

فهذا الحديث الذى اتفقت فيه عائشة وابن عباس، كلاهما يخبران بمرض النبى صلى الله عليه وسلم، واستخلاف / أبى بكر فى الصلاة، وأنه صلّى بالناس قبل خروج النبى صلى الله عليه وسلم أياما، وأنه لما خرج لصلاة الظهر أمره أن لا يتأخر، بل يقيم مكانه، وجلس النبى صلى الله عليه وسلم إلى جنبه، والناس يصلّون بصلاة أبى بكر، وأبوبكر يصلّى بصلاة النبى صلى الله عليه وسلم.

والعلماء كلهم متفقون على تصديق هذا الحديث وتلقيه بالقبول، وتفقّهوا في مسائل فيه، منها: صلاة النبي صلى الله عليه وسلم قاعداً وأبو بكر قائم هو والناس: هل كان من خصائصه ؟ أو كان ذلك ناسخا لما استفاض عنه من قوله: «وإذا صلّى جالسا فصلُّوا جلوسا أجمعون» ؟ أو يُجمع بين الأمرين، ويحمل ذلك على ما إذا ابتدأ الصلاة قاعداً ؟ وهذا على ما إذا حصل القعود في أثنائها: على ثلاثة أقوال للعلماء. والأول قول مالك ومحمد بن الحسن. والثاني قول أبي حنيفة والشافعي. والشالث: قول أحمد، وحمّاد بن زيد، والأوزاعي وغيرهما ممن يأمر المؤتمين (۱) بالقعود إذا قعد الإمام لمرض. وتكلّم العلماء فيما إذا استخلف الإمام الراتب خليفة، ثم حضر الإمام، هل يتم الصلاة بهم، استخلف الإمام الراتب خليفة، ثم حضر الإمام، هل يتم الصلاة بهم، كما فعل النبي صلى الله عليه وسلم في مرضه، وفعله مرة أخرى

شبه المِرْكَن، وهي إجَّانةً تُغْسل فيها الثياب، وقال ابن حجر في دفتح الباري، ١٧٤/٢: دثم ذهب (لينوء) بضم النون بعدها مدة: أي لينهض بجهد».

<sup>(</sup>١) ن، م: المؤمنين، وهو تحريف.

سنذكرها ؟ أم ذلك من خصائصه ؟ على قولين، هما وجهان في مذهب أحمد.

وقد صدّق ابن عباس عائشة فيما أخبرت به، مع أنه كان بينهما بعض الشيء، بسبب ما كان بينهما وبين علىّ، ولذلك لم تسمّه، وابن عباس يميل إلى علىّ ولا يُتهم عليه، ومع هذا فقد صدّقها في جميع ما قالت، وسمّى الرجل الآخر عليًا، فلم يكذّبها ولم يخطّئها في شيء مما روته.

وفى الصحيحين عن عائشة قالت: لقد راجعت رسول الله صلى الله عليه وسلم فى ذلك، وما حملنى على كثرة مراجعته إلا أنه لم يقع فى قلبى أن يحب الناس بعده رجلا قام مقامه أبداً، وإلا أنى كنت أرى أنه (١) لن يقوم مقامه أحد إلا تشاءم الناس به، فأردت أن يعدل ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أبى بكر. قال البخارى: «ورواه ابن عمر، وأبو موسى، وابن عباس عن النبى صلى الله عليه وسلم (١)».

وفى الصحيحين عنها قالت: لما ثقل رسول الله صلى الله عليه وسلم جاء بلال يؤذنه بالصلاة، فقال: «مروا أبا بكر فليصل بالناس» قالت: فقلت: يارسول الله إن أبا بكر رجل أسيف، وإنه متى يقوم مقامك لا

<sup>(</sup>١) أنه: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) الحديث عن عائشة رضى الله عنها في: البخارى ١٢/٦ (كتاب المغازى، باب مرض النبى صلى الله عليه وسلم ووفاته)؛ مسلم ٣١٣/١ (كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له علد. . .) حديث رقم ٩٣. وقول عائشة رضي الله عنها: وفاردت أن يعدل ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أبي بكر في ولسان العرب»: «وعَدَل عن الشيء نعدل عَدْلاً وعدولاً: حاده والمعنى: أي أن يجعل ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم يحيد عن أبي بكر رضى الله عنه فيختار غيره.

يسمع [الناس] "، فلو أمرت عمر. فقال: «مُروا أبا بكر فليصل بالناس». قالت: فقلت لحفصة: قولى له إن أبا بكر رجل أسيف، وإنه متى يقوم مقامك لا يسمع الناس، فلو أمرت عمر. فقالت له، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنكن " لأنتن صواحب يوسف، مروا أبا بكر فليصل بالناس». قالت: فأمروا أبا بكر أن يصلى بالناس". وفي رواية البخارى ": ففعلت حفصة. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مه إنكن لأنتن صواحب " يوسف، مروا أبا بكر فليصل بالناس فقالت حفصة لعائشة: ما كنت لأصيب منك خيراً "".

ففى هذا أنها راجعته وأمرت حفصة بمراجعته، / وأن النبى صلى الله ص ٣٩٣ عليه وسلم لامهن على هذه المراودة، وجعلها من المراودة على الباطل، كمراودة صواحب يوسف ليوسف.

<sup>(</sup>١) الناس: ساقطة من (ن)، (م).

<sup>(</sup>٢) م: إنكن لأنتن صواحب..

<sup>(</sup>٣) الحديث عن عائشة رضى الله عنها في: البخارى ١٣٣/١ ـ ١٣٤ (كتاب الأذان، باب حد المريض أن يشهد الجماعة)، ١/١٤٣ ـ ١٤٤، ١٤٤ (كتاب الأذان، باب من أسمع الناس تكبير الإمام، باب السرجل يأتم بالإمام ويأتم الناس بالمأموم)؛ مسلم ١٤٣٣ ـ ٣١٣ (كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض عذر. . .) حديث رقم ١٩٠٠ سنن النسائى ١٩٨٢ ـ ١٠١ (كتاب الإمامة، باب الائتمام بالإمام يصلى قاعداً)؛ المسند (ط. الحلي) ١٠٩٠ ـ ٢٠١، ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) في: البخاري ١٤٤/١ ـ ١٤٥ (كتاب الأذان، باب إذا بكي الإمام في الصلاة).

<sup>(</sup>٥) ن، س، ب: إنكن صواحب. والمثبت من (م)، البخارى.

<sup>(</sup>٦) سبق هذا الحديث فيما مضى ١٢/١.

فدل هذا على أن تقديم غير أبى بكر فى الصلاة من الباطل الذى يُذمّ من يراود عليه، كما ذُم النسوة على مراودة يوسف. هذا مع أن أبا بكر قد قال لعمر يصلّى، فلم يتقدم عمر، وقال: أنت أحقّ بذلك. فكان فى هذا اعتراف عمر له أنه أحقّ بذلك منه، كما اعترف له بأنه أحق بالخلافة منه ومن سائر الصحابة، وأنه أفضلهم.

كما في البخارى عن عائشة لما ذكرت خطبة أبي بكر بالمدينة، وقد تقدّم ذلك. قالت: واجتمعت الأنصار إلى سعد بن عبادة في سقيفة بني ساعدة، فقالوا: منا أمير ومنكم أمير. فذهب "إليهم أبو بكر وعمر رضى الله عنهما وأبو عبيدة بن الجراح، فذهب" عمر يتكلّم، فأسكته أبو بكر، وكان عمر يقول: والله ما أردت بذلك إلا أني هيأت كلاماً أعجبني خفت أن لا يبلغه أبو بكر، ثم تكلّم أبو بكر فتكلم أبلغ الناس، فقال في كلامه: نحن الأمراء وأنتم الوزراء، فقال حبّاب" بن المنذر: لا نفعل، منا أمير ومنكم أمير. فقال أبو بكر: ولكنا الأمراء / وأنتم الوزراء، هم أوسط العرب داراً، وأعرقهم" أحساباً، فبايعوا عمر أو أبا عبيدة بن الجراح. فقال عمر: بل نبايعك أنت، فأنت سيدنا وخيرنا وأحبنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأخذ عمر بيده فبايعه، وبايعه الناس. فقال منهم: قتلتم سعد بن عبادة. فقال عمر: قتله الله".

<sup>(</sup>۱ \_ ۱) : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) ب: عباب، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) م: وأعزهم..

<sup>(</sup>٤) سبق هذا الحديث فيما مضى ٧١٥/١، ٢٠٥٧.

ففى هذا الخبر إخبار عمر بين المهاجرين والأنصار أن أبا بكر سيد المسلمين وخيرهم وأحبهم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك علة مبايعته. فقال: بل نبايعك أنت، فأنت سيدنا وخيرنا وأحبنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ليبيّن بذلك أن المأمور به تولية الأفضل، وأنت أفضلنا(۱) فنبايعك.

كما ثبت في الصحيحين أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل: من أحب الرجال إليك ؟ قال: «أبو بكر» (١٠).

ولما قال: «لو كنت متخذا خليلا لاتخذت أبا بكر خليلا» "، وهذا مما يقطع أهل العلم بالحديث أن النبى صلى الله عليه وسلم قاله، وإن كان من ليس له مثل علمهم لم يسمعه، أو سمعه ولا يعرف أصدق هو أم كذب ؟ فلكل علم رجال يقومون به، وللحروب رجال يُعرفون بها، وللدواوين حسّاب وكتّاب.

<sup>(</sup>١) م: وأنت أفضل.

<sup>(</sup>۲) يشير ابن تيمية هنا إلى حديث عمرو بن العاص رضى الله عنه وهو فى: البخارى ٥/٥ (كتاب فضائل أصحاب النبى . . ، باب حدثنا الحميدى ومحمد بن عبدالله . . ) ونصه . حدثنى عمرو بن العاص رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم بعثه على جيش ذات السلاسل ، فأتيته فقلت: أى الناس أحب إليك ؟ قال: وعائشة ، فقلت: من الرجال ؟ فقال: وأبوها » . قلت: ثم من ؟ قال: وثم عمر بن الخطاب ، فعد رجالا . والحديث فى: البخارى ٥/١٥٥ - ١٦٦ (كتاب المغازى ، باب غزوة ذات السلاسل) ؛ مسلم ٤/١٥٥ (كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل أبى بكر . . ) ؛ سنن الترمذى ٥/٣٦٤ (كتاب المناقب ، باب من فضل عائشة رضى الله عنها) . وسبق الكلام على هذا الحديث فيما مضى ٤/٣٠٤ .

<sup>(</sup>٣) تقدم هذا الحديث ١/١٥.

وهؤلاء الثلاثة هم الذين عنتهم عائشة \_ فيما رواه مسلم عن [ابن] ('' أبى مُلَيْكة ''' \_ قال: سمعت عائشة وسئلت: من كان رسول الله مستخلفا لو استخلف ؟ قالت: أبوبكر. فقيل لها: من بعد أبى بكر ؟ قالت: عمر. قيل لها: من بعد عمر ؟ قالت: أبو عبيدة بن الجراح، ثم انتهت إلى هذا ('').

والمقصود هنا أن استخلافه في الصلاة كان أياماً متعددة "، كما اتفق عليه رواية الصحابة، ورواه أهل الصحيح من حديث أبي موسى وابن عباس وعائشة وابن عمر وأنس، ورواه البخاري من حديث ابن عمر، وفيه قوله: «مروا أبا بكر فليصل بالناس» ومراجعة عائشة له في هذه القصة، وذكر المراجعة مرتين. وفيه قوله: «مروه فليصل بالناس فإنكن صواحب يوسف»، ولم يزل يصلّى بهم باتفاق الناس حتى مات رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد رآهم النبي صلى الله عليه وسلم يصلّون خلفه آخر صلاة في حياته، وهي صلاة الفجر يوم الاثنين، وسُرَّ بذلك وأعجبه ".

<sup>(</sup>١) ابن: ساقطة من (ن)، (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) هو عبدالله بن عبيدالله بن أبي مليكة التيمي، المتوفى سنة ١١٧. ترجمته في: تهذيب التهذيب ٢٠٦/٥ الأعلام ٢٣٦/٤ - ٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) الحديث مع اختلاف في اللفظ عن عائشة رضى الله عنها في: مسلم ١٨٥٦/٤ (كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي بكر الصديق...)؛ المسند (ط. الحلبي) ١٨٥٦/٤. وسبق الحديث فيما مضى ٤٩٧/١.

<sup>(£)</sup> a: natens.

<sup>(</sup>٥) سبق الحديث فيما مضى ١٩٢/١، وذكرت هناك أن الحديث روى عن عائشة وأنس رضى الله عنهما، وذكرت بعض مواضعه في البخارى. والحديث أيضا عن أبى موسى الأشعرى رضى الله عنه في : البخارى ١٣٣/١ (كتاب الأذان، باب أهل العلم والفضل أحق

كما فى الصحيحين عن أنس أن أبا بكر كان يصلّى بهم فى وجع رسول الله صلى الله عليه وسلم الـذى توفى فيه، حتى إذا كان يوم الاثنين، وهم صفوف فى الصلاة، كشف رسول الله صلى الله عليه وسلم ستر الحجرة، فنظر إلينا وهو قائم، كأن وجهه ورقة مصحف، ثم تبسّم رسول الله صلى الله عليه وسلم ضاحكاً، [قال:]() فبهتنا ونحن فى الصلاة من الفرح بخروج النبى صلى الله عليه وسلم، ونكص أبو بكر على عقبيه لِيَصِل الصف، وظن أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم خارج للصلاة، فأشار إليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده أن أتموا صلاتكم. قال: ثم دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم فأرخى الستر، صلاتكم. قال: ثم دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم فأرخى الستر، قال: فتوفى رسول الله صلى الله عليه وسلم من يومه ذلك.

وفى بعض طرق البخارى: قال: فهم الناس أن يفتتنوا فى صلاتهم فرحاً برسول الله صلى الله عليه وسلم، وذكر أن ذلك كان فى صلاة

بالإمامة). والحديث عن ابن عمر رضى الله عنهما فى: البخاري ١٣٣/١ (الكتاب والباب السابقان). والحديث في: مسلم ١٣١٦- ٣١٦ (كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له عذر. . .) وأما حديث ابن عباس رضى الله عنهما ففيه اختلاف فى الألفاظ وإن تناول نفس الواقعة وهو في: البخارى ١٣٤/١ ـ ١٣٥ (كتاب الأذان، باب انما جعل الإمام ليؤتم به).

والحديث عن عائشة رضى الله عنها فى سنن الترمذى ٥/ ٢٧٥ ـ ٢٧٦ (كتاب المناقب، باب ٥٨) وقال الترمذى: «وفى الباب عن عبدالله بن مسعود وأبى موسى وابن عباس وسالم بن عبيد». وحديث عائشة أيضا فى: المسند (ط. الحلبى) ٢٦/٦، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٢٠،

<sup>(</sup>١) قال : زيادة في (م).

الفجر(١).

وفي صحيح مسلم عن أنس قال: آخر نظرة نظرتها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم: كشف الستارة يوم الإثنين، وذكر القصة (٢٠).

وفى الصحيحين عن أنس قال: لم يخرج إلينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاثا، فأقيمت الصلاة، فذهب أبو بكريتقدم، فقال: نبى الله صلى الله عليه وسلم بالحجاب"، فرفعه، فلما وضح لنا وجه النبى صلى الله عليه وسلم ما نظرنا منظراً قط أعجب إلينا من وجهه حين وضح لنا ". قال: فأوما نبى الله صلى الله عليه وسلم بيده إلى أبى بكر أن يتقدم، وأرخى نبى الله صلى الله عليه وسلم الحجاب، فلم يقدر عليه حتى مات".

فقد أخبر أنس أن هذه الخرجة الثانية إلى باب الحجرة كانت بعد احتباسه ثلاثاً، وفي تلك الثلاث كان يصلى بهم أبوبكر، كما كان يصلى بهم قبل خرجته الأولى التي خرج فيها بين على والعباس، وتلك كان

<sup>(</sup>۱) الحديث عن أنس رضى الله عنه في : البخارى ٤٧/١ (كتاب الأذان، باب هل يلتفت لأمر ينزل به . . .)؛ مسلم ٣١٥/١ (كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له علر . . .) حديث رقم ٩٨.

<sup>(</sup>٢) مسلم: الموضع السابق حديث رقم ٩٩.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: فقال أبو بكر بالحجاب.

<sup>(</sup>٤) م: حين وضح لنا وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>٥) الحديث عن أنس رضى الله عنه في: البخارى ١٣٢/١ -١٣٣ (كتاب الأذان، باب أهل العلم والفضل أحق بالإمامة)؛ مسلم ٣١٥/١ (باب استخلاف الامام). . حديث رقم

يصلّى قبلها أياما. فكل هذا ثابت في الصحيح كأنك تراه.

وفى حديث أنس أنه أوماً إلى أبى بكر / أن يتقدّم فيصلّى بهم هذه ١٩٤ / ٢٩٤ الصلاة الآخرة التي هي آخر / صلاة صلّاها المسلمون في حياة النبي ظ٣٩٣ صلى الله عليه وسلم، وهنا باشره بالإشارة إليه: إما في الصلاة، وإما قلها.

وفى أول الأمر أرسل إليه رسلا فأمروه بذلك، ولم تكن عائشة هى المبلّغة لأمره، ولا قالت لأبيها: إنه أمره، كما زعم هؤلاء الرافضة المفترون.

فقول هؤلاء الكذّابين: إن بلالا لما أذّن أمرته عائشة أن يقدّم أبا بكر، كذب واضح: لم تأمره عائشة أن يقدّم أبابكر، ولا تأمره بشىء، ولا أخذ بلال ذلك عنها، بل هو الذى آذنه بالصلاة. وقال النبى صلى الله عليه وسلم لكل من حضره: لبلال وغيره: «مروا أبا بكر فليصلّ بالناس» فلم يخصّ عائشة بالخطاب، ولا سمع ذلك بلال منها.

وقوله: «فلما أفاق سمع التكبير فقال: من يصلى بالناس؟ فقالوا: أبو بكر. فقال: أخرجوني».

فهو كذب ظاهر؛ فإنه قد ثبت بالنصوص (۱) المستفيضة التى اتفق أهل العلم بالحديث على صحتها أن أبا بكر صلّى بهم أياما قبل خروجه، كما صلّى بهم أياماً بعد خروجه، وأنه لم يصلّ بهم في مرضه غيره.

ثم يقال: من المعلوم المتواتر أن النبي صلى الله عليه وسلم مرض

<sup>(</sup>١) ن، م: بالنقول.

أياما متعددة، عجز فيها عن الصلاة ''بالناس أياماً، فمن الذي كان يصلّى بهم تلك الأيام غير أبى بكر؟ ولم ينقل أحد قط لا صادق' ولا كاذب: أنه صلّى بهم غير أبى بكر، لا عمر ولا على ولا غيرهما. وقد صلّوا جماعة، فعُلم أن المصلّى بهم كان أبا بكر.

ومن الممتنع أن يكون الرسول لم يعلم ذلك، ولم يستأذنه المسلمون فيه؛ فإن مثل هذا ممتنع عادة وشرعاً، فعُلم أن ذلك كان بإذنه.

كما ثبت ذلك فى الأحاديث الصحيحة، وثبت أنه روجع فى ذلك، وقيل له: لو أمرت غير أبى بكر ؟ فلام من من راجعه، وجعل ذلك من المنكر الذى أنكره، لعلمه بأن المستحق لذلك هو أبو بكر لا غيره.

كما فى الصحيحين عن عائشة قالت: قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ادعى لى أباك وأخاك حتى أكتب كتابا لأبى بكر، فإنى أخاف أن يتمنى متمن، أو يقول قائل: أنا أولى، ويأبى الله ورسوله والمؤمنون إلا أبا بكر»(١).

وفى البخارى عن القاسم بن محمد قال: قالت عائشة: وارأساه. فقال النبى صلى الله عليه وسلم: وذاك لو كان وأناحى، فأستغفر لك وأدعو لك، فقالت عائشة: واثكلتاه، والله إنى لأظنك تحب موتى، فلو كان ذلك لظللت آخر يومك معرسا ببعض أزواجك. فقال النبى صلى الله عليه وسلم: ووارأساه لقد هممت أن أرسل إلى أبى بكر وابنه وأعهد،

<sup>(\* - \*) :</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>١) تقلم هذا الحديث ٤٩٢/١

أن يقول القائلون، أو يتمنى المتمنون، ويدفع الله، ويأبى المؤمنون، (). وهذا الحديث الصحيح فيه همّه بأن يكتب لأبى بكر كتابا بالخلافة، لئلا يقول قائل: أنا أولى، ثم قال: «يأبى الله ذلك والمؤمنون» فلما علم الرسول أن الله تعالى لا يختار إلا أبا بكر، والمؤمنون لا يختارون إلا إياه، اكتفى بذلك عن الكتاب، فأبعد الله من لا يختار ما اختاره الله ورسوله والمؤمنون.

وقد أراد النبى صلى الله عليه وسلم ذلك مرتين فى مرضه. "قال لعائشة: «ادعى لى أباك وأخاك» وقال قبل ذلك لما اشتكت عائشة قال: «لقد هممت أن أكتب لأبى بكر كتاباً"».

ثم إنه عزم يوم الخميس في مرضه على الكتاب مرة أخرى، كما في الصحيحين عن ابن عباس أنه قال: «يوم الخميس وما يوم الخميس، السحد برسول الله صلى الله عليه وسلم الوجع، فقال: «اثتونى بكتف أكتب لكم كتابا لا تضلّوا بعده أبداً»، فتنازعوا ولا ينبغى عند نبى تنازع، فقالوا: ما شأنه هجر ؟ استفهموه، فذهبوا يردّون عليه، فقال: «ذرونى فالدى أنا فيه خير مما تدعوننى إليه» فأمرهم بثلاث، فقال: «أخرجوا اليهود من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم» وسكت عن الثالثة، أو قال: فنسيتها» (الله فنسيتها).

<sup>(</sup>١) تقدم هذا الحديث ١/٤٩٦ ـ ٤٩٧.

<sup>(</sup>٢) م: لئلا يقول القائل: إني . . .

<sup>( - \* ) :</sup> ما بين النجمتين ساقط من (م).

<sup>(</sup>٣) تقدم هذا الحديث ٢/١٤.

<sup>(</sup>٤) م: أو قالها فنسيها؛ س: أو قال فنسيها. وانظر ما سبق

وفي رواية في الصحيحين قال: «وفي البيت رجال فيهم عمر، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «هلموا أكتب لكم كتابا لن تضلوا بعده» فقال بعضهم - وفي رواية: عمر -: رسول الله صلى الله عليه وسلم قد غلب عليه الموجع، وعندكم القرآن حسبكم كتاب الله. فاختلف أهل البيت واختصموا، فمنهم من / يقول: قرّبوا يكتب لكم. ومنهم من يقول "ما قال عمر، ومنهم من يقول" غير ذلك، فلما أكثروا اللغط قال: «قوموا عني». قال عبيدالله الراوي "عن الزهري قال ابن عباس: إن الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين كتابه» ". فحصل لهم شك: هل قوله: «أكتب لكم كتابا، لن تضلوا" بعده هو مما أوجبه المرض، أو هو الحق الذي يجب اتباعه ؟ وإذا حصل الشك لهم لم يحصل به المقصود، فأمسك عنه، وكان لرأفته" بالأمة يحب أن يرفع الخلاف بينها، ويدعو الله بذلك، ولكن قَدَر الله قد مضى بأنه لابد من الخلاف.

كما في الصحيح عنه أنه قال: (سألت ربي ثلاثا، فأعطاني اثنتين ومنعني واحدة: سألته أن لا يسلط على أمتى عدوا من غيرهم

<sup>(</sup>۱ ـ ۱) : ساقط من (س)، (ب).

<sup>(</sup>۲) ن، س: الرازي.

<sup>(</sup>٣) تقدم هذا الحديث

<sup>(</sup>٤) ن، م، س: لا تضلوا.

<sup>(</sup>٥) ن، م، س: وكان الرأفة...

فيجتاحهم (١) فأعطانيها، وسألته أن لا يهلكهم بسنة عامة فأعطانيها، وسألته أن لا يجعل بأسهم بينهم فمنعنيها»(١).

ولهذا قال ابن عباس: «إن الرزيّة كل الرزيّة ما حال بين النبي صلى الله عليه وسلم وبين الكتاب، فإن ذلك رزيّة في حق من شكّ في خلافة الصدّيق وقدح فيها، إذ لو كان الكتاب الذي همّ به أمضاه، لكانت شبهة هذا المرتاب تزول / بذلك، ويقول: خلافته ثبتت النص الصريح الجلي، فلما لم يوجد هذا كان رزيّة في حقه، من غير تفريط من الله ورسوله، بل قد بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم البلاغ المبين، وبيّن الأدلة الكثيرة الدالّة على أن الصدّيق أحقّ بالخلافة من غيره، وأنه المقدّم.

> وليست هذه رزية في حق أهل التقوى الذين يهتدون بالقرآن، وإنما كانت رزيّة في حق من في قلبه مرض، كما كان نسخ ما نسخه الله، وإنزال القرآن، وانهزام المسلمين يوم أحد، وغير ذلك من مصائب الدنيا: رزيّة في حق من في قلبه مرض.

> قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويِلِهِ ﴾ [سورة آل عمران: ٧].

> وإن كانت هذه الأمور في حق من هداه الله مما يزيدهم الله به علما وإيمانا.

<sup>(</sup>١) فيجتاحهم: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) تقدم هذا الحديث فيما مضى

<sup>(</sup>٣) ن: تثبت.

وهذا كوجود الشياطين من الجن والإنس، يرفع الله به درجات أهل (١) الإيمان بمخالفتهم ومجاهدتهم، مع ما في وجودهم من الفتنة لمن أضلوه وأغووه.

وهذا كقوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَيَزْدَادَ الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَاناً ﴾ [سورة المدثر: ٣١].

وقوله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مَنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ [سورة البقرة: ١٤٣].

وقول موسى: ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا فِتْنَتُكَ تُضِلُّ بِهَا مَن تَشَاءُ وَتَهْدِي مَن تَشَاءُ ﴾ [سورة الأعراف: ١٥٥].

وقوله: ﴿ إِنَّا مُرْسِلُو النَّاقَةِ فِتْنَةً لَّهُمْ ﴾ [سورة القمر: ٧٧].

وقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُول وَلاَ نَبِي إِلاَّ إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ ثِمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ \* لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ فِيْنَةٌ لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ عَلَيمٌ حَكِيمٌ \* لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ فِيْنَةٌ لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الطَّالِمِينَ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ \* وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَجَ مِن رَبِّكَ فَيُومِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ أَوتُوا أَمْنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقَيمٍ ﴾ [سورة الحج: ٢٠-٤٥]

<sup>(</sup>١) أهل: ساقطة من (س)، (ب).

## فص\_ل(۱)

وقد تقدم التنبيه على أن النبى صلى الله عليه وسلم أرشد الأمة إلى خلافة الصدّيق، ودلّهم عليها، وبيّن لهم أنه أحقّ بها من غيره.

مثل ما أخرجاه فى الصحيحين عن جبير بن مطعم أن امرأة سألت النبى صلى الله عليه وسلم شيئا فأمرها أن ترجع إليه، فقالت: يارسول الله: أرأيت إن جئت فلم أجدك ؟ \_ كأنها تعنى الموت \_ قال: «فإن لم تجدينى فأتى أبا بكر»(١).

والرسول علم أن الله لا يختار غيره"، والمؤمنون لا يختارون غيره، ولـ ذلك قال: «يأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر» فكان فيما دلهم به من الدلائل الشرعية، وما علم بأن الله سيقدّره من الخير الموافق لأمره ورضاه، ما يحصل به تمام الحكمة في خلقه وأمره، قدراً وشرعا.

وقد ذكرنا أن ما اختاره الله كان أفضل فى حق الأمة (أ) من وجوه ، وأنهم إذا ولّوا بعلمهم واختيارهم من علموا أنه الأحقّ بالولاية عند الله ورسوله ، كان فى ذلك من المصالح الشرعية ما لا يحصل بدون ذلك .

وبيان الأحكام يحصل تارة / بالنص الجليّ المؤكده، وتارة بالنص ١٤٦ /٤

<sup>(</sup>١) م: فائدة.

<sup>(</sup>٢) تقدم هذا الحديث ١/٨٨٨.

<sup>(</sup>٣) م: والرسول أعلم أن الله لا يجعل غيره.

<sup>(</sup>٤) م: ما قدر الله كان أفضل في الأمة.

الجلى المجرد، وتارة بالنص الذي قد يعرض لبعض الناس فيه شبهة محسب مشيئة الله وحكمته.

وذلك كله داخل فى البلاغ المبين؛ فإنه من ليس() شرط البلاغ المبين أن لا يُشكل على أحد، فإن هذا لا ينضبط، وأذهان الناس وأهواؤهم متفاوتة تفاوتا عظيما، وفيهم من يبلغه العلم، وفيهم من لا يبلغه: إما لتفريطه، وإما لعجزه.

وإنما على الرسول البلاغ المبين: البيان الممكن، وهذا - ولله الحمد - قد حصل منه صلى الله عليه وسلم؛ فإنه بلّغ البلاغ المبين، وترك الأمّة على البيضاء: ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها بعده إلا هالك، وما ترك من شيء يقرّب إلى الجنة إلا أمر الخلق به، ولا من شيء يقرّبهم من النار إلا نهاهم عنه، فجزاه الله عن أمته أفضل ما جزى نبيًا عن أمته.

وأيضا فأمر النبي " صلى الله عليه وسلم أبا بكر بالصلاة بالناس إذا غاب، وإقراره إذا حضر ـ قد كان في صحته قبل هذه المرة.

كما فى الصحيحين عن سهل بن سعد أن النبى صلى الله عليه وسلم ذهب إلى بنى عمرو بن عوف ليصلح بينهم، فحانت الصلاة، فجاء المؤذن إلى أبى بكر، فقال: أتصلى بالناس فأقيم ؟ قال: نعم. فصلّى أبو بكر، فجاء النبى صلى الله عليه وسلم والناس فى الصلاة، فتخلّص حتى وقف فى الصف، فصفّى الناس، وكان أبوبكر لا يلتفت فى الصلاة، فلما أكثر الناس من التصفيق النفت، فرأى رسول الله صلى الله

<sup>(</sup>١) ليس: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) ب: فأمر النبي الله. . ، وهو خطأ مطبعي فيما يظهر.

عليه وسلم، فأشار إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم أن امكث مكانك، فرفع أبوبكر يديه، فحمد الله على ما أمره به رسول الله صلى الله عليه وسلم من ذلك، ثم استأخر أبوبكر حتى استوى في الصف، وتقدّم النبي صلى الله عليه وسلم فصلّى بهم، ثم انصرف. فقال: «يا أبا بكر ما منعك أن تثبت إذ أمرتك ؟» فقال أبو بكر: ما كان لابن أبي قحافة أن يصلَّى بين يَدَى رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مالى أراكم أكثرتم التصفيق ؟ من نابه شيء في صلاته فليسبّح، فإنه إذا سبّح التفت إليه. وإنما التصفيق للنساء، وفي رواية: وفجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فخرق الصفوف حتى قام عند الصف المقدّم. وفيها: أن أبا بكر رجع القهقري. وفي رواية للبخارى: فجاء بلال إلى أبي بكر فقال: يا أبا بكر إن رسول الله صلى الله عليه وسلم / قد حبس وقد حانت الصلاة، فهل لك أن تؤم الناس؟ فقال: نعم إن شئت. وفي رواية: وأيها الناس مالكم حين نابكم شيء في صلاتكم أخذتم في التصفيق، إنما التصفيق للنساء، من نابه شيء في صلاته فليقل: سبحان الله، فإنه لا يسمعه أحد يقول: سبحان الله إلا التفت، يا أبا بكر ما منعك أن تصلَّى بالناس حين أشرت إليك ؟، وفي رواية: أن تلك الصلاة كانت صلاة العصر، وأن النبي صلى الله عليه وسلم ذهب إلى بني عمرو بن عوف بعد ما صلَّى الظهر، وفيه: فلما أوما إليه النبي صلى الله عليه وسلم أن امضه، وأوما بيده هكذا، فلبث أبو بكر هنيهة يحمد الله على قول رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم مشى القهقري.

ظ ۲۹۶

وفي رواية: أن أهل قباء اقتتلوا حتى تراموا بالحجارة، فأخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك، فقال: اذهبوا بنا نصلح بينهم، [وفي رواية : ] (١) ، فحضرت الصلاة ولم يأت النبي صلى الله عليه وسلم ، فأذَّن بالصلاة، ولم يأت النبي صلى الله عليه وسلم. فهذا [الحديث](" من أصح حديث على وجه الأرض، وهو مما اتفق أهل العلم بالحديث على صحته وتلقيه بالقبول<sup>٣</sup>، وفيه: أن أبا بكر أمّهم في مغيب النبي صلى الله عليه وسلم لمنا حضرت صلاة العصر، وهي الوسطى التي أمروا بالمحافظة عليها، خصوصا وقد علموا أن النبي صلى الله عليه وسلم كان مشغولا، ذهب إلى قباء ليصلح بين أهل قباء لما اقتتلوا، وقد علموا من سنته أنَّه يامرهم في مثل هذه الحال أن يقدِّموا أحدهم، كما قدَّموا عبدالرحمن بن عوف في غزوة تبوك لصلاة الفجر، لما أبطأ النبي صلى الله عليه وسلم، حين ذهب هو والمغيرة(١) لقضاء حاجته، وكان عليه جبة من صوف، وبلال هو المؤذن الذي هو أعلم بذلك() من غيره، فسأل أبا بكر/ أن يصلَّى بهم، فصلَّى بهم، لا سيما وقد أمرهم بتقديمه.

14V /2

<sup>(</sup>١) وفي رواية: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٢) الحديث: زيادة في (م).

<sup>(</sup>٣) الحديث برواياته المخلفة عن سهل بن سعد الساعدي رضى الله عنه في: البخاري 170/1 - ١٣٧٨ (كتاب الأذان، باب من دخل ليوم الناس فجاء الإمام الأول...)، ٧٠/٧ (كتاب السهو، باب الإشارة في الصلاة)؛ مسلم ٢١٦/١ – ٣١٧ (كتاب الصلاة، باب تقديم الجماعة من يصلّي بهم...)؛ سنن أبي داود ٢٤٠/١ (كتاب الإمامة، باب التصفيق في الصلاة)؛ سنن النسائي ٢٥/١ – ٢١ (كتاب الإمامة، باب إذا

تقدم الرجل من الرعية. . .). (٤) م: حين ذهب النبي والمغيرة.

<sup>(</sup>ه) م: بمثل ذلك.

ففى الصحيحين عن سهل بن سعد قال: كان قتال بين بنى عمرو بن عوف، فبلغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأتاهم ليصلح بينهم بعد الظهر، فقال لبلال: «إن حضرت الصلاة ولم آتك، فمر أبا بكر فليصلّ بالناس» وذكر الحديث. ثم لما قدم النبى صلى الله عليه وسلم أشار إلى أبى بكر أن يتم بهم الصلاة، فسلك أبو بكر مسلك الأدب معه، وعلم أن أمره أمر إكرام لا أمر إلزام، فتأخّر تأدباً معه، لا معصية لأمره، فإذا كان هو صلّى الله عليه وسلم يقرّه في حال صحته وحضوره على إتمام الصلاة بالمسلمين التى شرع فيها، ويصلّى خلفه صلى الله عليه وسلم، كما صلّى صلاة الفجر خلف عبدالرحمن بن عوف في غزوة تبوك، صلّى إحدى الركعتين وقضى الأخرى، فكيف يُظنّ به أنه في مرضه وإذنه له في الصلاة بالناس يخرج ليمنعه من إمامته بالناس ؟!

فهذا ونحوه مما يبيّن أن حال الصديق عند الله وعند رسوله والمؤمنين في غاية المخالفة لما هي عند هؤلاء الرافضة المفترين الكذّابين، الذين هم ردء المنافقين، وإخوان المرتدّين والكافرين، الذين يوالون أعداء الله، ويعادون أولياءه.

ولا ريب أن أبا بكر وأعوانه هم أشد الأمة جهاداً للكفّار والمنافقين والمرتدّين، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَا يُم ذُلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ ﴾ [سورة المائدة: ٤٥].

فاعرانه وأولياؤه خير الأمة وأفضلها، وهذا أمر معلوم في السلف

والخلف، فخيار المهاجرين والأنصار الذين كانوا يقدّمونه في المحبة على غيره، ويرعون حقه، ويدفعون عنه من يؤذيه.

مثال ذلك أن أمراء الأنصار اثنان: سعد بن معاذ، وسعد بن عبادة. وسعد بن عبادة.

فقى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه اهتز لموت سعد عرش الرحمن فرحاً بقدوم روحه، وحمله النبى صلى الله عليه وسلم على كاهله(۱).

ولما حكم فى بنى قريظة بحكم لم تأخذه فى الله لومة لائم، قال له النبى صلى الله عليه وسلم: «لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبع سماوات»(١).

وقد عرف أنه وابن عمه أسيد بن حضير كانا<sup>(7)</sup> من أعظم أنصار أبى بكر وابنته على أهل الإفك، ولما دخل النبى صلى الله عليه وسلم مكة يوم الفتح كان أبو بكر رأس المهاجرين عن يمينه، وأسيد بن حضير رأس الأنصار عن يساره، فإن سعد بن معاذ كان قد توفى عقب الخندق، بعد حكمه فى بنى قريظة.

وقال أسيد بن حضير لما نزلت آية التيمم: ما هي بأول بركتكم يا آل أبي بكر، ما نزل بك ما تكرهينه (١) إلا جعل الله لك فيه فرجا، وجعل للمسلمين فيه بركة.

<sup>(</sup>١) سبق هذا الحديث فيما مضى . (٢) تقدم هذا الحديث ٢٣٢/٤.

<sup>(</sup>٣) ن، م، س: كان، وهو تحريف.(٤) م: أمر تكرهينه.

وعمر وأبو عبيدة وأمثالهما من خيار المهاجرين، وكانا من أعظم أعبوان الصديق، وهؤلاء أفضل من سعد بن عبادة، الذي تخلّف عن بيعته، وعن القيام على أهل الإفك، وعزله عن الإمارة يوم فتح مكة، وقد رُوى أن الجن قتلته، وإن كان مع ذلك من السابقين الأوليس من أهل الجنة.

وكذلك عمر وعثمان أفضل من على، فإنه لم يكن له في قصة الإفك من نصرة الصدّيق، وفي خلافة أبى بكر من القيام بطاعة الله ورسوله ومعاونته أبى بكر ما كان لغيره، والله حكم عدل يجزى الناس بقدر أعمالهم، وقد فضّل الله النبيين بعضهم على بعض، وفضّل الرسل على غيرهم، وأولو العزم أفضل من سائر الرسل، / وكذلك فضّل ظههم السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار على غيرهم، وكلهم أولياء الله، وكلهم في الجنة، وقد رفع الله درجات بعضهم على بعض، فكل من كان إلى الصدّيق أقرب، من المهاجرين والأنصار، كان أفضل، فما زال خيار المسلمين مع الصديق (" قديماً وحديثا، وذلك لكمال نفسه وإيمانه.

/ وكان رضى الله عنه من أعظم المسلمين رعاية لحق قرابة (٢) ١٩٨ رسول الله صلى الله عليه وسلم وأهل بيته ؛ فإن كمال محبته للنبى صلى الله عليه وسلم أوجب سراية الحب لأهل بيته ، إذ كان رعاية

<sup>(</sup>١) مع الصديق: ساقطة من (س)، (ب).

<sup>(</sup>٢) م: لقرابة.

أهل بيته مما أمر الله ورسوله به ، وكان الصدِّيق رضى الله عنه يقول: «ارقبوا محمداً في آل بيته» رواه عنه البخاري(١٠) . وقال: «والله لقرابة رسول الله صلى الله عليه وسلم أحب إلى أن أصل من قرابتي»(١)

(۱) تقدم هذا الحديث ٤/٢٥٤. وبعد هذا الحديث في (ن) كتب ما يلى: وتم الكتاب بمن الله وكرمه، وإعانته وجزيل نعمه، نهار الجمعة المعظّم، حادى عشرين شهر جمادى الأولى، أحد شهور عام خمس بعد الألف من الهجرة النبوية، على صاحبها أفضل الصلاة والسلام. وذلك بخط العبد الفقير، المعترف بالذنب والتقصير، الراجى عفو ربّه المنان، محمد بن عبدالرحمنن السمان، غفر الله له ولوالديه، ولجميع المسلمين آمين، ويوجد بعد ذلك بياض يبدأ من منتصف الصفحة إلى قرب نهايتها حيث يوجد إطار مزخرف كتب فيه بخط كبير: ووصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم، وأما نسخة (م) فكتب فيها بعد هذا الحديث ما يلى: وتم الكتاب بعون الله، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظمة،

أما نسخة (س) فكتب فيها بعد هذا الحديث عبارات استغرقت أكثر من صفحتين، هي نفس العبارات التي انتهت بها النسخة المطبوعة ببولاق (ب) وقد ذكرتها في مقدمة الطبعة الأولى، على أنها زادت بعدها عدة سطور لم تذكر في نسخة (ب) وهي: «وإلى هنا انتهى ما كان في آخر الأصل، ويقول أضعف العباد أبو إسماعيل يوسف حسين بن القاضى محمد حسن الخانفوري الحنبلي السلفي أنه قد استنب إتمام هذا الكتاب ضحوة يوم الأربعاء خامس شهر الله الحرام محرم الحرام سنة اثنتين وعشرين بعد ألف وثلاثماثة بعون الله الملك الوهاب، وإليه المرجع والمآب، بهمتي القاصرة، ويدى الفاترة، فأسأل الله أن يجعل لي فيه نصيبا من الأخرة، وأحسن عاقبتي وعاقبة والدي وأستاذي وجميع المؤمنين والمسلمين والمسلمات في الأمور كلها، وأجارنا وإياهم من خزى الدنيا وعذاب الآخرة آمين، وصلى الله تعالى على خير خلقه محمد وعلى آله وصحبه وجميع أثمة دينه بإحسان إلى يوم الدين، وسلم تسليما كثيرا كثيرا، وسبحانك اللهم، وتحبتهم فيها سلام، وآخر دعواهم أن الحمد فه رب العالمين».

(٢) سبق هذا الحديث فيما مضى ٢٥٤/٤.

## فهرس موضوعات الجزء الثامن من كتاب «منهاج السنة النبوية»

| الصفحة  | الموضوع                                    |
|---------|--------------------------------------------|
|         | (فصــــل)                                  |
| ٤١_ ٥   | تابع كلام الرافضي على علم علي رضي الله عنه |
| V _ 0   | الرد عليه                                  |
|         | التعليق على قول الرافضي إن واصل بن عطاء    |
| £1_ Y   | أخذ عن أبي هاشم بن محمد بن الحنفية         |
|         | (فصـــل)                                   |
| 13 - 73 | تابع كلام الرافضي على علم علي رضي الله عنه |
| 13 - 73 | الرد عليه من وجوه:                         |
|         | الوجه الأول والوجه الثاني                  |
|         | (فصـــل)                                   |
| ۰۰ _ ٤٣ | تابع كلام الرافضي: علم الطريقة منسوب إليه  |
| 0 54    |                                            |
|         | الوجه الأول                                |
|         | الوجه الثاني                               |
|         | (فصــل)                                    |
| 07.0.   | تابع كلام الرافضي: علم الفصاحة هو منبعة    |

| الصفحة         |                                         | الموضوع                         |
|----------------|-----------------------------------------|---------------------------------|
| 07_01          |                                         | الردعليه                        |
|                |                                         | (فصـــل)                        |
|                | لوني قبل                                | نابع كلام الرافضي قال عليّ : سا |
| 707            | ••••••                                  | أن تفقدوني                      |
| ολ <u>-</u> ον |                                         | الجواب:                         |
| ٦٠ - ٥٨        | بطرق السهاء                             | التعليق على قوله: أنا أعلم ب    |
|                |                                         | (فصـــل)                        |
|                | ع الصحابة                               | تابع كلام الرافضي : وإليه يرجع  |
| ٧٤ - ٦٠        |                                         | فی مشکلاتهم                     |
| ٦٧-٦٠          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الردعليه                        |
| ٦٢             | ممر إلى قضايا كثيرة                     | الرد على قوله: إن عليًّا رد ع   |
|                |                                         | (فصــل)                         |
| ۸۰_۷۰          | كان أشجع الناس                          | تابع كلام الرافضي الرابع: أنه   |
| ۸۰-۷٦          | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | الردعليه                        |
| ۰۰۰ ۲۸ - ۲۸    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ( <b>نص</b> ل)                  |
|                |                                         | (فصــل)                         |
|                | يفه ثبت                                 | التعليق على قول الرافضي: بس     |
| 9 10           | • • • • • • • • • • • • • • • •         | قواعد الاسلام                   |
|                |                                         | (فصل)                           |
| 98-91          | ا انهزم قطی                             | التعليق على قول الرافضي: ما     |

| الصفحة  | الموضوع                                            |
|---------|----------------------------------------------------|
| 97-91   | وعلى قوله: ما ضرب بسيفه إلا قط                     |
|         | وقوله وطالما كشف الكروب عن وجه رسول                |
| 48-47   | الله صلى الله عليه وسلم                            |
|         | (فصــل)                                            |
| 97-98   | تابع كلام الرافضي: وفي غزاة بدر الخ                |
| 97-98   | الردعليه                                           |
|         | (فصـــل)                                           |
| 1.0-97  |                                                    |
| 1.0-97  | الرد عليه                                          |
|         | (فصــل)                                            |
| 111.0   | تابع كلام الرافضي على شجاعة عليّ رضى الله عنه .    |
| 111.    | الرد عليه                                          |
| ١٠٧     | الوجه الأول والوجه الثاني                          |
|         | (فصـــل)                                           |
| 118-11  | تابع كلام الرافضي على شجاعة على رضي الله عنه       |
| 118-11  | الردعليه                                           |
|         | (فصـــل)                                           |
| 114-110 | ر<br>تابع كلام الرافضي على شجاعة عليّ رضي الله عنه |
|         | الردعليه                                           |

## الموضوع

|                        | (فصــل)                              |
|------------------------|--------------------------------------|
| عنه ۱۲۲ ـ ۱۱۹          | تابع الكلام على شجاعة عليّ رضي الله  |
| 177-17                 | الرد عليه                            |
|                        | (فصــل)                              |
| الله عنه الله عنه      | تابع الكلام على شجاعة عليّ رضي       |
| 177-177                | الرد عليه                            |
|                        | (نصــل)                              |
| عنه ۱۲۱ ـ ۱۲۱          | تابع الكلام على شجاعة عليّ رضي الله  |
| 171 - 177              | الرد عليه                            |
|                        | (فصــل)                              |
| عنه بالغيوب ١٣١ - ١٥٣  | كلام الرافضي على إخبار عليّ رضي الله |
| 107-170                | الرد عليه                            |
|                        | (فصــل)                              |
| الله عنه               | قول الرافضي السادس: إن عليًّا رضي    |
| 10V_10T                | كان مستجاب الدعاء                    |
| 10V-108                | التعليق عليه                         |
|                        | (فصـــل)                             |
| ستجاب الدعوة ١٥٧ ـ ١٦٠ | السابع: أن عليًا رضي الله عنه كان م  |
| 17 104                 | الردعليه                             |
|                        | (فصـــل)                             |
|                        | الثامن: كلام الرافضي على قتل عليّ    |

| الصفحة                        | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177-17                        | رضي الله عنه لكفار الجن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1742131                       | الرد عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                               | (فصــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                               | تابع كلام الرافضي: التاسع: حديث رد الشمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                               | لعلي رضي الله عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 19.4-170                      | الرد عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                               | (فصــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Y•1=19A                       | تابع كلام الرافضي على كرامات على رضي الله عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Y•1-199                       | الرد عليه من وجوه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                               | الوجه الأول والوجه الثانى والوجه الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 199                           | والوجه الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>Y••</b>                    | ،نوب احامس(فصــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Y112Y-1                       | تابع كلام الرافضي على كرامات على رضي الله عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Y11 = Y · Y · · · · · · · · · | الردعليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                               | (فصــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 788-711                       | تابع كلام الرافضي على فضائل على رضي الله عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 788-718                       | الرد عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 788                           | (فصــل) النام العالم ا |
| 727-728                       | ما ذكره من الفضيلة بالقرابة عنه أجوبة الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 788                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

## الموضوع

| الثاني الثاني                                                                                |             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| يصل الرابع من منهاج                                                                          | الة         |
| عرامة في إمامة باقى الأئمة الأثنى عشرية قال الرافضي                                          |             |
| في ذلك طرق أحدها: النص ٢٤٧٠٠٠٠٠٠٠٠                                                           |             |
| الجواب من وجوه ۲۶۷                                                                           |             |
| الوجه الأول ۲٤٧                                                                              |             |
| الوجه الثاني والوجه الثالث والوجه الرابع                                                     |             |
| الوجه الخامس والوجه السادس والوجه السابع ٢٤٩                                                 |             |
| الوجه الثامن والوجه التاسع والوجه العاشر ٢٥١<br>الرحم الحادي عشر والوجه الثانر عشر ٢٥٢ - ٢٥٣ |             |
| الوجه الحادي عشر والورق المالي الأراب                                                        |             |
| سيت الهدي على يرديا الراب الي                                                                | <b>&gt;</b> |
| الجواب من وجوه                                                                               |             |
| الوجه الثاني ۲۰۹                                                                             |             |
| الوجه الثالث۱۰۰۰ ۲۰۸                                                                         |             |
| فصـــل)                                                                                      | )           |
| علام الرافضي على الطريق الثاني في إثبات إمامة                                                |             |
| لأثمة الاثنى عشر                                                                             |             |
| الرد عليه من وجوه۲٦٠ - ٢٦٢ - ٢٦٢                                                             |             |
| الوجه الأول والوجه الثانى                                                                    |             |
| الوجه الثالث الوجه الثالث                                                                    |             |
| الطريق الثالث عند الرافضي١٠٠٠ ٢٦٣                                                            |             |
|                                                                                              |             |

قال الرافضي الثالث قصورهم في العلم والتجاؤهم في أكثر

| الصفحة    | الموضوع                                            |
|-----------|----------------------------------------------------|
| YA1 - YVA | الأحكام إلى علي                                    |
| YA1 - YV9 | الرد عليه                                          |
|           | (فصــل)                                            |
| YAT - YAY | قال الرافضي: الرابع الوقائع الصادرة عنهم           |
|           | (فصــل)                                            |
| المين.    | قول الرافضي الخامس قوله تعالى: ﴿ لا ينال عهدي الظ  |
| YAV _ YAY | أخبر بأن عهد الإمامة لا يصل إلى الظالم الخ         |
| ۲۸۳       | الجواب من وجوه                                     |
| YAY .     | الوجه الأول                                        |
| YA£ .     | الوجه الثاني                                       |
| YA0 .     | الوجه الثالث                                       |
| YA7 .     | الوجه الرابع                                       |
| YAV .     | الوجه الخامس، والسادس، والسابع                     |
|           | (فصل)                                              |
|           | قال الرافضي: السادس قول أبي بكر: أقيلوني           |
| YAA       | فلست بخیرکم                                        |
| ۲۸۸       | الجواب من وجوه                                     |
| YAA       | الوجه الأول، والوجه الثاني                         |
|           | (فصـــل)                                           |
| لت رسول   | قول الرافضي: قول أبي بكر عند موته: ليتني كنت سأ    |
|           | الله صلى الله عليه وسلم هل للأنصار في هذا الأمر حق |

| الصفحة                  | رياد ميرين دريا و <b>الموضوع</b>                                  |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| 7.49                    | الرد عليه                                                         |
|                         | (فصــل)                                                           |
|                         | قال الرافضي الثامن قوله في مرض موته: ليتني كنت                    |
| 791-79.                 | تركت بيت فاطمة                                                    |
| 44                      | الرد عليه                                                         |
|                         | (فصـــل)                                                          |
| م أمر                   | قال الرافضي التاسع: ان الرسول صلى الله عليه وسل                   |
| Y4 Y                    | بتجهيز جيش أسامة                                                  |
| YAY                     |                                                                   |
| <b>Y9.Y</b>             |                                                                   |
|                         |                                                                   |
|                         | (فصل)                                                             |
| Y90_Y98                 | قال الرافضي العاشر: أنه لم يول أبا بكر شيئاً من الأعمال وولى عليه |
|                         | الرد عليه من وجوه                                                 |
| 748                     | الوجه الأول، الوجه الثاني، الوجه الثالث                           |
|                         | (فصــل)                                                           |
|                         | قال الرافضي الحادى عشر: أن الرسول صلى الله عليه و                 |
| Y • • _ Y 9 • · · · · · |                                                                   |
| Y • • _ Y 9 7           | الجواب من وجوه: الجواب من وجوه: الوجه الأول                       |
|                         |                                                                   |

| الصفحة        | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| TIV           | والجواب منع الإجماع المخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>7871</b> A | الجسواب في المنافقة ا |
| T07_TE        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| T07_T8        | الجواب من وجوه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b></b>       | الوجه الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | (فصــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۳۵٦           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | (فصــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               | قول الرافضي: إن كل واحد من الأئمة يجوز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               | عليه الخطأ فأي عاصم لهم عن الكذب عند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| T09 _ T0V     | الاجماع؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| T09_T0V       | الرد عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|               | (فصــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               | قول الرافضي: لو أجمعوا على خلاف النص على عليّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 77 709        | لكان خطأ عندهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳٦٠           | الجواب من وجوه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | الوجه الأول ، والوجه الثاني ، والوجه الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | والوجه الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|               | (فصــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               | قول الرافضي: برد حديث اقتدوا باللذين من بعدى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

|              | (فصــل)                                                                |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|
| £07_£{4      | قول الرافضي إن الآية تدل على نقصه                                      |
| <b>£ £ 4</b> | الجواب من وجوه:                                                        |
| 207_201      | (فصــل)                                                                |
| ٤٦٠ _ ٤٥٦    | (فصــل)                                                                |
| ٤٥٧<br>٤٥٧   | ليس فى الآية ما يدل على قول الرافضي من وجهين الوجه الأول، الوجه الثاني |
| £77-£71      | (فصــل)                                                                |
|              | ( <b>نصــل</b> )                                                       |
| £79 - £7Y    | كلام الرافضي على حزن أبي بكر رضى الله عنه                              |
| ٤٦٣          | الجواب من وجوه:                                                        |
| 773          | الوجه الأول، والوجه الثاني                                             |
| £70          | الوجه الثالث                                                           |
| <b>£77</b>   | الوجه الرابع                                                           |
| <b>£</b> 77  | كلام ابن حزم على حزن أبي بكر رضي الله عنه                              |
|              | (فصــل)                                                                |
| £AA - £79    | تابع الكلام على قوله تعالى ﴿ لا تحزن إن الله معنا ﴾ .                  |
|              | الأدلة على إيهان أبي بكر وعدم جواز نسبة النفاق                         |
| ٤٧٤<br>٤٧٤   | إليه رضي الله عنه                                                      |

| الصفحة                                | G-G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                       | (فصــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الأعراب                               | كلام الرافضي على قوله تعالى: ﴿قُلُ لَلْمَحْلَفَينَ مَنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                       | قول الرافضي: الداعي هو علي قاتل أهل الجمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 077-07                                | وصفين والخوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الجواب من وجوه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۰۲۰                                   | الوجه الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٢١                                   | الوجه الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                       | الوجه الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                       | فصـــل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                       | لام الرافضي على كون أبى بكر كان أنيس النبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 01071                                 | سلى الله عليه وسلم - في العريش يوم بدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۰۳٤                                   | الجواب من وجوه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 040                                   | الوجه الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                       | الوجه الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                       | الوجه الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۰۳۷                                   | الوجه الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 0TV                                   | الوجه الخامس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۰۳۸                                   | الوجه السادس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۵۳۸                                   | الوجه السابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| orq                                   | الوجه الثامن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٤٠                                   | الوجه التاسع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                       | and the control of th |

## الموضوع

|           | (فصـــل)                                         |
|-----------|--------------------------------------------------|
| 00 08.    | تابع كلام الرافضي على أبي بكر - رضى الله عنه -   |
|           | الجواب من وجوه: -                                |
|           | الوجه الأول                                      |
|           | (فصــل)                                          |
| 007_001   | تابع كلام الرافضي على أبي بكر - رضى الله عنه -   |
|           | (نصــل)                                          |
| 000_007   | قول الرافضي لو انفق ابوبكر لوجب أن ينزل فيه قرآن |
|           | (فصــل)                                          |
| roo_3Vo   | قول الرافضي: إن أبا بكر لم يُقدم في الصلاة       |
|           | الجواب من وجوه: -                                |
|           | الوجه الأول ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠                       |
|           | الوجه الثاني                                     |
| 047 - 040 |                                                  |