الملكة العربيّة السّعوديّة وزارة لتعمّله العالي جَامعَة الإيَّام مُرّدين سعو الإيشام مِرّدين



# المُخْتِعُ الْمُخْتِلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتِلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتِلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتِلِكُ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكُ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتِلِكِ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتُلِكِ الْمُخْتِلِكِ الْمُخْتِلِكِ الْمُخْتِلِكِ الْمُخْتِلِكِ الْمُخْتِلِكِ الْمُخْتِلِكِ لِلْمُعِلِكِ الْمُخْتِلِكِ الْمُخْتُلِكِ الْمُعِلِقِلِكِ الْمُخْتِلِكِ الْمُعِلِقِلِكِ الْمُعِلِقِلِكِ الْمُعْتِلِكِ الْمُعْتِلِكِ الْمُعْتِلِكِ الْمُعْتِلِكِ الْمُعْتِلِكِ الْمُعْتِلِكِ الْمُعِلِقِلِكِ الْمُعْتِلِكِ الْمُعْتِلِكِ الْمُعِلِقِلِكِ الْمُعِلِلِكِ الْمُعِلِقِلِكِ الْمُعِلِقِلِلْمِ الْمِنْ الْمُعِلِقِلْمِ الْمُعِلِقِلِكِ الْمُعِلِقِلْمِ الْمِنْ الْمُعِلِقِلْمِ الْمِنْ الْمُعِلِقِلِلِكِيلِقِلِقِلِلْمِ لِلْمِلِلْمِ الْمِنْ الْمُعِلِقِلِلِ لِلْمُعِلِقِلِلْمِ الْمُعِلِ

لِابْن تَسَيْمِيَّة أبى لعبّاسَ عِي الدّين احمَد بن عَهدا محكليمُ

> تحقيق ال*دكنورمحت رش*اد سالم

طبع على نفقة خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبد العزيز وفقه الله

الطبعة الثانية بمناسبة افتتاح المدينة الجامعية

> الجـــزء الأول 1811هـ - 1991م

أشرفت على طباعته ونشره إدارة الثقافة والنشر بالجامعة

All the second s

the second of th

The state of the s

# بب المدارجمن الجيم

#### مقدمة

الحمــد لله ، نحــده ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفســنا ومن سيئات أعمالنا ، وأشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن عجدا عبده ورسوله ، صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم.

أما بعد، فهذا هو الكتاب الثانى من كتب ابن تيمية الكبيرة بعد كتاب «منهاج السنة النبوية » الذى أسأل الله تبارك وتعالى أن يعيننى على إتمامه قريبا ، وهو الثالث من المؤلفات بعد « منهاج السنة » والمجموعة الأولى من « جامع الرسائل » .

وكتابنا هـذا هو فى تقديرى أعظم وأجل ما ألف ابن تيميـة على الإطلاق ، وكنت أتمنى دائمًا لويسرالله تعـالى لى أمر نشره ، فلمـا دعيت للعمل بمركز تحقيق التراث بدار الكتب وجدت الفرصة سانحة لذلك ، وشجعنى على هذا الأمر الأسـتاذ الدكتور محود الشنيطى وكيل وزارة الثقافة ، جزاه الله عنا خير الجزاء ، فقد كان خير عون لى فى مدة عملى التى استغرقت أكثر من عام .

ولعل فى هذا الكتاب خير درس لأوائك الذين يجادلون فى قضية إحياء التراث ونشره ، فقد عُرف هذا الكتاب منذ طبع على هامش كتاب « منهاج السنة » بالمطبعة الأميرية ببولاق سنة ١٣٢٢ ه ، وظن أكثر الناس أن الكتاب لا يتجاوز هذا الذى نشر على هامش أجزاء « منهاج السنة » الأربعة .

والواقع أن ذلك الذى نشر لا يزيد على ثلث حجم الكتاب الحقيــق، والأجزاء التي لم تنشر من هذا الكتاب أهم بكثير من الأجزاء التي نشرت .

#### عنوان الكتاب وعدد مجلداته :

كل الذين ترجموا لشيخ الإسلام ابن تيمية ذكروا هذا الكتاب على أنه أهم مؤلفاته . وقد ذكروا له أكثر من عنوان ، كما ذكره ابن تيميــة نفسه وسماه بأكثر من اسم .

وأحسب أن كتاب « العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية » لابن عبد الهادى بن قدامة المقدسى هو أهم ما نجده بين أيدينا اليوم مما كتب في ترجمة ابن تيمية ، وقد نقل كلاما للذهبى ذكر بعده : « ثم ذكر بعض تصانيفه وقال : ومنها كتاب في الموافقة بين المعقول والمنقول في مجلدين » ، وعلق ابن عبد الهادى بقوله : « قلت : هذا الكتاب — وهو كتاب درء تعارض العقل والنقل — في أربع مجلدات كار ، و بعض النسخ به في أكثر من أربع مجلدات وهو كتاب حافل عظيم المقدار، رد الشيخ فيه على الفلاسفة والمتكلمين ، وله كتاب في نحو مجلد أجاب فيه عمماً أورده كال الدين بن الشريشي على هذا الكتاب » ·

وذكر ابن القيم نفس الكلام، وسمًاه بنفس الاسم، وقال إنه يقع في أربعة مجلدات. وذكر ابن القيم نفس الكلام، وسمًا ه بنفس الاسم، وقال المنابل المنابل الله أنه قال : أربع مجلدات كبار .

<sup>(</sup>١) العقود الدرية ، ص ٢٥ ، تحقيق الشيخ محمد حامد الفق ، ط ، محمود توفيق ، القاهرة ، ٢ - ١٩٣٨ / ١٩٣٨ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ؛ ص ٢٥ – ٢٦ ·

 <sup>(</sup>٣) أسماء مؤلفات ابن تيمية ، لشمس الدين ابن قيم الجوزية ، تحقيق د في صلاح الدين المنجد ،
 ط . دمشق ، ١٣٧٢ / ١٩٥٣ .

<sup>(</sup>٤) الذيل على طبقات الحنابلة ٢ / ٢ . ٠

واختصر بعض المترجمين العنوان فقالوا: تعارض العقل والنقل ، كما فعل (٢) (١) الصفدى في كتابه « الوافي بالوفيات » ، وتابعه على ذلك ابن شاكر الكتبي ، العندان من كاملا وعلق بنفس تعلق ابن عبد الهادى تقريبا

و إن كان قــد ذكر العنوان كاملا وعلق بنفس تعليق ابن عبد الهــادى تقريباً في موضع آخر .

أما البرَّار في كتابه « الأعلام العلية في مناقب ابن تيمية » فيلقول : « ومنها (أي مؤلفاته ) ما يبلغ سبع مجلدات كالجمع بين العقل والنقل » وينقل ذلك عنه مرعى بن يوسف الكرمي في كتابه «الكواكب الدرية في مناقب الإمام ابن تيمية » .

وسمى الشيخ محمد جميل الشطى الكتاب « رد تعارض العقل والنقل » وذلك في كتابه « مختصر طبقات الحنابلة » وهو الذي اختصره عن طبقات العليمي وذيل هذه الطبقات لكمال الدين الغزى .

وتكلم ابن قيم الجوزية عنه فى كتابه « طريق الهجرتين وباب السعادتين » (٧) فقال فى موضع : « ... ومن أراد معرفة هذا فليقرأ كتاب شيخنا وهو « بيان موافقة العقل الصريح للنقسل الصحيح » فإنه كتاب لم يطرق العالم له نظير فى بابه ، فإنه

 <sup>3154, 21</sup> ص 24 مخطوطة اكسفورد رقم 21 رقم 3154,

<sup>(</sup>۲) فوات الوفيات ١/٧٨، وتابعه على ذلك الآلوسى فى كتابه «جلاء العينين فى محاكمة الأحمدين» ص ٢، ط . المسدنى، القاهرة، ١٩٦١/١٣٨١؛ وإسماعيل باشا محمسد فى الذيل على كمشف الظنون، ع ٤٩٢ (ط . استانبول ١٣٦٤/١٣٦٤).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٢ / ٦٩ • و رجح الأسناذ المحقق الشيخ محمد محيى الدين عبد الحميد أن العنوان هو: دفع التعارض العقلي والنقلي ، وأشار في الهامش إلى أن عنوان الكتاب في نسختين « ذي التعارض » •

<sup>(</sup> غ ص ٦ ( نحطوط ) ·

<sup>(</sup>٥) ص ١٥٣ (ضمن مجموع ، ط . الفاهرة ، ١٣٣٩ ) .

<sup>(</sup>٦) ص ه ه (ط ، مطبعة الترق ، دمشق ، ١٣٣٩) .

<sup>(</sup>٧) طريق الهجرتين، ص ١٩٥٥ ط . المنيرية ، ١٣٥٧ ·

هدم فيه قواعد أهل الباطل من أسها، فخرت عليهم سقوفه من فوقهم، وشيد فيه قواعد أهل السنة والحديث، وأحكمها ورفع أعلامها، وقررها بجامع الطرق التي تقرر بها الحق من العقل والنقل والفطرة، فجاء كتابا لا يستغنى من نصح نفسه من أهل العلم عند، فجزاه الله عن أهدل العلم والإيمان أفضل جزاء، و جزى العلم والإيمان عنه كذلك ،

أما ابن تيمية نفسه فقد سماه في أغلب كتبه «دره تمارض العقل والنقل» كما فعل ذلك في أكثر من موضع من كتابه « منهاج السينة النبويه » وفي كتابه « الرد على أدب) المنطقيين » إلا أنه سماه في موضع آخر من الكتاب « بيان درء تعارض الشرع والعقل».

أما في كتابه « النبوات » فهو يسميه « كتاب منع تعارض العقل والنقل » ، وفي كتابه « الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح » أسماه « رد تعارض العقل والشرع » ، بينما عنون له في كتابه « الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان » فقال : « رد تعارض العقل والنقل » .

أما عنوانه في نسيخ الكتاب الخطية والمطبوعة فنجد منها « بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول » وهو عنوانه في أحد جزئي مخطوط مكتبة آصفية

<sup>(</sup>١) انظرأيضا تعليق محقق كتاب ﴿ الرَّدِ عَلَى المُنطقينِ » ص ٢٥٣ ت ٢ .

 <sup>(</sup>۲) ۳ / ۲۰، ۲۰، ۱۱۱ (ط ، بولاق) ، وفعل ذلك أيضا في رسالته « فصل في وجوب اختصاص الحالق بعبادته والتوكل طيه» ص ه ۲۲ ( مخطوطة ) وفي أكثر من موضع من كتابه «الصفدية» ( وهو مخطوط ) .

<sup>(</sup>۲) ص ۲۵۲ ، ۲۷۳ .

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع، ص ٣٧٤.

<sup>(</sup>ه) ص ۹۲ ۰

<sup>(</sup>۲) ۲۹۷/۳ (ط . المدني ، القاهرة ، ۲۹۷/۳ (۹) .

<sup>(</sup>٧) ص ٣٠، ط . مطبعة الإمام ، القاهرة ، ١٩٤٧/١٣٦٦ .

ومخطوط رامبور ج ۱ رقم ۱۵۷۰ . واختصر العنوان فی بعضها الی « کتاب العقل والنقل » ( رامبور ج ۲ رقم ۱۵۹۹ ) وطلعت ج ۲ ( علم المکلام ۵۰۸ ) ۰

أما الجيزء الأول من مخطوط آصفيه والجزء الأول من مخطوط رامبور فالعنوان فيهما هو يد فسطاط الإنصاف والعدل في درء تعارض العقل والنقل» .

أما عنوان الجزء الثالث وهو مخطوط دبان ، والرابع — الأخير — وهو مخطوط التيمورية بدار الكتب فهو « كتاب الجمع بين العقل والنقل » .

وعنوان مخطوط استانبول « الجمع بين المعقول والمنقول » . وعنوان الجزء الأول من مخطوط طلعت ( علم الكلام ٥٠٥ ) « درء تعارض العقل والنقل » . ومما سبق يتبين أن عنوان « درء تعارض العقل والنقل » هو أكثر العناوين ورودا في كتبه وذكرا في كتب تلاميذه المترجمين له ، ولذلك اخترته كعنوان لكاننا هذا .

#### تاريخ تأليف الكتاب

يذكر ابن تيميــة فى كتابنا هــذا ما يلى : « وقد بسطنا الكلام على [ ما زعمه هؤلاء من أن الاستدلال بالأدلة السمعية موقوف على مقدمات ] ظنية ... ، وقد كنا صنفنا فى فساد هذا الكلام مصنفا قديما من نحو ثلاثين ســنة ، وذكرنا طرفا من بيان فساده فى الكلام على « المحصل » وفى غير ذلك » .

وكنت قد ذكرت في مقدمة « منهاج السنة » ما يلي : « فإذا افترضنا أنه ألف الكتاب الأول وهو في العشرين من عمره تقريبا ، فإن كتاب « درء تعارض

<sup>(</sup>١) ص ٢٢، وقد استنتج الأستاذ عبد الرحمن الوكيل فى مقدمته لطبعة السنة المحمدية (ص ٥٦ ) من ذلك أن ابن تيمية ألف كتابه وقد قارب السنين ٠

<sup>(</sup>۲) ص ۱۱ (م) ٠

العقل والنقل » يكون قد ألف وابن تيميـة يقارب الخمسين عاما ، ونحن نعلم أن ابن تيميـة ولد سنة ٦٦١ فيكون قد ألف كتاب « العقل والنقل » حـوالى سنة ٧١٠ » .

وهذا \_ بالطبع \_ على أساس افتراض أقل سن يمكن أن يؤلف فيها ابن تيمية كتابه الأول .

غير أننا نملك دايلا واضحا يمكن أن نستنتج منه تاريخ تأليف الكتاب بصورة أدق وأقرب إلى الصواب . وقد سبق أن نقلنا عن ابن عبد الهادى أن ابن تيمية : « له كتاب في نحـو مجلد أجاب فيـه عما أورده كمال الديرن بن الشريشي على هذا الكتاب » .

فإذا علمنا أن كمال الدين بن الشريشي توفى سنة ٧١٨، وقدرنا أنه ألف كتابه في الرد على كتاب هدوء تعارض العقل والنقل » سسنة وفاته ـــ على الأكثر ـــ فيكون كتاب ابن تيمية قد ألف، على أبعد التقديرات، قبل شوال سنة ٧١٨ ه.

وعلى ذلك يمكننا أن نبدأ فنقول إن كتابنا ألف فيما بين سنتى ٧١٠و٧١٠ .
وقد قضى ابن تيمية سبع سنوات فى مصر ( ٧٠٥–٧١٢) سجن فيها مرتين وكانت سنوات مضطربة ، ثم عاد إلى دمشق فى أول يوم من شهر ذى القعدة (٢) .
سنة ٧١٢ واستقر فيها وتفرغ للتأليف، ويحدثنا ابن عبد الهادى عن ذلك فيقول:

<sup>(</sup>۱) العقود الدرية ، ص ۲۹ . وذكر ذلك أيضا ابن القيم ، والصفدى ، وابن شاكر، وابن رجب في المواضع السابق ذكرها من مراجعهم ، انظر ما سبق ص ٤ ــــ ه .

<sup>(</sup>۲) كال الدين أحمد بن جمال الدين محمد بن أحمد الشريشى الوابل البكرى الشافعى وكيل بيت الممال وشيخ دار الحديث وشيخ الرباط الناصرى ، ولد سنة ٣٥٠ وتوفى فى شوال سنة ٧١٨ وهو منوجه إلى الحج ، انظر ترجمته فى : شذرات الذهب ٢٧/١ ؟ الدرر الكامنة ٢٦٧/١ — ٢٦٨ ؛ فوات الوفيات ٢٩٧/١ .

<sup>(</sup>٣) العقود الدرية ، ص ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص ٣٢١ .

« ثم إن الشيخ رحمه الله بعد وصوله من مصر إلى د. شق واستقراره بها ، لم يزل ملازما للاشتغال والأشغال، ونشر العلم وتصنيف الكتب، و إفتاء الناس بالكلام والكتابة المطوّلة وغيرها ، ونفع الخلق والإحسان إليهم ، والاجتهاد في الأحكام الشرعيسة » .

ولذلك فإننا نستبعد أن يكون هذا الكتاب قد ألف بمصر، و نرجح أن يكون قد ألف في هـذه الفترة ، ولعل مما يؤكد هذا الذي رجحناه أن ابن تيميه يتكلم في ص ٢٥ (ج١) من كتابنا هذا فيقول: «ولما كنت بالديار المصرية سألني من سألني من فضلائها ... الله » ولوكان بمصر وهو يكتب كتابنا ما قال هذا الكلام .

و يمكننا أن نعـود فنحدد تاريخ التأليف بصورة أدق فنقول إنها بين سنتى ٧١٣ ـ ٧١٧ ، وذلك إذا لاحظنا أنه وصل إلى دمشق في آخر سنة ٧١٧ ، وأن ابن الشريشي احتاج إلى وقت يقرأ فيه كتاب ابن تيمية، ثم يؤلف فيه كتابا في الرد عليه، وذلك قبل وفاته في شوال سنة ٧١٨ .

وابن الشريشي كان مقيا بدمشق ، و يحدث ابن كثير عنه فيقول إنه تولى في صفر سنة ٧٠٣ نظارة الحامع الأموى ثم عزل نفسه في رجب من السنة نفسها ، ولما قدم الأفرم نائب السلطة إلى دمشق تكلموا معه « ... فعين الحطابة لشرف الدين الفزارى ، وعين الشامية البرانية ودار الحديث للشيخ كال الدين ابن الشريشي ، وذلك بإشارة الشيخ تق الدين بن تيمية » .

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ١٤/٨٨٠

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ونفس الصفحة ٠

و يدكر لنا ابن كثير من أحداث سنة ٧٠٨ أن ابن الشريشي عزل فيها نفسه عن وكالة بيت المال ولم يقبل أن يعود إليها، واستمر معزولا إلى يوم عاشوراء من من السنة الآتية (سنة ٧٠٩)، وجُدد تقليده وخلع عليه في الدولة الجديدة » .

وهذا كله يجعلنا نرجح أن ابن الشريشي ألف كتابه في الردعلي ابن تيمية في دمشق وبعد عودة ابن تيمية إليها كما سبق أن أوضحنا

### موضوع الكتاب

يبدأ ابن تيمية هذا الكتاب \_ بعد الخطبة \_ بما يلي :

« قول القائل: إذا تمارضت الأدلة السمعية والعقلية ، أو السمع والعقل، أو النقل والعقل، أو الظواهر النقلية والقواطع العقلية ، أو نحو ذلك من العبارات ، فإما أن يُجمع بينهما ، وهو محال ، لأنه جمع بين النقيضين ؛ وإما أن يُردا جميعا، وإما أن يقدم السمع ، وهو محال ، لأن العقب أصل النقل ، فلو قدّمناه عليه كار ذلك قدما في العقبل الذي هو أصل النقل ، والقدح في أصل الشيء قدح فيه ، فكان تقديم النقل قدماً في النقب والعقل جميعا ، فوجب تقديم العقبل ، ثم النقل إما أن يتأول ، وإما أن يفوض . وأما إذا تمارض الضدين امتنع الجمع بينهما ، ولم يمتنع ارتفاعهما » .

ويقول ابن تيمية إن هذا هو « قانون كلى » عند الرازى وأتباعه، و إن طائفة (٣) قد سبقتهم إليه منهم الغزالى والقاضى أبو بكر بن العربى والجوينى والباقلانى .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ٤٨/١٤ .

<sup>(</sup>٢) دره تعارض العقل والنقل ، ص ٤ .

۲ - ۵ س ه - ۲ - ۳)

وهؤلاء المتكلمة أهون شأنا من الجهمية والفلاسفة الذين يزعمون أن نصوص الأنبياء غير مطابقة للحقيقة ، وإنما كذّبها الأنبياء على العوام لأن من مصلحة العوام أن يخاطبوا بما يوافق عقولهم ، وقد وضع الفلاسفة قانونهم على هذا الأصل، كالقانون الذى ذكره ابن سينا فى رسالته الأضحوية ، وهو فى الجملة رأى الفلاسفة ومتفلسفة الصوفية مشل ابن عربى وابن سبعين والسهروردى المقتول وملاحدة الإسماعيلية وأصحاب رسائل إخوان الصفاء .

والنص الذي أورده ابن تيميــة في مستهل كتابه هو تلخيص لكلام الرازي في كتبه المختلفة في هذه النقطة .

يقول الرازى في كتابه « أساس التقديس في علم الكلام »: « اعلم أن الدلائل القطعية العقلية إذا قامت على ثبوت شيء، ثم وجدنا أدلة نقليسة يشعر ظاهرها بخلاف ذلك، فهناك لا يخلو الحال من أحد أمور أربعة:

إما أن يُصدق مقتضى العقل والنقل ، فيلزم تصديق النقيضين ، وهو محال .

و إما أن يبطل ، فيلزم تكذيب النقيضين ، وهو محال .

و إما أن يصدق الظواهر النقلية و يكذب الظواهر العقليه ، وذلك باطل . لأنه لا يمكننا أن نعرف صحة الظواهر النقلية إلا إذا عرفنا بالدلائل العقلية إثبات الصانع وصفاته ، وكيفية دلالة المعجزة على صدق الرسول صلى الله عليه وسلم ، وظهور المعجزات على عهد صلى الله عليه وسلم ، واو جوَّزنا القدح في الدلائل العقلية

<sup>(</sup>۱) در ، ، ، م ، ۹ ،

<sup>(</sup>۲) درو ، ص ۱۰ – ۱۱ .

<sup>(</sup>٣) ص ١٧٢ - ١٧٣ ، ط . مصطفى الحلبي ، القاهرة ١٩٣٠/١٩٣٠ .

القطعية صار العقل متهما غير مقبول القول ، ولو كان كذلك لخسرج أن يكون مقبول القول في هـذه الأصول خرجت الدلائل النقلية عن كونها مفيدة .

فثبت أن القدح في العقل لتصحيح النقل يفضي إلى القدح في العقل والنقل مما ، وأنه ماطل .

ولما بطلت الأقسام الأربعة لم يبق إلا أن يقطع بمقتضى الدلائل العقلية القاطعة بأن هذه الدلائل النقلية إما أن يقال إنها صحيحة الويقال إنها صحيحة إلا أن المراد منها غير ظواهرها.

ثم إن جوَّزنا التأويل ، واشتغلنا على سبيل النبرع بذكر تلك التأويلات على التفصيل ، وإن لم يجز التأويل فوضنا العلم بها إلى الله تعالى .

فهذا هو القانون الكلى المرجوع إليه فى جميع المتشابهات، و بالله التوفيق » . و يقول الرازى فى كتابه « المطالب العالية » :

« الثامن : و يتوقف على سلامتها عن المعارض العقلى ، وأن آيات التشبيه كثيرة ، ولكنها لما كانت معارضة بالدلائل العقلية لا جرم أوجبنا صرفها عن طواهرها ، فكذا هاهنا .

وأيضا فعند حصول التعارض بين ظواهم النقل وقواطع العقل : لا يمكن تصديقها معا ، و إلا لزم تصديق النقيضين .

ولا ترجيح النقــل على القواطع العقلية ، لأن النقــل لا يمكن التصديق به إلا بالدلائل العقلية ، فترجح النقل على العقل يقتضي الطعن في العقل .

<sup>(</sup>۱) مخطوط رقم ه ۶ توحید (م) بدارالکتب، ص ۳۱۰ .

ولما كان العقل أصلا للنقل ، كان الطعن فى العقل موجبا للطعن فى العقل والنقل معا ، وإنه محال .

فثبت بهذا أن الدلائل النقاية يتوقف الحكم بمقتضياتها على عدم المعارض العقلى ، الا أن ذلك مظنون لا معلوم » .

و يقول الرازى فى كتابه « محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين » :

« مسألة : الدليل اللفظى لا يفيد اليقين إلا عند تيقن أمور عشرة : عصمة رواة مفردات تلك الألفاظ، وإعرابها وتصريفها ، وعدم الاشتراك ، والمجاز ، والنقل ، والتخصيص بالأشخاص والأزمنة ، وعدم الإضمار ، والتأخير والتقديم ، والنسخ ، وعدم المعارض العقلى الذي لو كان لرجح عليه ، إذ ترجيح النقل على العقل يقتضى القدح في العقل المستلزم للقدح في النقل لافتقاره إليه ، وإذا كان المنتج ظنيا فما ظنك بالنتيجة » .

وأما في كتاب « نهاية العقول » فيقول :

« ... وذلك أنا لو قدرنا قيام الدليل العقلى القاطع على خلاف ما أشمر به ظاهر الدليل السمعى ، فلا خلاف من أهل التحقيق أنه يجب تأويل الدليل السمعى، لأنه إذا لم يمكن الجمع بين ظاهر النقل و بين مقتضى دليل العقل ، فإما أن يُكذّب العقل ، أو يؤول النقل .

<sup>(</sup>١) وانظر أيضا نفس المرجع ، ظ ٣٠٩ .

<sup>(</sup>٢) ص ٢١ (ط . الحسينية ، القاهرة ، ١٣٢٢) .

<sup>(</sup>٣) رانظر أيضاص ٣١ - ٣٢؟ كتاب معالم أصول الدين (على ها مش الكتاب السابق) ، ص ٩ .

<sup>(</sup>٤) مخطوط بدار الكتب رقم ٧٤٨ عقائد ، ظ ١٣٠٠

فإن كذبنا العقل ، مع أن النقل لا يمكن إثباته إلا بالعقل ، فإن الطريق إلى إثبات الصانع ومعرفة النبوة ليس إلا بالعقل ، فينئذ تكون صحــة النقل متفرعة على ما يجوز فساده و بطلانه » .

على أن هـذا « القانون الكلى » لم يبتدعه الرازى ، و إنما أخذه عمّن سبقه ، وخاصة الغزالى فى رسالة « قانون التأويل » وفيها يسأله سائل عن بيان معنى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إن الشيطان يجرى من أحدكم مجرى الدم ... ، وهل من سبيل إلى الجمع بين هـذا القول من الشرع فى الحـن والشياطين ، وبين قول الفلاسفة : إنها أمثلة وعبارة عن الأخلاط الأربعـة التى فى داخل الأجسام لتدبيرها ... الح » .

يذكر الغزالى فى رده على السائل هدة وصايا ، الوصية الثانية منها هى : « أن لا يكذب برهان العقل أصلا ، فإن العقل لا يكذب ، ولو كذب العقل فلعله كذب في إثبات الشرع ، إذ به عرفنا الشرع ، فكيف يعرف صدق الشاهد بتزكية المزكى الكاذب ، والشرع شاهد بالتفاصيل ، والعقل من كى الشرع ... و إذا قيل لك : إن الأعمال توزن ، علمت أن الأعمال عرض فلا يوزن ، فلا بد من التأويل ، وإذا سمعت أن : الموت يؤتى به في صورة كبش أملح فيذبح ، علمت أنه مؤول ، إذ الموت عرض لا يؤتى به ... » .

وأما الوصية الثالثة فهى : « أن يكف عن تعيين التأويل عند تعارض الاحتمالات ، فإن الحكم على مراد الله سبحانه ، ومراد رسوله صلى الله عليه وسلم بالظن والتخمين خطر، فإنما تعلم مراد المتكلم بإظهار مراده، فإذا لم يظهر ، فن

<sup>(</sup>١) قانون التأويل ، ص ٤ ( ط ، عزت الحسيني ، القاهرة ، ١٣٥٩ / ١٩٤٠ ) .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٠ – ١١ •

أين تعلم مراده ، إلا أن تنحصر وجوه الاحتمالات ، ويبطل الجميع إلا واحدا ، فيتعين الواحد بالبرهان . ولكن وجوه الاحتمالات في كلام العرب، وطرق التوسع فيها كثير ، فتى ينحصر ذلك ؟ فالتوقف في التأويل أسلم » .

وقد ذكر ابن تيمية في مستهل كتابه قانون الرازى الكلى ثم ذكر أن الغزالي سبقه البه ، وأن الغزالي سبقه آخرون مثل الباقلاني والجويني .

وقد خصص الجسويني بابا في كتابه « الإرشاد » أسماه : « باب القسول في السمعيات » قال في أوله : « اعلموا ــ وفقكم الله أن أصول العقائد تنقسم إلى ما يدرك عقلا، ولا يسوغ تقدير إدراكه سمعا ؛ و إلى ما يدرك سمعا ، ولا يتقدر إدراكه سمعا وعقلا » .

و بعد أن تكلم الجوينى عن الأقسام الثلاثة قال : « فإذا ثبتت هذه المقدمة فيتعين بعدها على كل معتن بالدين واثق بعقله أن ينظر فيما تعلقت به الأدلة السمعية، فإن صادفه غير مستحيل في العقل ، وكانت الأدلة السمعية قاطعة في طرقها ، لا مجال للاحتمال في شوت أصولها ولا في تأويلها ، في هذا سبيله فلا وجه إلا القطع به .

و إن لم تثبت الأدلة السمعية بطرق قاطعة ، ولم يكن مضمونها مستحيلا في العقل ، وثبتت أصولها قطعا، ولكن طريق التأويل يجول فيها ، فلا سبيل إلى القطع ، ولكن المتدين يغلب على ظنه ثبوت مادل الدليل السمعي على ثبوته ، و إن

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص ١١ .

<sup>(</sup>٢) در. تمارض العقل والنقل ، ص ٦ .

<sup>(</sup>٣) ص ٢٠٥٨ ط الخانجي ، ١٣٦٩ / ١٩٥٠ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٢٥٩ ــ ٣٦٠ .

لم يكن قاطعا ، و إن كان مضمون الشرع المتصل بنا مخالفا لقضية العقل ، فهو مردود قطعا بأن الشرع لا يخالف العقل ، ولا يتصور في هذا القسم ثبوت سمسم قاطع ، ولا خفاء به ».

وقد تابع المتكلمون الفلاسفة وتأثروا بهم ، حتى الغزالى نفسه الذى قال عنه تلميذه القاضى ابن العربى : «شيخنا أبو حامد دخل فى بطون الفلاسفة، ثم أراد أن يخرج منهم في قدر »، وقال عنه آخرون إنه أمرضه «الشفاء »، أى كتاب «الشفاء » لابن سينا .

وقد أشار ابن تيميـة إلى الفلاسفة وقال إنهم يسلكون طريقة التبديل مشـل المتكلمين ، ولكنهم أهــل التحريف والتخييل ، والمتكلمون هم أهــل التحريف والتـــأويل .

فإذا رجعنا إلى ابن سينا في كتابه « رسالة أضحـو ية في أمر المعاد » وجدناه (٤) يقــــول :

« أما أمر الشرع فينبغى أن يعلم فيــه قانون واحد ، وهو أن الشرع والملل الآتية على لسان نبى من الأنبياء يرام بها خطاب الجمهوركافة .

ثم من المعلوم الواضح أن التحقيق الذي ينبغي أن يرجع إليه في صحة التوحيد \_ من الإقرار بالصانع موحّدا مقدّسًا عن : الكم والكيف والأين والمستى والوضع

<sup>(</sup>١) در. تمارض العقل والنقل ، ص ه ٠

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص ٨ ، ١٢ .

 <sup>(</sup>٣) نفس المرجم، ص ٩ .

<sup>(</sup>٤) ص ٤٤ ـــ ١ ه ، تحقيق د ، سليان دينا ، ط ، دار الفكر العربي، ١٩٤٩/١٣٦٨ .

والتغير ، حتى يصير الاعتقاد به أنه ذات واحدة لا يمكن أن يكون لها شريك في النوع ، أو يكون لها جزء وجودى كمى أو معنوى ، ولا يمكن أن تكون خارجة عن العالم ولا داخلة ، ولا بحيث تصع الإشارة إليه أنها هناك – ممتنع القاؤه إلى الجمهور .

ولو ألق هذا \_ على هـذه الصورة \_ إلى العـرب العاربة ، أو العبرانيين والأجلاف ، لتسارعوا إلى العناد ، واتفقوا على أن الإيمـان المدعو إليه إيمـان معدوم أصلا .

ولهذا ورد التوحيد تشبيها كله؛ ثم لم يرد في القرآن من الإشارة إلى هذا الأسر الأهم شيء، ولا أتى بصريح ما يحتاج إليه من التوحيد بيان مفصل، بل أتى بعضه على سبيل التشهيه في الظاهر، وبعضه تنزيها مطلقا عاما جدا لا تخصيص ولا تفسير له .

وأما أخبار التشبيه فأكثر من أن تحصى ، ولكن القوم لا يقبلونها .
وإذا كان الأمر في التوحيد هكذا ، فكيف فيا هو بعده مر. الأمور الاعتقادية ؟!

ولبعض الناس أن يقولوا إن للعرب توسعا في الكلام ومجازا ، وأن ألفاظ التشبيه مثل : اليد ، والوجه ، والإتيان في ظلل من الغام ، والحجيء ، والذهاب والضحك ، والحياة ، والغضب ، صحيحة ، ولكن نحو الاستعال وجهة العبارة يدل على استعالها استعارة ومجازا ، ويدل على استعالها غير مجاز ولا مستعارة بل عققة ... ... ثم هب أن هذه كلها مأخوذة على الاستعارة ، فأين النصوص المشيرة إلى التصريح بالتوحيد المحض ، ... وأين الإشارة إلى الدقيق من المعانى المستندة إلى علم التوحيد ، مثل أنه : عالم بالذات ، أو عالم بعلم ... فظاهر من

هذا كله أن الشرائع واردة لخطاب الجمهور بمـا يفهمون ، مقربًا ما لا يفهمون الى الله الله يفهمون المائع ألبتة .

وكيف يكون ظاهر الشرع حجة في هذا الباب، ولو فرضنا الأمور الأخروية روحانية غير مجسمة ، بعيدة عن إدراك بدايه الأذهان لحقيقتها ، لم يكن سبيل الشرائع في الدعوة إليها والتحذير عنها منبها بالدلالة عليها ، بل بالتعبير عنها بوجوه من التمثيلات المقربة إلى الأفهام ... فهذا كله هو الكلام على تعريف من طلب أن يكون خاصا من الناس لا عاما ، أن ظاهر الشرائع غير محتج به في مشل هذه الأبواب » .

و يكفينا بعد ذلك في الكلام عن موقف سائر الفلاسفة من هذه القضية، أن نعرض بإيجاز لكلام ابن رشد الذي يقول في كتابه « مناهج الأدلة في عقائد الملة »:

« ... إن الشريعـة قسمان : ظاهر ومؤول ، و إن الظاهر منها هـو فرض الجمهور ، و إن الظاهر منها هـو فرض الجمهور ، و إن المؤول هو فرض العلماء ، وأما الجمهور ففرضهم فيه حمـله على ظاهر، وترك تأويله ، و إنه لا يحـل للعلماء أن يفصحوا بتأويله للجمهور » .

و يقول ابن رشد أيضا في كتابه « فصل المقال فيا بين الشريعة والحكة من (٢) الاتصال » : « ... فإن أدى النظر البرهاني إلى نحو ما من المعرفة بموجود ما ، فلا يخلو ذلك الموجود أن يكون قد سُكت عنه في الشرع أو عُرف به ... و إن كانت الشريعة نطقت به فلا يخلو ظاهر النطق أن يكون موافقا لما أدى إليه البرهان أو مخالفا ، فإن كان موافقا فلا قول هناك ، و إن كان مخالف طلب هناك

<sup>(</sup>١) فى الأصل (ص١٥): محتج به، والتصويب من كتابنا كما سيأتى فى موضعه فى الحزء الثالث بإذن الله .

<sup>(</sup>٢) ص ١٣٢ – ١٣٣ ، تحقيق د . محود قاسم ، ط . الأنجلو ، ١٩٦٤ .

<sup>(</sup>۲) ص ۱۵ -- ۱۲ عط، صبيح ، ۱۹۳۵/۱۳۵۳ .

تاويله ... ونحن نقطع أن كل ما أدى إليه البرهان وخالفه ظاهر الشرع ، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي » .

فهذه الأفاويل وأمثالها هي التي دفعت ابن تيميسة إلى تأليف كتاب « درء تعارض العقل والنقل » ليرد عليها ، ثم ليبين الموقف الصحيح في هذه القضية . (١) ويبين ابن تيمية ذلك بوضوح فيقول :

« ولما كان بيان مراد الرسول صلى الله عليه وسلم فى هذه الأبواب لا يتم الا بدفع المعارض العقلى ، وامتناع تقديم ذلك على نصوص الأنبياء ، بيننا فى هذا الكتاب فساد القانون الفاسد الذى صدُّوا به الناس عن سبيل الله ، وعن فهم مراد الرسول وتصديقه فيما أخبر » .

ويذكر ابن تيميــة أنه ألف من قبل مصنفين فى تقرير الأدلة السمعية وبيان أنها قد تفيد اليقين والقطع، أما كتابنا هذا فهو « فى بيان انتفاء المعارض العقلى، وإبطال قول من زعم تقديم الأدلة العقلية مطلقاً » .

و يرد ابن تيميسة على « قانون التأويل الكلى » من وجوه عديدة بلغت أربعة وأربعين وجها ، ترتيبها كما يلى :

يبدأ الوجه الأول من هذه الوجوه في ص ٨٦ من الجزء الأول ٠

والثاني يقع في ص ٨٧ ٠

والثالث: ص ۸۷ – ۱۳٤

والرابع: ص ١٣٤ – ١٣٧ .

والحامس : ص ١٣٧ – ١٣٨ .

<sup>(</sup>۱) دره ... ۲ ص ۱۸

<sup>(</sup>۲) أنظرص ۱۹ – ۲۰

والسادس : ص ۱۳۸ - ۱۶۶ .

والسابع : ص ١٤٤ – ١٤٨ .

والثامن: ص ١٤٨ – ١٥٦٠

والتاسع: ص ١٥٦ – ١٧٠ .

والعاشر: ص ١٧٠ – ١٩٢٠.

والحادي عشر : ص ١٩٢ – ١٩٤ .

والثاني عشر: ص ١٩٤ – ١٩٥٠

والثالث عشر: ص ١٩٥٠

والرابع عشر: ص ١٩٥ – ١٩٨٠

والخامس عشر: ص ١٩٨ - ٢٠١٠

والسادس عشر: ص ٢٠١ – ٢٠٨

والسابع عشر : ص ۲۰۸ – ۲۸۰ .

والثامن عشر : ص ۲۸۰ – ۳۲۰

ويبدأ الوجه التاسع عشر في ص ٣٢٠ من الجزء الأول، ثم ينتقل ابن تيمية الى موضوعات هي بمثابة استطرادات تتصل ببيان فساد القانون وفساد آراء المبتدعة من متكلمين وفلاسفة، مثل استدلالهم بحدوث الحركات والأعراض، ومثل كلامهم عن الترجيع بلا مرجح، وعن التسلسل في الحوادث وغير ذلك من الموضوعات التي تتصل بقولهم بقدم العالم.

وقد ارتبطت هذه الموضوعات بموضوعات أخرى هى تطبيقات على القواعد التي يقول بها ان تيمية ، ولذلك نجده فى الجزئين الأول والشانى يعرض لأكثر المشكلات الكلامية مثل مشكلة كلام الله والاستواء والعلو ، وحلول الحوادث بذاته تعالى وغير ذلك من المشكلات .

ويبدأ الوجه العشرون مع بداية الجدز، النالث من الكتاب ، وتستمر سائر الوجوه كلها في هذا الجزء إلى ص ١٢٩ ( مخطوطة دبلن ) حيث نجد الوجه الأخير ( الرابع والأربعين ) .

ولا يمكنني هنا أن أعرض لموضوعات الكتاب وأبوابه المختلفة ، ولكن أكتفى بالإشارة إلى النقاط الهامة التي جاءت في الكتاب وخاصة في الجنزء المخطوط .

لقد شغلت مسألة « العلو » جزءا كبيرا من الكتاب ، وتعرض ابن تيمية لما يذكره الرازى عن « الجهة » و « الفوقية » ، كما تصرض لما يذكره ابن سينا في كتابه « الإشارات والتنبيهات » عن القضايا الوهمية أو الوهميات ، ومنها الاعتقاد بوجود الله سبحانه في جهة ، وأنه يمكن الإشارة إليه ، وقد أسهب ابن تيمية في تفنيد كلام الرازى وابن سينا ، واستشهد في كلامه بنصوص كثيرة من كتب أثمة أهل السنة والسلف في تأييد وجهة نظره وفي ذم آراء المبتدعة وذم علم الكلام وأهله .

ولمل أهم موضوع عرض له ابن تيمية بعد ذلك هـو الكلام عن إثبات وجود الله سبحانه ، وعن طريقة معرفة الله تعالى وهل النظر واجب فى ذلك أم أن معرفته سبحانه فطرية وضرو رية ، وقد أداه هـذا البحث إلى استطرادات هامة وقيمة ، وتعد بحق من أروع وأعظم ماكتب فى مسائل النظر العقلى الإسلامى .

وهو بهذا الصدد يعقد مقارنات بين أقوال أثمـة الفلاسفة ، ومن ذلك مثلا إيراده لرد الغزالى على الفلاسفة ... في قولم بالعِلَّية - في كتابه « تهافت الفلاسفة » ، ثم يذكر نقـد ابن رشـد له في « تهافت التهافت » و ببين وجه الصواب وإلخطأ

ف كلام كل منهما، وينقل عن ابن رشد اعترافه بصحة نقد الغزالى لو وجه كلامه إلى ابن سينا، ولكن الفلاسفة القدماء \_ كما يذكر ابن رشد \_ لم يقولوا بذلك . وابن تيميـة يوافق ابن رشـد فى نقده لابن سـينا ، و يقـرر أن الرازى والآمدى وغيرهما إنمـا وقعوا فى التناقض لسلوكهم مسالك ابن سينا .

ويقرر ابن تيمية أن ابن رشد قد تفطن لفساد أقوال ابن سينا، أفضل متاخرى الفلاسفة، وهي مع فسادها وعند التحقيق خير مما ذكره أرسطو وأتباعه، فإذا كان هذا فاسدا فذاك بطريق الأولى ".

وقد خلط ابن سينا بين كلام المتكلمين والفلاسفة في مسألة المحدث والقديم والمكن والواجب ، ومع اختـلاط أقواله وفسادها فإن « خيار ما يوجد في كلام ابن سينا فإنما تلقاه من مبتدعة متكلمة أهل الإسلام » .

و يرجح ابن تيمية كلام أرسطو على كلام ابن سينا من جانب ، كما يرجح كلام ابن سينا على أرسطو وابن رشد وأتباعهما من جانب آخر ( ظ ٢٤٥ دبان ) .

و يمسرض ابن تيميسة بعد ذلك لقسول الفلاسفة بالعقول العشرة والأفلاك، ويقرر أرف ما يقوله و يذكر أقوال ابن سينا والغزالي وابن رشد في هذه المسألة، ويقرر أرف ما يقوله ابن رشد في « تهافت التهافت » عن حركة الأفلاك الشوقية وما ينقله عن أرسطو خير من كلام أبن مينا ، بل خير من كلام أرسطو نفسه ، لأن مداول كلام أرسطو يدل على أن الله سبحانه سلبي وأن الأفلاك تتحرك نحسوه سبب العشسق فقط ، أما ابن رشد فكأنه يجمل الله هو الحرك لها .

على أن كلام ابن رشد فيه تناقض من وجوه عدة، وقد ذكر ابن تيمية نقده لكلام ابن رشد عن حركة الأفلاك الشوقية فى صفحات عدة من هذا الكتاب (ص ٢٥١ – ظ ٢٥٦) وهو ما لا نجده فى سائر كتبه .

ولعل أهم موضوع عرض له ابن تيمية في الجزء الرابع من هذا الكتاب هو موضوع المعرفة الفطرية ، وقد عرض ابن تيمية لحديث الرسول صلى الله عليه وسلم : "كل مولود يولد على الفطرة ... الحديث " ولقوله تعالى : ( فَأَقُمْ وَجُهَكَ للدّينِ حَنِيفًا فِطْرَة اللهِ الّتِي فَطَر النّاسَ عَلَيْهَا ) [ سورة الروم : ٣٠ ] ، وقوله سبحانه : ( وَإِذْ أَخَذَ رَبّكَ مِن بَنِي آدَم مِن ظُهُو رهم ذُرّيتهم وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُيمِم أَلَستُ بِرَبّكُمْ قَالُوا بَلَ ) [ سورة الأعراف : ١٧٢ ] ، وبين آراء العلماء المختلفة في فهم أمثال هذه الآيات الكريمة والأحاديث النبوية ، ورجح الرأى القائل بأن الفطرة هي الإسلام ، ودلل على ذلك بأدلة عقلية من الكتاب والسنة وأخرى عقلية الفطرة هي الإسلام ، ودلل على ذلك بأدلة عقلية من الكتاب والسنة وأخرى عقلية في العمق والإبداع .

## تحقيق الكتاب نسخ الكتاب

#### أولا – مخطوطة مكتبة راغب باشا باستانبول = س:

هذه النسخة هي أكبر النسخ وأصحها ، وقد جاء ذكرها في فهارس كتبخانة راغب باشا ( المطبوع باستانبول سنة ١٣١٠ ) في ص ٥٤ رقم ٧٢٧ تحت عنوان « الجمع بين المعقول والمنقول » والمؤلف : ابن تيمية .

وأوصاف مميزة : ابتداونها يتلرى نقصاندر ـ بدايته ونهايته ناقصتان .

وقد حصلت على فيلم مر. هذا المخطوط سنة ١٩٥٩ ، وجاء فى البيانات المرسدلة إلى أن مقاس الصفحات ٢٧ سم × ٣٧ سم وأن عدد صفحاته ٣٢٩ ( والصواب ٣٣٨ ) ورقة .

والمخطوط كتب بخط معتاد واضح جميل منقوط شكات حروفه، ولكن أمراق المخطوط أصابها فساد وتلف ظهر في المعسورة في بعض الصفحات . ومسطرة الصفحات ٢٥ سطرا وفي كل سطر حوالي ١٥ كلمة .

وتوجد عبارات ساقطة من الأصل أكلها الناسخ في هوامش بعض الصفحات ؟ أن المخطوطة تكثر فيها « التخريجات » وهي عبارة عن صفحات ساقطة من الأصل يضيفها الناسخ في أوراق صغيرة ملصقة في وسط الصفحات ويشير في الأصل إلى مكانها ، وقد رقمت الصفحات بأرقام عربية في أعلى الحانب الأيسر منها ، وظهرت بعض هذه الأرقام في الصورة ، والأرقام على وجه الصفحات فقط دون ظهرها .

وكتب في الصفحة الأولى من المخطوط بخط غالف لحط فأسخ المخطوط كلام يبدأ في منتصف السطر الأول منه بعبارة :

الله حسبي و به ثقتي .

ثم يأتى الكلام السالى:

وهذا كتاب لابن تيمية من أعلم علماء الحنابلة ، المتفرد فيا بينهم بأقاو يل وآراء ، وصاحب الوقائع المعسر وفة في عصره مع الفضلاء والأمراء ، وضعه في الموافقة بين المعقول والمنقول ، خالف فيسه جمهور المتكلمين والأصوليين من أهل السنة وغيرهم من الفرق الإسلامية ، موردا عليهم عجايب إيرادات تدل على كال تضلعه في العلوم ، وغرايب إشكالات تشهد بعلو كعبه في الفنون ، ضلل فيه كثيراً من كار الأثمة ، ونسب جما غفيرا إلى الزندقة من مشاهير عرفاء الأمة ، لكنه يظهر للناظر فعه أن الرجل على علاته ، كيف كان تبحره في العلوم ، واقتداره على الزام

الخصوم ، مع ما يستفيد منه فوائد لا يستغنى عن اقتنائها الطالب ، ولا ينثنى عن اصطيادها من هو في اقتناص الشوارد راغب .

وهو رحمه الله ــ على ما ذكروه فى طبقات الحنابلة ــ تتى الدين أبو العباس أحمد بن المفتى شهاب الدين عبد الحليم بن شيخ الإسلام مجد الدين أبى البركات عبد السلام بن عبد الله بن أبى القاسم بن تيمية الحنبلى . ولد بحران يوم الاثنين عاشر ربيع الأول سنة إحدى وستين وستمائة ، وتوفى ليلة الاثنين من ذى القعدة سنة ثمان وعشرين وسبمائة ، معتقلا بقلعة دمشق .

ولكن هذه النسخة قد ملكاها هكذا ساقطة منها كراستان أو أقل من آخرها ومر الأول ، أوان ولايتنا بحلب الشهباء ، سنة تسع وستين ومائة وألف ، فلعل الله يوفقنا للإتمام بجاه النبي عليه الصلاة والسلام، وآله وأصحابه الكرام .

كتبه الفقير إلى آلاء ربه ذى المواهب ، محمد المدعو بين الوزراء بالراخب ، زوده الله بالذخائر والرغائب ، آمين » .

ومن هذا نعرف أن كاتب هذا الكلام هو راغب باشا الذي عرفت المكتبة باسمه . وهو محمد راغب باشا المولود في الآستانة سنة ١١١٠ هـ ، وقد عين واليا لحلب سنة ١١٦٨ وتوفي سنة ١١٧٦ . وقد عين واليا بمصر ما بين سنتي ١١٥٩ – لحلب سنة ١١٦٨ وتوفي سنة ولايته فيها بالماليك ، وكان شاعرا أديبا .

وأما الصفحة الأخيرة من المخطوط فهى ظهر صفحة ٣٣٨ وتنتهى بالكلمات التالية : « ... الوجه الرابع : أن يقال : العقل إما أن يكون عالما بصدق الرسول

<sup>(</sup>۱) افظــرترجته في : إعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء ، لمحمد راغب الطباخ ، ط . حلب ؟ . ١٩٤٨ / ١٩٢٥ ؟ الأعلام ٨/٦ ٣٠٩ – ٣٠٩ .

وثبوت ما أخبر به في نفس الأمر ، و إما أن لا يكون عالمًا بذلك ، فإن لم يكن عالمًا امتنم » .

وفى أعلى هذه الصفحة الأخيرة يوجد ختم الوقفية ، وهو يوجد فى صفحات أخرى مثل ظهر ص ١٦٠ وكتب فيه ما يلى :

حسبى الله وحده
من الكتب التى وقفها الفقير
إلى آلاء ربه ذى المـــواهب
محــد المدعو بين الصدور بالراغب
وكفى عبــــده

وليس فى صفحات المخطوطة ما يدل على اسم الناسخ ولا على تاريخ النسخ .
والمخطـوطة تنقسم إلى قطعتين الأولى منهما تبـدأ ص ١ وتنتهى عنــد ظهر ص ١٥٠ ( والأرقام على وجوه الصفحات فقط كما قدمت ) .

وتبدأ ص ١ بالعبارات التالية :

« الذى يجب ثبوت مداوله ، ولا يمكن أن تكون دلالته باطلة ، وحينئذ فلو تمارض دليــــلان قطعيان ، وأحدهما يناقض مدلول الآخر للزم الجمع بيز النقيضين وهو محال ٠٠ » .

وهذا الكلام يقابل أوله آخركامة في سطر ١٨ والكلمات التي تليها من ص ٣٣ من طبعة مطبعة السنة المحمدية ( ١٩٥١/١٣٧٠ ) و يقابل أول السطر العاشر من هامش ص ٤٣ من الجـزء الأول مر الكتاب المطبوع على هامش كتاب « منهاج السنة » ( طبعة بولاق ) .

وآخر صفحة فى هـذه القطعة هى ظهر ص ١٦٠ كما قدمت ، ولا يوجد بها إلا سـطر واحد فيه ما يلى : « ممن صحب الشـيوخ الجمال وكما يظنـه طائفة من الشيوخ الجمال ، ولهم مع ذلك أحـوال نفسانية » . و بعد ذلك يوجد بياض فى الصفحة كلها فيها عدا ختم الوقفية الذى أشرت إليه من قبل .

والعبارة التي توجد في هـذه الصفحة تقابل السطر الأول من ص ٢٠٣ من الحزء الثالث على هامش « منهاج السنة » .

ومن ذلك نتبين أن هذه القطعة تقابل كل صفحات جزئى طبعة مطبعة السنة المحمدية ، كما تقابل الطبعة التي على هامش « منهاج السسنة » فى الأجزاء الثلاثة فيما عدا ٥٧ صفحة من الجزء الثالث .

ونلاحظ أن هذه القطعة يوجد فيها سقط بعد ظهر ص ١٣٠ يقابل ما يقرب من أربعين صفحة من صفحات طبعة السنة المحمدية (٢٢٢/٢ - ٢٦٠)، ويستمر المخطوط بعد ذلك مقابلا لطبعة السنة المحمدية ، فنجد أن آخر صفحة في الجزء الثاني تقابل ظهر ص ١٣١ من المخطوط كما تقابل ٣/٣٦ ( بولاق ) .

وتستمر المقابلة بين طبعة بولاق والمخطوطة فمشلا ١٥١/٣ ( بولاق ) تقابل ظهر ص ١٤٦، ٣/٣ وتقابل ظ ١٦٠ كما قدمت .

أما القطعة الثانية فهى تبدأ بأول ص ١٥١ وفى السطر الأول منها نجد ما يلى: « الوجه الرابع والأربعون أن يقال : العقليات التى يقال إنها أصل السمع وأنها معارضة له ليست مما يتوقف العلم بصحة السمع عليها ... الخ » .

وفى أعلى الصفحة من اليساركتب ما يلى : الحامس عشر ، وتحتها : أول القطعة الثانية .

وتقابل هـذه الصفحة ص ١٢٩ من مخطوطة دبلن وتستمر المقابلة بين المخطوطتين حتى نهـاية مخطوطة دبلن فنجد مشـلا ص ١٧٧ (استانبول) تقـابل ص ١٥٠ (دبلن) ، ص ٢٦٥ (استانبول) تقابل ظهـر ص ٢٦٥ (دبلن) ، وتنتهى مخطوطة دبلن في ظهر ص ٢٦٨ وهي تقابل ظهر ص ٢٦٢ (استانبول) .

وتبدأ المقابلة بعد ذلك بين مخطوطة استانبول ومخطوطة التيمورية ال إلى الصفحة الأولى من التيمورية التى تلى آخر صفحة مو معضوطة دبلن تقابل آخر ظهر ص ٢٩٢ (استانبول) تقابل ١٠٩ ظهر ص ٢٩٢ (استانبول) تقابل ١٠٩ (تيمورية) ، ص ٣١٢ (س) تقابل ص ١١٩ (ت) ، ص ٣١٥ (س) تقابل ص ١٢٦ (ت) ، ص ١٢٦ تيمورية ، ص ١٢٦ (ت) ، ثم يوجد سقط كبير في (س) يقابل ص ١٢٦ - ١٦٤ تيمورية ، ثم تستمر المقابلة فنجد ص ٣١٨ (س) تقابل ص ١٧٠ (ت) ، ص ٣٢٩ (س) تقابل ص ١٧٠ (ت) ، ص ٣٢٩ (س) تقابل ص ١٩٨ (ت) ، الى أن نجد أن آخر سطر في ظهر ص ٣٣٠ (س) تقابل ص ١٩٤ (ت) ، إلى أن نجد أن آخر سطر في ظهر ص ٣٣٠ (استانبول) فيه ما يلى : « ... لزم أن يكون ما ليس ... » وهذا يقابل السطرين الثامن والتاسع من ص ١٩٨ (تيمورية) ،

ونجد أن الصفحات الأخيرة من المخطوطة قد كتبت بخط غالف لحط المخطوط الأصلى، وهي تقابل صفحات من الجنزء الأول ، وذلك أن الصفحات (ظ ٣٣١ – ظ ٣٣٨) تقابل آخر ص ٥٠ – ٧٧ من الجنزء الأول (ط ، السنة المحمدية) وهذه الصفحات تقابل تقريبا التخريجة التي توجد مقابلة لأول ص ٥٥ إلى منتصف ص ٧٧ ط ( السنة المحمدية ) .

وفي هامش الصفحة التي تقابل ٢٣٧/١ (ط. السنة المحمدية )كتبت عبارة آخر المجلد الأول من (كلمة غير واضحة كأنها : نجز) خمسة .

ويبدو أن نسخة (س) كانت تقع فى خمسة مجلدات آخرها هو عبـــارة : « ... كما أخبر الله تعالى عنهم بقوله تعـــالى : ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا مُكَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [ سورة الملك: ١٠ ] وهذا مبسوط فى موضع آخر » .

ثانيا - مخطوطا مكتبة آصافية (حيدر آباد) = ص

المخطوط الأول يحمل رقم ١٦٣ كلام، وكتب على الصفحة الأولى منه عنوان المخاب كما يلي :

« هذا فسطاط الإنصاف والعدل في درء تمارض العقل والنقل تصنيف تق الدين أبى العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحرائي ، وفي الصفحة التالية (ظهر الصفحة الأولى) كتب في يمين الصفحة العبارات الآتية داخل مربعات .

داخله نمــبر ۳۳۹۶ فن نمــبرت ۳۱۱ کتاب نمــبر

وتبدأ الصفحة الأولى من الكتاب بالعبارات التالية (التي تقابل أول الكتاب): «بسم الله الرحمن الرحم، استعين (كذا )، الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا » .

وأما الصفحة الأخيرة ( ظهر ص ٢٠٦ ) فتنتهى بالعبارات التالية :

« والقول بجواز التسلسل يبطل القول بامتناع التسلسل فثبت بطلان قولهم على التقديرين » .

ونلاحظ أن هذه العبارة تقابل آخر ص ٢١٨ من ج ٢ (ط · السنة المحمدية ) وآخر صفحة (ص ٢٦٢ ) من ج ٢ ( طبعة بولاق ) ·

و بعد ذلك نجد العبارة التالية: « نجز الجزء الأول بعون الله، والحمد لله، يتلوه في الجزء الثاني قال الرازي: البرهان الثاني: كل جسم متناهى.

فرغ منه ناقله ثالث عشر شهر ذى القعدة الحـرام سنة ١٣٠٥ . والحــد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم على سيد المرسلين و إمام المتقين مجـــد وآله وصحبه أجمعين ، اللهم آمين » .

ويوجد في مقابل السطر الأخير من الكتاب إلى اليسار عبارة :

« بلغ مقابلة على الأصل بحسب الطاقة والحمد لله وحده »

وفى أسفل الكلام الذي تضمن الحمد لله والصلاة على رسوله يوجد إلى جهة اليمين ختم المكتبة ، وإلى يساره توجد أرقام كتبت في جدول كما يلى :

داخله نمــبر ۳۳۲۶

فن نمـبرت ٣١١

کتاب نمــبر

وهي نفس البيانات التي سبق ورودها .

وأما عدد أوراق المخطوط فهو ٢٠٦ ورقة ، ومقىاس الصفحات بحسب بيانات المكتبة  $1 \times 1 \times 1$  بوصة أى ٢٥  $\times 10$  سم ، ومسطرة الصفحات ٢٢ سطرا، وعدد الكلمات في السطور حوالي ١٣ كلمة في كل سطر، وخط الكتاب معتاد منقوط واضح .

وليس في هذا الجزء مايشير إلى اسم الناسخ . وتوجد بعض تعليقات بهوامش بعض الصفحات كما في ص ٣٠ ، ص ٣٣ ، و يوجد خــتم المكتبة على الهامش الأيسر من بعض صفحات الكتاب .

أما الجزء الثانى من الكتاب فيحمل رقم ١٦٤ كلام . وفي أعلى الصفحة الأولى منه كتب ما يلي:

« أول ما وجدت من الجـزء الثانى من كتاب العقل والنقل لشيخ الإسلام ، نادرة العصر ، وقـريع الدهر ، تتى الدير أبى العباس أحمد بن تيميـة رحمه الله تعـالى » .

و بجوار هـذه العبارة إلى اليسار يوجد خـتم مطموس ، وتحته يبدأ الكلام في هذا الجزء كما يلي :

« فالصواب في قوله صلى الله عليه وسلم: واستحللتم فروجهن بكلمة الله، أنها كلمته التي تكلم بها . وكل كلام تكلم الله به سبحانه مخبرا ... الخ » .

وقد بحثت عما يقابل هذا الكلام في المطبوع فلم أجد له مقابلا ، وبعد مدة اهتديت إلى أن الصفحات الخمس الأولى من هذه المخطوطة تقابل صفحات من مخطوطة دبلن (منتصف ظهر ص ١٥٥ إلى السطر الأول في ص ١٥٧) . وتنتهى هذه الصفحات الخمس بهذه العبارة : « وتاهوا عن حقائقها ولم يخلصوا منها إلى شفى » . ( في مخطوطة دبلن : إلى شفاء ) ، وبعد ذلك يوجد بياض في الصفحة بمقدار خمسة سطور .

أما الصفحة السادسة ( ظهر ص ٣ ) فتبدأ بالعبارات التاليــة : " أزليــا أن لا يكون موجودا فإذا كان وجود الجملة موقوفا على وجود أبعاضها ... "

وهذا السطر ومايليه يقابل السطر٢٦من هامش ص٤٦ من ح٣ ( من كتاب الموافقة على هامش منهاج السنة ) وما يليه . وتستمر المقابلة بعد ذلك بين الجيزء الثانى من مخطوطة آصفية وطبعة بولاق (ح٣) فنجد أن ص ٢٨ (آصفية ) تقابل ٣ / ١٢٥ (بولاق) ، ص ٤٠ (آصفية ) تقابل ٣ / ١٢٥ (بولاق) ، ص ١٩٥ (آصفية ) تقابل ٣ / ٢٤٦ (بولاق) ، وتستمر المقابلة بعد ذلك بين الجزء الشانى من مخطوط الآصفية وهامش الجيزء الرابع من طبعة بولاق فنجد أن ص ١٣٤ (آصفية ) تقابل ٤ / ١٥٠ ، ونلاحظ هنا وجود مواضع نقص متماثلة تماما في كل من المخطوطة والمطبوعة ،

وكذلك الأمر في آخر صفحة من صفحات المخطوطة وهي ص ١٦٣ ( آصفية ) وتقابل ٢٨٠/٤ ( بولاق ) وآخر العبارات في كل منهما هي: « ... وهذا الإيجاب مستلزم لمشيئته وقدرته لا مناف لذلك ، بل هو سبحانه يخلق ما يشاء ويختار، فهو فاعل لما يشاؤه إذا شاءه، وهو موجب له بمشيئته وقدرته » .

وتحت هــذا السطر إلى جهة اليسار في المخطوطة توجد عبارة : « بلغ مقابلة وتصحيحا بحسب الطاقة ولله الحمد والمنة » .

أما في المطبوعة فتوجد عبارة زائدة هي : « والله تعالى أعلم ، وصلى الله علىسيدنا مجمد وعلى آله وصمبه وسلم »

و يوجد فى ظهر الصفحة الأخيرة من المخطوطة السطور التالية: « نجز الجزء الأول من كتاب بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول، تأليف الإمام العلامة ، شيخ الإسلام تق الدين أحمد بن تيمية ، قدّس الله سره، ورضى عنه، آمين ، ونقل من نسخة منقولة من نسخة ذكر ناقلها أنها صحيحة بخط بعض تلامذة المصنف ، وذكر أنها قرئت على المصنف مرتين، وعلى النسخة المذكورة

هوامش ملحقة بخـط المصنف رضى الله عنه . ووقع الفراغ من رقم هذه النسخة عشية الاثنين المبـارك ثالث عشر ذى الفعدة الحـرام سنة ه ١٣٠٥ (في الأصل : ١٣٥ ) والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا محمد ، وعلى آله وصحبه وسلم تسليا » .

وتحت هذا الكلام يوجد ختم مكتبة آصفية بحيدر آباد وتحته البيانات التي سبق ورودها وهي : داخله نمبر ٣٣٦٥

> فن نمبر ت ۳۱۱ کتاب نمبر

وفى أعلى الصفحة إلى اليسار كتب بخط يميسل إلى أعلى : « يتلوه الوجه التاسع عشر » .

و إلى يمين الكتابة الموجودة في هـذه الصفحة كتبت كلمة بخـط غير واضح كأنها : يصفر .

مما سبق يتضح أن عدد أوراق الجزء الثانى ١٦٣ ورقة ، وقد رقمت أكثر الصفحات بأرقام عربيمة في أعلاها من جهمة اليسار ( وجموه الصفحات دون ظهمورها ) .

وجاء فى بيانات المكتبة أن مقاس الصفحات هو مشل مقاس صفحات الحسرء الأول ١٠ × ٧ بوصة ( ٢٥ × ١٠٥ سم ) ، ومسطرة الصفحات ما بين ٢١ إلى ٢٥ سطرا .

وخط النسخة مشابه لخط الجزء الأول وهو خط معتاد واضم .

ومما يلفت النظر أن النسيخ انتهى فى الجيزئين فى يوم واحد هو يوم ١٣ من ذى القعدة سنة ١٣٠٥، مما يحمل على الظن بأن الناسخ كان ينسخ من الجزئين فى نفس الوقت بحيث أنهى النسخ فى كليهما فى يوم واحد .

#### ثالثا - مخطوطا مكتبة طلعت (دار الكتب المصرية) = ط

رقم هذا الكتاب في بطافات دار الكتب هو مكتبة طلعت فن علم الكلام رقم ٥٠٨ ٠

وهذان المخطوطان يتشابهان إلى حد كبير مع مخطوطى مكتبة آصفية مما يرجح أنهما نقلا عنهما .

أما الجنزء الأول فقد كتب في أعلى الصفحة الأولى منه رقم ٢٧٩ بقلم أزرق اللون وتحتها مباشرة ٢٠١٨ كلام ٢ – ٣، وأعلى ذلك كتب رقم ١٦ ولكن عليه شطب . ثم كتب في وسط الصفحة إلى اليسار رقم ١ وتحته خط بلون أحمر . أما ظهر هذه الصفحة فلا توجد به كتابة . وفي الركن الأيسر من الصفحة التالية كتب رقم ٢٤ . وكتب عنوان الكتاب داخل شكل مثلث مقلوب بلونين من المداد أسود وأحمر كما يلي :

المجلد الأول من كتاب درء تمارض العقل والنقل ، تأليف الشيخ الإمام ، الحبر البحر الهام ، الآية الظاهرة ، والحجة الباهرة ، فحر الحفاظ ، وفارس المعانى والألف ظ ، الناسك الزاهد ، شيخ الإسلام ، وقدوة الأعلام ، تق الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني ، قدس الله روحه ، ونور ضريحه » .

وأسفل ذلك إلى جهة اليسار كتب رقم الكتاب كما يلى : علم الكلام طلعت مرابع

ويبدأ الكتاب في الصفحة التالية ( ظهر ص ١ ) كما يلي :

« بسم الله الرحمن الرحيم و به نستمين . الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ... الخ » .

وينتهى المجلد الأول فى ظهر ص ١٨٧ بنفس نهاية الجزء الأول من مخطوط آصفية :

« ... والقول بجواز التساسل يبطل القول بامتناع التسلسل فثبت بطلان قولهم على التقديرين » ،

و بعد ذلك كتب: « نجــز الجزء الأول بعون الله يتلوه في الجزء الشاني : قال الرازي : البرهان الثاني : كل جسم متناهي » .

وهي نفس نهاية ح ١ آصفية .

وفى أسفل الصفحة فى الهامش الأيمن كتب: « بلغ مقابلة على أصله المنقول منه بعون الله تعمالى والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم » وتوجد بعدد ذلك ثلاث صفحات بيضاء وفى الصفحة الأخيرة مر الكتاب كتبت بعض بيانات المكتبة كما يلى : عدد أوراقه ١٨٧ مسطرتها ٣٣ ، وكلمة : روجع ، وتحتها إمضاءان .

وعدد ورقات المخطوط ۱۸۷ ورقة وكتبت بخط نسخ معتاد واضح بحبر أسود . ومقاس الصفحات ۱۷ × ۲۳ سم وتشغل الكتابة مساحة ۱۱ × ۱۹ سم . وتوجد في هوامش بعض الصفحات تعليقات بخيط الناسخ ، كما توجد بلاغات (عبارة : بلغ مطالعة ) كما في ظهر ص ١٦ ، وفي نهاية كل صفحة توجد كلسة هي مفتاح الصفحة التالية لها ، وتوجد بعض العناوين في هوامش بعض الصفحات ، ورقمت وجوه العسفحات فقط بقلم «كوبيا» وكتبت «الوجوه» أو «الفصول» في وسط السطور بحروف أكبر بحبر أحمر اللون .

فى أعلى الصفحة الأولى كتب بقلم أزرق اللون رقم ٢٨٠ و إلى جانبه كتب بالحبر عبارة: « الحمد لله وحده » والى اليساركتب: رقم ١٣٠ . وتحت ذلك: رقم ٢٠٠ . وكتب بعد ذلك بالحبر ما يلى:

« أول ما وجدنا من المجلد الثانى من كتاب العقل والنقل ، لشيخ الإسلام ، علم الزهاد ، نادرة العصر ، تتى الدين أحمد بن عبدالحليم بن تيمية ، قدس الله روحه ، ونور ضريحه ، آمين » . وكتب تحت هذه العبارات بقلم رصاص « علم الكلام » وتحت ذلك بالحبر : علم الكلام طلعت وتحتها بقلم أزرق رقم : ٢٩٦٥ . وتحت ذلك بالحبر : علم الكلام طلعت

وتبدأ الصفحة الأولى من الكتاب مثل الصفحة الأولى من ح ٢ آصفية تماما : « فالصواب في قوله صلى الله عليه وسلم : واستحللتم فروجهن بكلمة الله... الخ » . و ينتهى الكتاب أيضا نفس نهاية مخطوط الآصفية :

« ... فهو فاعل لما يشاؤه إذا شاءه ، وهــو موجب له بمشيئته وقدرته ، يتلوه الوجه التاسع عشر » .

وكتب بعد ذلك بحبر لونه أسبود فوق سطور حمراً « نجز الجميز، الثانى من كتاب بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول ، تأليف شيخ الإسلام ،

الإمام العلامة، تتى الدين أحمد بن تيمية، رضى الله عنه، ونقل من نقلت من صحة (كذا) نسخة صحيحة بخط بعض تلامذة المصنف، ذكر كاتبها أنها قرئت على المصنف مرتين، وعلى النسخة المذكورة هوامش ملحقة بخط المصنف شيخ الإسلام رضى الله عنه، ووقع الفراغ من رقم هذه النسخة بعون الله وتأييده، عشية الاثنين عاشر جمادى الأولى سنة ١٣٢٢ بقلم البائس الفقير، ذى الإساءة والتقصير، عبد الله بن مجمد بن عبد الله بن ناصر، غفر الله له ولوالديه و لجميع المسلمين، وصلى الله على عهد وآله وصحبه وسلم ».

وعلى هامش الصفحة الأخيرة من المخطوط كتبت هذه العبارة: « بلغ مقابلة وتصحيحا على أصله المتقول منه فصح إن شاء الله، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم. تحريره ١٣٣ ش سنة ١٣٧٧ ». وفي ظهر هذه الصفحة ( وهي آخر صسفحات المكتاب) كتب في أسفل الصفحة : ورقة وتحتها ١٤٩ و بعدها : مسطرة وتحتها ٢٤٩ و بعدها : مسطرة وتحتها ٢٢ ثم كتب كلمة « سلامه » و بجانبها روجع الكتاب .

وخط هذا الجزء هو نفس خط الجزء الأول ، وهـو خط معتاد نسـخ واضح بالحبر الأسود ، ومقاس الصفحات وعدد السطور والكلمات هـو نفس ما نجده في الجزء الأول من الكتاب .

# رابعا ــ مخطوطا مكتبة رامبور ( بالهند ) = ر

الحزء الأول من هذين المخطوطين يحمل رقم ١٥٧٠ وجاء فى بيانات المكتبة : كتاب العقل والنقل — المجلد الأول .

مصنف : ابن تيميسة الحراني المتوفى ٧٢٨ ه .

ريان: مربى ، فن الردود نمير ١٥٧٠

ثم يوجد رقم 35 وتحتــه كتب اسم الكتاب بحــروف لاتينية هــكذا : Kitabul 'Aquli wan-Naql وتحت ذلك رقم 1570

أما الصفحة الأولى من المصورة ففى أعلاها كتب رقم ٢١٦ وتحته : الجـزء الأول من كتاب العقل والنقل .

وتحت ذلك إلى اليسار كتبت عبارة بالفارسية : مزيد معرفت نواب مرزاخان ٢ فرورى سنة ١٨٨٢ م .

وترجمة ذلك بالعربية : لمزيد معرفة النواب مرزاخان ٦ فبراير سنة ١٨٨٢م.

وظُهر هــذه الصفحة بيضاء . وفي يسار الصــفحة التالية يوجد رقــم ٢١٦

وتحته خــط ثم رقم ۸۳٦ه وتحت ذلك كلمة موجودات هكذا : ٢١٦\_ ٥٨٣٦

موجودات

وفى ظهر هذه الصفحة يوجد نص سؤال موجه إلى ابن يتميسة والجواب عليه كما يلى :

«سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى عمن يعتقد الجهة هل هو مبتدع أو كافـــر ؟

الجواب: أما من يعتقد الجهة فإن كان يعتقد أن الله في داخل المخلوقات، وتحويه المصنوعات، وتحصره السهاوات، أو يكون بعض المخلوقات فوقه و بعضها تحته، فهذا مبتدع ضال.

وكذلك أيضا إن كان يعتقد أن الله يفتقر إلى شيء يحمله إلى العرش أو غيره فهو أيضا مبتدع ضال .

وكذلك إن جعـل صفات الله مثل صفات المخلوقين فيقول : استواء كنزول (كذا) المخلوق ، أو نزول كنزول المخلوق ونحو ذلك ، فهذا مبتدع ضال .

فإن الكتاب والسنة مع العقل دلت على أن الله لا تماثله المخلوقات في شيء من الأشياء ، ودلت على أن الله عنى عن كل شيء ، ودلت على أن الله مباين لمخلوقاته عال عليها .

و إن كان يعتقد أن الحالق تعـالى بائن عن المخلوقات ، وأنه فوق سماواته على عرشه بائن من مخلوقاته ، فإنه ليس في مخلوقاته شيء من ذاته ، ولا في ذاته شيء من مخلوقاته ؛ وأن الله غني عن العرش وعن كل ماسواه لا يفتقر إلى شيء من المخلوقات ، بل هو مع استوائه على عرشه يحمل العرش وحملة العرش بقدرته، ولا يمثل اســـتواء الله باستواء المخلوقين ، بل يثبت لله ما أثبتـــه لنفسه من الأسماء والصفات، وينفي عنه مماثلة المخلوقات، ويعلم أن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صــفاته ولا في أفعاله ؛ فهــذا مصيب في اعتقاده ، موافق لسلف الأمة . وأئمتها ، فإن مذهبهم أنهــم يصفون الله بمــا وصف به نفسه و بمــا وصــفه به رسوله، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل، فيعلمون أن الله بكل شيء عليم ، وعلى كل شيء قدير ، وأنه خلق السهاوات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العــرش ، وأنه كلم موسى تكليما ، وتجلي للجبل فجعله دكا هشـما، ويعلمون أن الله ليس كمثله شيء في جميـع ما وصف به نفسه، وينزهون الله عن صفات النقص والعيب، ويثبتون له صفات الكمال، ويعلمون أنه ليس له كفوا أحد في شيء من صفات الكمال .

قال نعيم بن حماد الخزاعى : من شبه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد صفات الكمال فقد كفر، وليس ما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيها، والله أعلم.

قال أبو عمر بن عبد البر رحمه الله : أهل السنة يجمعون على الإقرار بالصفات كلها الواردة فى الكتاب والسنة والإيمان بها، وحملها على الحقيقية لا على الحجاز إلا أنهم لا يكيفون ولا يجدون فيه صفة محصورة .

انتهی کلامه » .

وبعد هذه الرسالة يوجد بياض في باقي الصفحة .

أما الصفحة التالية فكتب في أعلاها : « وجدت مكتو با على ظهر هــذا الكتاب ما لفظه » .

وتحت ذلك كتب في أول السطر ما يلي :

«وجدت مكتوبا على ظهر ترجمة المصنف شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله لتلميذه الحافظ شمس الدين ابن عبد الهادى ما صورته:

بسم الله الرحمن الرحيم :

من أصغر العباد عبد الله بن حامد إلى الشيخ الإمام العالم العامل ، وقدوة الأفاضل والمحاف ، المحامى عن دين الله ، والذاب عن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والمعتصم بحبل الله ، الشيخ المكرم المبجل أبى عبد الله ، أسبغ الله عليه نعمه ، وأيد بإصابة الصواب لسانه وقلمه ، وجمع له بين السعادتين ، ورفع درجته في الدارين بمنه ورحمته .

<sup>(</sup>١) هذه الرسالة نسرت في مجوع فتارى شيخ الاسلام ٥/٢٦٣ – ٢٦٣ .

السلام عليكم ورحمة الله و بركاته . أما بعد ، فإنى أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو، ثم وافاني كتابك وأنا إليك بالأشواق، ولم أزل مسائلا ومستخبرا الصادر والوارد الأنباء ، طاب مسموعها ، وسر ماسير منها . وما تأخر كتابي عنك هــذه المدة مللا ولا خللا بالمودة، ولا تهاونا بحقوق الإخاء، حاشا لله أن يشوب الأخوة فى الله جفاء، ولا أزال أتعلل بعد وفاة الشيخ الإمام ــــ إمام الدنيا رضى الله عنه ــــ الاسترواح إلى أخبار تلامذته و إخوانه وأقاربه وعشيرته والخصيصين به ، كما في نفسي من المحبة الضرورية التي لا يدفعها شيء، على الخصوص لما اطلعت على مباحثه واستدلالاته التي تزلزل أركان المبطلين ، ولايثبت في ميادينها سفسطة المتفلسفين ، ولايقف في حلباتها أقدام المبتـدعين من المتكلمين . وكنت قبل وقوفى على مباحث إمام الدنيا ــ رضى الله عنه ــ قد طالعت مصنفات المتقدمين، ووقفت على مقالات من المتأخرين من أهل الإسلام، فرأيت منها الزخارف والأباطيل والشكوكات التي يأنف المسلم الضعيف في الإسلام أن تخطر بباله ، فضلا عن القوى في الدين ، فكان يتعب قلبي ويحــزنني ما يصير إليه الأعاظم من المقالات السخيفة والآراء الضعيفة ، التي لا يعتقــد جوازها آحاد الأمة ، وكنت أفتش على السنة الحضة في مصنفات المتكلمين من أصحاب الإمام أحمد رحمه الله على الحصوص، لاشتهارهم بالتمسك بمنصوصات إمامهم فيأصول العقائد، فلا أجد عندهم ما يكفي، وكنت أراهم يتناقضون إذ يؤصلون أصولا يلزم فيها ضد مايعتقدون، أو يعتقدون خلاف مقتضي أدلتهم ، فإذا جمعت بين أقاويل المعتزله والأشسعرية وحنابلة بغداد وكرامية خراسان ، أرى أن إجماع هؤلاء المتكلمين في المسألة الواحدة على ما يخالف الدليل العقل والنقلي ، فيسوؤنى ذلك وأظل أحزن حزنا لا يعــلم كنهه

<sup>(</sup>١) ف الأصل : وأضل .

إلا الله ، حتى قاسيت من مكابدة هــذه الأمور شيئا عظما لا أســتطيع شرح أيسره، وكنت ألتجئ إلى الله سبحانه وتعالى وأتضرع إليه، وأهرب إلى ظواهر النصوص، وألق المعقولات المتباينة والتأويلات المصنوعة فتنبو الفطرة عن قبولها، ثم تشبثت فطرتي بالحق الصريح في أمهات المسائــل ، غير متجاسرة على التصريح بالمجاهرة قولا وتصمما للعقد حيث لا أراه مأثورا عن الأثمية وقدماء السلف، إلى أن قدّرالله سبحانه وقوع مصنف الشيخ الإمام – إمام الدين – في يدى، قبيل واقعته الأخيره بقليل ، فوجدت فيه ما بهرني من موافقة فطرتي لمــا فيه ، وعزو الحق إلى أثمـة السنة وسالف الأمة ، مع مطابقه العقول والنقول ، فبهت لذلك سروراً بالحـق ، وفرحاً يوجود الضالة التي ليس لفقــدها عوض ، فصارت محبة هذا الرجل ــ رحمه الله ــ محبة ضرورية تقصر عن شرح أقلها العبارة ولو أطنبت، ولما عزمت على المهاجرة إلى لقيه وصلني خبر اعتقاله ، وأصابني لذلك المقم المقعد. ولما حججت سنة ثمان وعشرين صممت العسزم على السفر إلى دمشق لأتوصل إلى ملاقاته ببذل مهما أمكن من النفس والمسال للتفرأ يج عنه ، فوافاني خبر وفاته رحمه الله تعالى ــ مع الرجوع إلى العراق، قبيل وصولى الكوفة ، وجدت عليه ما لا يجــده الأخ على شــقيقه ، واستغفر الله ، بل ولا الوالد الناكل على ولده ، وما دخل على قلبي من الحزن لموت أحد من الولد والأقارب والإخوان كما وجدته عليهـــرحمه الله تعالىــ ولا تخيلته قط في نفسي ولا تمثلته في قلمي، إلا و يتجدد لي حزن جديد كأنه محدثه ، ووالله ماكتبتها إلا وأدمعي تتساقط عند ذكره أسفا على فراقه وعدم ملاقاته ، فإنا لله و إنا إليه راجعون، فلا حول ولا قوه إلا بالله العلم. العظم . وما شرحت هــذه النبذه من محبــة الشيخ رحمه الله تعالى إلا ليتحقق بعدى عن الملل الموهوم ، لكن لما سبق الوعد الكريم منكم بإنقاذ فهرست

مصنفات الشيخ رضي الله عنه ، وتأخر ذلك عني ، اعتقدت أن الإضراب عن ذلك نوع تقية ، أو لعذر لا يسمني السؤال عنه ، فسكت عن الطلب خشية أن يلحق أحدا ضرر — والعياذ بالله – بسببي، لماكان قد اشتهر من تلك الأحوال، فإن أ نعمتم بشيء من مصنفات الشيخ - رحمه الله تعالى - كانت لكم الحسنة عند الله تعالى علينا بذلك ، فما أشبه كلام هذا الرجل بالتبر الخالص المصفى . وقد يقع ف كلام غيره من الشُبه والغش والشبه المدلس بالتبر ما لا يخفى على طالب الحــق بحرص وعدم هوى، ولا أزال أتعجب من المنتسبين الى حب الإنصاف في البحث، المبرزين على أهــل التقليد (١) المعقولات التي يزعمون أن مستندهم الأعظم الصريح منها ، كيف يباينون ما أوضحه الحــق وكشف عن قناعه ؟ وقد كان المباينين له من المنتسبين إلى العسلم الطالبين للحسق الصريح الذى أعياهم وجدانه يحال قوم ذبحهم العطش والظمأ في بعض المفازات، فين أشرفوا على التلف لمع لهم شطكالفرات أو دجلة أوكالنيل؛ فعند معاينتهم لذلك اعتقدوه سرابا لا شرابا، فولوا عنــه مدبرين ، وتقطعت أعناقهم عطشا وظمأً ، فالحكم لله العلى الكبير . وما أرسلنا الكتب المقابلة من الطرفين ففيه تعسف، وتمهدون العذر في الإطناب. فهذا الذى ذكرته من حالى مع الشيخ كالقطرة من البحر، و إن أنعمتم بالسلام على أصحاب الشيخ وأفار به -- كبيرهم وصغيرهم -- كان ذلك مضافا إلى سابق إنعامكم، والسلام عليكم ورحمة الله و بركاثه ، وأنتم فى أمان الله ورعايته ، والحمد لله وحده ، وصلى الله على سيدنا مجمد وعلى آله وصحبه وسلم . هذا آخر الرسالة .

<sup>(</sup>١) بياض بالأصل ولعل الصواب " ،ن أصحاب المعقولات " .

قال الناقل: والظاهر أن الكتاب الذي ذكرصاحب الرسالة أنه وقع في يده هو هذا الكتاب الذي هو العقل والنقل، والله سبحانه وتعمالي أعلم،

وفي صفحة العنوان كتب ما يلي :

« هذا فسطاط الإنصاف والعدل ، في درء تعارض العقل والنقل ، تصنيف الآية الظاهرة ، والحجـة الباهرة ، ماشـطة العصر ، بل نادرة الدهر ، شـيخ الإسلام ، بحر العلوم ، وصدر القروم ، الناسك العابد الزاهد ، تتى الدين أبى العباس أحـد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيميـة الحرانى ، قدس الله روحه ، ونور ضريحه ، آمين » .

وأما الصفحة الأولى من المخطوط (ص ١) فتبدأ بنفس بداية النسخ الأخرى: « بسم الله الرحمن الرحيم ، و به أستعين .

الحمد لله ، نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونتوب إليه ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ... الح » .

ويستمر الكتاب مقابلا للطبوع حتى آخر صفحة وكتب في أعلاها ٣٣٦ صفحة ( وهذا يعنى أن عدد أوراق المخطوط ١٦٨ ورقة ) وتنتهى هذه الصفحة بنفس نهاية ح ١ من مخطوط العت ، وهو يقابل آخر ح ٢ ( ط . بولاق ) ، ٢١٨/٢ ( ط . السنة المحدية ) :

« ... والقول بجوار التسلسل يبطل القسول بامتناع التسلسل ، فثبت بطلان قولهم على التقديرين » .

<sup>(</sup>۱) في « لسان العرب » مادة : « قرم » : « والقرم من الرجال: السبد المعظم ... و إنما هو بالراء أي المقد في المعرفة وتجارب الأمور » •

و بعد ذلك كتبت العبارات التالية على شكل مثلث مقلوب الرأس:

دد نجز الجزء الأول بعون الله ، يتلوه في الجزء الثاني : قال الرازي : البرهان الثاني : كل جسم متناهي .

فرغت منه ۲۲ من شهر جمادی الأولى سنة ۱۳۳، والحمد لله رب العالمین ، وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وسلم تسليما كثيرا دائما ، آمين » . وعلى يمين هذه العبارات يوجد ختم مطموس للكتبة .

ولا توجد إشارة إلى اسم الناسخ ، أما تاريخ النسخ فإن الرقم المكتوب يمكن أن يقرأ ١٣٣٠ أو ١٣٠٣ أو ١٠٣٣ .

فإذا لاحظنا أن هــذا الكتاب تملكه نواب مرزاخان سنة ١٨٨٢ م استبعدنا أن يكون تاريخ النسخ هو ١٣٣٠ أو ١٣٠٣ و رجحنا أن يكونالتاريخ هو ١٠٣٣ ه.

ولم تصلني من المكتبة بيانات عن مقاس صفحات المخطوط ، أما مسطرة الصفحات فهو ٢٥ سطرا وعدد الكلمات حوالي ١٣ كلمة في كل سطر .

وخط المخطوط - كما في المصورة - خط نسخ واضح ، وبعــد آخر ســطر في ظهور الصفحات كتبت كلمات هي مفاتيح للصفحات التي تليها .

ولا توجد أرقام للصفحات ، وتوجد بعض العناوين في هوامش الصفحات كما توجد بعض التعليقات .

أما المخطوط الشانى فى رامبور فيحمل رقم ١٥٦٩ ، وقد راسلت الأستاذ آرشى أمين مكتبة رامبور ( مكتبة رازا Raza برامبور ) أكثر من مرة بشان هذين المخطوطين ، وكتب يصف لى هذا المخطوط الشانى قائلا إن أو راقه غير

مرتبة وغير مرقمة ولا يوجد ما يدل على ترتيبها ، و إن كان يظن أنها تقابل الجزئين الثانى والتالث من الكتاب في حين أن المخطوط الأول يقابل الجزئين الأول والثانى منه إلى نهاية ما طبع على هامش « منهاج السنة » .

والواقع أن هذا الجزء الثانى – مع أهميته القصوى – كان كما ذكر لى الأستاذ آرشى غير مرتب مطلقا، بل يمكن أن يوصف بأنه أوراق متناثرة جمعت بغير نظام، وعلى الصفحة الأولى من المصورة كتب عنوان الكتاب في أعلى الصفحة بحسروف لانينية ، وفي منتصف الصفحة كتب : « رضا لا تبريرى رام بور » وتحتها : «كتاب : بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول » وتحتها : « مصنف : تق الدين أبو العباس أحمد بن عبد الله بن تيميسة الحواني المتوفى سنة ٧٢٨ ه . »

وتحت ذلك: « ربان: عربی – فر الردود – نمسبر ۱۵۹۹ » . وق أعلى الصفحة التي الصفحة التي الصفحة التي الصفحة التي العبا: « نمسبر ۱۲۹۲ » وتحت ذلك « كتاب العقائد قلمي » وعلى يمسين ذلك « تمسبر ۲۷۲ » وعلى اليسار « كلام عربي » .

أما الصفحة الأولى من المخطوط فتبدأ بعبارة : « و إن كان فى ذلك استحالة لطينها من الماء والهواء والتراب، لكن خلق الحيوان والنبات والمعدن من العناصر ليس هو من جنس استحالة هذه المولدات بعضها إلى بعض ... الله » .

وعلى يسار هذه العبارات فى الهامش كتب ما يلى : ٢٥٥ مم ١٩٥٥ مرجودات موجودات

وآخر عبارات هذه الصفحة « ... وهذا من أعظم ضلال هؤلاء حيث عمدوا إلى ما هو من أعظم آيات الرب الدالة الشاهدة » .

وفى أسفل هامش العسفحة الأيسر يوجد ختم للكتبـة ولكنه غير واضح في المصورة ، وقد تكرر هذا الختم في صفحات أخرى وهو أكثر وضوحا فيها .

وتبدأ الصفحة التالية كما يل: «بوجوده وقدرته ومشيئته وعلمه وحكمته...الخ» . ومن هذا يتضح أنها التالية في الترتيب للصفحة السابقة . وبعد منتصف الصفحة نجد ما يلي: «الوجه العشرون ( وفي الهامش إشارة إلى كلمة « الحادي و » أي الوجه الحادي والعشرون ) : أن يقال معارضة أقوال الأنبياء بآراء الرجال وتقديم ذلك عليها ... الخ » .

إلى أن نصل إلى ظهر ص ١٣٤ وهي آخر صفحة في هذا الجزء فنجد في آخرها العبارات التالية: « ... إذ ليس في الخارج مشترك، بل كل شيء فهو نفسه ليس مشاركا لغيره في شيء فيكون مخالفا له إذا جعل الاختلاف قسيم الاشتراك، وأما الاختلاف الذي، هو قسيم التشابه فهذا قد يكون في الخارج » .

وعلى هامش هذه العبارات ظهر جزء من ختم المكتبة .

وفي أعلى الصفحة كتب: صفحة ٢٦٦ بخط مخالف لخط الناسخ.

وخط هذه النسخة مخالف لخط الجزء الأول من المخطوط وهو خط نسخ واضح، ومسطرة الصفحات ٢٣ سطرا أو ٢٤ سطرا وعدد كلمات كل سطر حوالى ١٣ كلمة ، ولم يصلني من المكتبة بيانات عن مقاس الصفحات أو غير ذلك .

وعدد ورقات هذا الجزء هو ١٣٤ ورقة .

وقد عانيت الكثير حتى تمكنت من ترتيب ورقات هــذا المخطوط. وقد بدأت أولا بملاحظة تسلسل معانى الكلام، ثم وجدت بعض الصــفحات التي تقابل صفحات فى آخر المطبوع على هامش منهاج السنة، وصفحات أحرى تقابل بعض الصفحات فى مخطوط دبلن ، وهكذا استمر الأمر مدة طويلة - لا أكون مغاليا إن قلت إنها استمرت شهورا - حتى تمكنت من ترتيب أكثر الصفحات على وجه التقريب ،

ثم تبينت أن غطوطة مختصر الهكارى تقابل أكثر هذه الصدفحات فقابلت بينها وبين المخطوط حتى وصلت إلى الترتيب المطلوب .

والمخطوط ينقسم إلى جزء يقابل صفحات من آخر الجزء الرابع (ط. بولاق) وهذا الجزء عبارة عن ٥١ صفحة تقابل الصفحة ص ٣٧ من الجزء الرابع وتستمر الصفحات إلى نهاية الجزء ص ٢٨٠ مع وجود سقط فيها .

والقسم الثانى هو القسم الذى يلى الحزء المطبوع، وهو أهم قسم لأنه ينفسرد هنا ولا توجد معه نسسخة أخرى وهو مؤلف من ١٧٥ صسفحة يوجد فيها بعض السقط، ولا يكمله سوى صفحات من مختصر الهكاري كما سنبين فيما بعد .

وأهمية هذا القسم أنه يستغرق الوجوه من ٢٠ إلى ٤٣ ( من وجوه رد ان تيمية على قانون التأويل ) .

والقسم الثالث هو القسم الذي يقابل أول مخطوطة دبلن وتوجد منه ٣٥ صفحة تبدأ مع أول صفحات دبلن وتنتهى مع ص ٤٢ مع وجود سقط فيها .

### خامسا – مخطوط دبلن = د ٠

يوجد هـذا المخطوط في مكتبه شستربيتي Chester Beatty بدبان بأيرلندا ورقمه ٣٥١٠ . وفي بيانات فهرست المكتبة أن عنوانه هو الجمع بين العقل والنقل Al Jam'a Bayna Al 'Aql wal Naql وأنه الحزء التالث من الكتاب وأن تاريخ نسخه ٧٣٧ .

والصفحة الأولى من المصورة كتب عليها بالانجليزية: مكتبة أيرلندا القومية ــ قسم التصوير الفوتوغرافي ــ وتحتها: شستربيتي ــ مخطوط رقم ٣٥١٠٠

وتحت ذلك خط مقسم إلى ست بوصات وتحته خط مقسم إلى ست سنيمترات .

والصفحة التاليسة كتب في أعلاها بالانجلسيزية : A Chester Beatty و بجوارها رقم 3510 داخل دائرة و بعدها في طرف الصفحة الأيمن 510 .

وفي ثلث الصفحة الأخير كتب 268 folios أي ٢٦٨ ورقة .

وفى أسفل الصفحة من اليساركتب رقم 614 وعليه شطب •

وأما الصفحة الأولى من المخطوط ففى أعلاها من جهة اليساركتب رقم 1 ( ونلاحظ أن الترقيم يستمرحتى ص 5 لوجوه الصفحات مع عدم ترقيم ظهورها ثم يوجد رقم بعدكل ه و رقات أى رقم 10 ثم 15 وهكذا ).

وتبدأ الصفحة كما يلى :

"أن يخالف ذلك، وهذا ينتفع به كل من آمن بالرسول. الثالث أن نبين أن المعقول الصريح يوافق ما جاءت به الرسل ... الخ ".

وقد رقمت الصفحات 267 و 268، ونجد أن الصفحة الأخيرة هي ظهر ص وقد رقمت الصفحات 267 و 268، ونجد أن الصفحة الأخيرة هي ظهر ص ٢٦٨ وآخرها : "... فليس في دينهم الصحيح لا ما يخالف صحيح المنقول ، ولا يتناقص صحيح المنقول وصريح المعقول ،

والمقصود هنا أن المكن لا يترجح إلا بمرجح، وأن هذا متفق عليه بين العقلاء، والله أعلم " وبعد ذلك توجد دائرة علامة على نهاية الكلام ، وكتب بجوارها بخط صغير : بلغ مقابلة .

و إلى يسار ذلك كتب على شكل مثلث مقلوب تقريبا ما يلي :

ود آخر المجلد الثالث من الجمع بين العقل والنقل تأليف شيخنا الإمام أبى العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية رحمه الله و رضى عنه .

كتبه الفقير إلى ربه القدير، يوسف بن عبد الله بن مجمد بن يوسف المقدسي، وذلك في ثالث عشر من شهر القعدة سنة سبع وثلاثين وسبعائة بمدرسة ابن المنجا الصدر، داخل دمشق المحروسة".

والصفحة التالية بيضاء لايوجد فيها غيررقم 614 ، داخل دائرة .

وكتب المخطوط بخط نسخ واضح ليس مضبوطا بالشكل، قليل النقط ومتصل تقل فيه الفواصل أو أوائل السطور، ومسطرة الصفحات ٢٣ سطرا وفي كل سطر حدوالي ١٥ كلمة ، ولا توجد في نهاية الصفحات كلمات هي بمثابه مفاتيح للصفحات التي تليها ، ولا توجد تعليقات في هوامش الكتاب .

وقد تبينت من مقابلة هذا المخطوط على مخطوطة الهكارى وجـود سقط بعد ص ٢٥ ولكنه سقط قصير وسوف أتمه من مختصر الهكارى بإذن الله .

وسبق أن ذكرت أن مخطوطة استانبول تقابل مخطوطة دبلن من ص ١٢٩ إلى آخرصفحة فيها ( دبلن ) وهي ظهر ص ٢٦٨ .

<sup>(</sup>۱) هو جمال الدين أبو الحجاج يوسف بن عبد الله بن العفيف محسد بن يوسف بن عبد المنهم بن نعمة بن سلطان بن سرور المقدسي ثم الدمشق الحنيل ، الإمام العالم الفامل العابد ، ولد سنة ١٩٩٦ و توفى سنة ٤٥٧ ، تنامذ عليه ابن كثير وابن رجب ، انظر ترجمته في : شذرات الذهب ١٧٩/٦ ؛ الدر رالكامنة ٤٥٧ ،

<sup>(</sup>٢) وقد نقرأ : ثالث عشرين ٠

أما ما قبل ذلك فلا توجد نسخة أخرى تقابله اللهم إلا الصفحات الموجودة فى الجزء الثانى من مخطوط رامبور، وهى – كما ذكرت – ٣٥ صفحة من ص ١ إلى ص ٤٢ ( مع وجود سقط يتخللها ) .

#### سادسا \_ مخطوط التيمورية \_ ت

هذا المخطوط هو تتمـة المخطوط السابق ، كتبه نفس الناسخ . وقد حصلت على صورة منه أرسلت إلى في انجاترا سنة ١٩٥٧ أثناء إعدادي رسالة الدكتوراة .

والمخطوط ورد ذكرَه في فهرس الخزانة التيمورية ٤ / ٢٩ كما يلي :

و الجمع بين العقل والنقل للإمام أحمد بن تيمية، الموجود منه الجزء الرابع .

جزء 1 - مجلد 1 - خط vm " ورقم المخطوط ١٨٢ ·

وفى أعلى الصفحة الأولى من المخطوط جهة اليمين كتب رقم ٥٠٠ ، وفى جهة اليسار إلى أسفل قليلا كتب : ١٨٢ عقائد .

وأمام هذه العبارة فى وسط الصفحة كتب بحبر أحمر: ١٩ ه، وأسفل منها قليلا كتب بحبر أحمر: « ستة (كذا) وعشرون كراسة » وتحت ذلك قليلا كتب بقلم كو بيا: "الرابع من العقل والنقل" وتحتها بكو بيا: تم تصوير.

وفي الثلث الأخير من الصفحة إلى جهة اليسار كتب ما يلي :

وه الحمد لله ، الملك لله وحده لاشريك له "

وتحت ذلك كتبت عبارة يمكن أن تقرأ هكذا:

كتبه الفقير محمد هبة الله عفي عنه

وتكررت نفس العبارة الأخيرة إلى جهة اليمين وكتب إلى جوارها بخط ماثل: من لم يبت والدين يصدع قلبه .

وأما الصفحات الثلاث التالية فبيضاء ولا يوجد في ظهر الصفحة الأخيرة منها سوى أثر حبر انطبع من عبارة : عقائد تيمو رية ، في الصفحة التالية .

وأما هـذه الصفحة التالية فنى أعلاها كتب: فقه تيمورية وعلى كلمة فقــه شطب وفوقها كلمة عقائد، وتحت ذلك يوجد خط كتب تحته رقم ١٨٢.

و إلى يمين ذلك كتب: من كتب مجد بن مجمد الحنبلى ، وفوق هذه العبارة كتب سنة ١٩٥٤ (وقد تكون ٩٠٤).

> و إلى يسار الصفحة كتب ما يمكن أن يقرأ : من كتب فتح ألله . وتحت عبارة عقائد تيمو رية توجد عبارة ضرواضحة قد تقرأ :

> > قنية عيسي

وكتب تحت ذلك عنوان الكتاب كما يلي :

" المجلد الرابع من كتاب الجمع بين العقل والنقل " ثم كتبت السطور التالية تحت العنوان :

" تصنيف الشيخ الإمام ، العالم العلّمة ، الحافظ القدوة ، الكامل الربانى ، حجة الإسلام ، مفتى الشام ، بقية السلف ، عمدة الخلف ، شيخ العصر ، فريد الدهر ، ناصر الشريعة ، قامع البدع الشنيعة ، علّمة العلماء ، وارث علوم الأنبياء ، حجة الله على العباد ، راد أهل الزيغ والعناد ، بركة المسلمين ، القائم ببيان الحسق ونصر الدين ، آخر المجتمدين ، تق الدين أبى العباس أحد بن الإمام

المالم العلّمة مفتى المسلمين شهاب الدين أبى الفتح عبد الحليم بن الإمام العالم العالم العالم العلمة المحقق الحجة شيخ الإسلام ركن الشريعة مجد الدين أبى البركات عبدالسلام ابن عبد الله بن الحضر بن محمد بن على بن عبد الله الحسرانى المضربن محمد بن على بن عبد الله الحسرانى مما الله بن الحضر بن محمد بن على بن عبد الله الحسرانى مما الله وكرمه ما الله دوحه الطاهرة، وأحيا ذكره ومآثره، بمنه وكرمه مه الدمشق الحنبلى، قدّ س الله دوحه الطاهرة، وأحيا ذكره ومآثره، بمنه وكرمه مه المعالمة المعا

ولايوجد في الصفحة بعد ذلك سوى ختم المكتبة التيمورية الذي يظهر تحت هذه العبارات وكتب فيه :

وقف أحمد بن إسماعيل بن محمد تيمو ر بمصر ٩٠٢ ( لعلها ١٩٠٢ ) ــ ١٣٢٠.

وأما الصفحة الأولى من المخطوط (ص ٢ حسب ترقيم المكتبة ) فأولها : « بسم الله الرحمن الرحيم . رب يسر وأعن ، يا أرحم الراحمين .

فصل: ثم إن الرازى مع سلوكه المسلك المتقدم ذكر أن هذه المقدمة ــ أعنى أن المكن لا يترجج أحد طرفيه على الآخر إلا بمرجج ... الخ ، .

وأما الصفحة الأخيرة فهى ص ٢٢٥ (حسب ترقيم المكتبة) وتنتهى بالعبارات التالية : « ... و إن كان هو لم يستعن بأولئك ابتداء، لكن الله يسرما فيه الهدى والنصر لعباده المؤمنين ، وكفى بربك هاديا ونصيرا .

وهذا آخر الكتاب ، والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على محمد وآله وسلم تسلماكثيراً » .

وتحت ذلك على شكل مثلث مقلوب الرأس:

« فرغ من نسخه العبد الفقير إلى رحمة ربه القدير، يوسف بن عبدالله بن مجمد ابن يوسف بن عبد المنعم بن نعمة بن سلطان بن سرور المقدسي يوم السبت أذان العصر ( و بعسدها حوالي السلات كلمات محسوة ) المن عشر المحرم، سنة ثمان

وثلاثين وسبمائة (و بعدها عبارة قد تقرأ : ببستان الأعز ، أو : بنيسان الأغر) رحم الله كاتبه ، ولمن قرأ فيسه ودعا له بالمغفرة (في الأصل : بالمغرفة) ولجميسع المسلمين ، وصلى الله على النبي محمد وآله » .

و إلى يمين ذلك كتبت العبارات التالية على شكل مثلث رأسه إلى أعلى :

« بلغ مقابلة بحسب الإمكان على نسخة قو بلت على أصل المصنف رضى الله عنه
وهى المنقول منها ، وتكلت مقابلة جميع الكتاب بحمد الله وعونه بعد أذان العصر ،
يوم السبت ثامن عشر المحرم سنة ثمان وثلاثين وسبعائة ، أحسن الله خاتمتها
في خير وعافيه ، بمنه وكرمه ، وكان ذلك بالمكان الذي فرغ من نسخه فيه » .

وكتب تحت ذلك بخط يشمه الخط الذى كتب به عنوان الكتاب العبارات التي تحت العنوان ما يل :

«أنهى جميع هذا الكتاب نظرًا من أوله إلى آحره (بعدها كلمة غير واضحة ولعلها: وكان ) ذلك فى مجالس عديدة، وأزمان مديدة، مطالعة تحقيق، و بحث وتدقيق، كان آخرها فى أواخر شعبان المبارك من شهور سنة خمسين وسبعائه ( و بعد ذلك ماقد يقرأ : قال وكتبه ) عبد العزيز بن يحبى بن عبد المنعم بن محمد ( و بعد ذلك كلمات غير واضحة كأنها : مدروع الملك (؟) نفعه الله بالصلم ، وزينه بالتق والحلم » .

والمخطوط \_ كاذكرت \_ كتبه نفس ناسخ مخطوط دبلن و بنفس الحط، ومسطرة صفحاته أيضا ٢٣ سطرا، وعدد كلمات كل سطر حوالى ١٥ كلمة ، وخط المخطوط خط معتاد واضح تقل فيه النقط وغير مضبوط بالشكل ، والكلام فيه متصل ، ولاتوجد هوامش أو تعليقات تقريبا ، وتوجد مواضع بلاغات (كما

فى ص ٨٨، ٨٨) وتوجد علامة × على هامش بعض الصفحات (كما فى ٨٩، ٨٥) ويبدو أنها كتبت بخط حديث. ولا توجد كامات فى نهاية الصفحات.

وسبق أن ذكرت أن مخطوط استانبول يقابل هـذا المخطوط من أوله حتى ص١٩٨، فيا عداصفحات ناقصة من مخطوط استانبول تقابل صفحات ١٦٢ – ١٦٤ (تيمـورية)، أما بعـد ص ١٩٨ فـلا توجد نسخة أخرى غير نسخة التيمورية ، والصفحات مرقمة بأرقام حديثة بالكوبيا (في جميع الصفحات) ويوجد ترقيم بحبر أسود في كل كراسة بأرقام أفرب إلى الأرقام الهندية، وتوجد كلمات هي مفاتيح للصفحات التالية في آخر كل كراسة ،

## سابعا – مخطوطة دِمشق = ش

كنت قد رأيت هذا المخطوط فى دەشق سنة ١٩٥٥ وكان يملكه الأستاذ أحمد عبيد صاحب مكتبة عبيد بدمشق وقد تكرم بإطلاعى عليه ، وسجلت حينذاك بعض البيانات الضروريه عنه .

ولما شرعت في تحقيق هذا الجزء الأول رأيت أن أحصل على صورة من هذه النسخة ، فأرسلت إلى دمشق أسأل عنه ، فتبينت أن الأستاذ عبيد باعه ، ولم أتمكن من معرفة المشترى إلا بعد مدة طويلة ، وهو المكتب الإسلامى للطباعة والنشر . وكتبت دار الكتب إلى المكتب الإسلامى بدمشق المحصول على ميكروفيلم من المخطوط ، وتفضل المكتب مشكورًا بإهداء دار الكتب نسخة الميكروفيلم المطلوب .

وفى اللوحة الأولى من الميكروفيلم، وفى النصف الأسفل من الصفحة، وجدت بيانات مطبوعة على الآلة الكاتبة كتبت بواسطة المكتب الإسلامى للطباعة والنشر، وهي كما يلى :

كتاب: موافقة صريح المقول لصحيح المنقول المخطوطات

المؤلف: ابن تيمية وفاته: ٧٢٨

الفن: عقائد قياس ٢٩ × ١٨ الصفحات: ٣٩٢ الورقات: ١٩٧

الكراسات: -

الناسخ: \_\_ تاريخ النسخ: \_\_ تاريخ التأليف: \_\_

أوله : ج ٣ ص ٩٣ الأولى ﴿ آخره يتلوه الوجه التاسع عشر ( مطبوع

ج ۲۹۷ الفتی ج ٤ ص ۲۹۷ )

الرقم : ١٥٤ عير منقـ وط غالبا

الرقم المتسلسل ٢٣٤٧ نوادر

المكتب الإسلامي للطباعة والنشر

أما النصف الأعلى مر اللوحة فظهرت فيه الصفحة الأولى من المخطوط وفي أعلاها من جهة اليساركتب ما يلي :

أحمد من مجمد و بعــدها كلمة كأنها : النجا .

ويبدأ السطر التالى بكلمة كأنها: الحل، و بعدها: بمدرسة أبي عمر في الصالحية.

وأمام هذا السطر من جهة اليساركتيت عبارات غير ظاهرة بالمصورة يمكن أن تفرأ هكذا: الحمد لله تعالى .

هذا الكتاب عند الفقير إلى لطف الله تعالى الخفى، عبده رمضان بن موسى المطيع الحنفى، غفر الله تعالى له ولوالديه ولجميع المسلمين أجمعين .

وفي أسفل الصفحة من جهة اليمين كتب ما يلي :

الثانى من موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول. وتوجد تحت ذلك عبارات لا تقرأ ، ظهر منها :

العلامة ... بن تيمية

وفى أسفل الصفحة من جهة اليسار توجد كتابة غير واضحه يمكن أن تقرأ : ملك العبد الفقير محمد ... الألوى .

ورجحت أن تكون الكلمة الأخيرة هي الآلوسي .

وقد رجعت إلى الأعلام للزركلي فوجدته ذكر ثلاثة من أسرة الآلوسي ليس فيهم من يسمى بمحمد ، ولكني وجدت كتابا للأستاذ عباس العزاوى المحامى هو : « ذكرى أبي الثناء الآلوسي " أورد في آخره أسماء أسرة الآلوسي ، ومنهم محمد فؤاد ، وهو ابن أحمد شاكر وحفيد السيد أبي الثناء شهاب الدين محمود الآلوسي .

كما أن بيريزف مقالة «الآلوسى» فى دائرة المعارف الإسلامية ذكر من أسرة الآلوسى محمد حامد ، وقد توف سنة ١٢٩٠ ه/١٨٧٣ م .

فلمل المقصود أحدهما ، والكلمة التي تظهر في المصورة بين محمد ، الآلوسي محمد ، الآلوسي محمد ، الآلوسي محمد ، المرابع أنه هو المقصود .

<sup>(</sup>۱) أشهرأ فلام أسرة الآلوسي في « الأعلام » هم : محمود بن عبسه الله المتوفى سنة ١٢٧٠ ، وتعمود أسكري المتوفى ونعان بن محمود المتوفى سسنة ١٣١٧ ، وتعمود شسكري المتوفى سنة ١٣٤٠ - الأعلام ١٨/١ .

<sup>(</sup>٢) ص ٥٥، ط . شركة التجارة والطباعة ، بغداد ، ١٩٥٨/١٣٧٧ .

<sup>(</sup>٣) الطبعة الجديدة (كتاب الشعب).

 <sup>(</sup>٤) وسماه الأستاذ العزارى: السيد حامد .

والميكروفيلم ينقسم إلى خمس قطع تبدأ الأولى بالصفحة التي وصفتها وتنتهى هذه القطعة ص٧٥ ( ترقيم المكتبة ) والعبارة الأخيرة فيها هى: «وهل هذا إلا مجرد مقالة لفظية مع فرط التباين في المصنى ، وهل يقول عاقل: إن الموجود الواجب بنفسه ... » وهي تقابل السطر الأول والثاني ١٨٧/٣ ( بولاق ) .

وتبدأ القطعة الثانية من الفيلم بصفحة ٩٨ وأولها : «والموجود الذي وجب بغيره إذا لم يحتج إلى معدوم فالمعدوم الذي لم يجب بنفسه ولا بغيره ... » •

وتنتهى هذه القطعة ص ١٨١ وآخرها : « و إنما تنازع في ذلك نفاة الأسماء وهم النفاة من الجهمية والباطنية فلا يسمونه ...» وهذه العبارات الأخيرة لا توجد في المطبوعة ولكن أول ص ١٨١ من المخطوط يقابل السطر السادس من هامش ص ٢٣٦ ( ج٣) من المطبوع ، ويبدأ بهذه العبارات « ... الكلية وهو المطلوب وإن افتقر إلى الأول لزم الدور القبل ٠٠ »

وتستمر المقابلة مع هامش ص ٢٣٦ حتى عبارة « . . لا يوجب إمكان ذلك في الخارج » و بعدها بياض في المطبوع يوجد في مقابله كلام في المخطوط ببدأ من الثلث الأخير من ص ١٨١ و يستمر إلى آخرها ، ويستمر السقط بعد ذلك بمقدار صفحة ونصف ( من صفحات المخطوط ) ويتصل الكلام الساقط بالكلام الموجود بعد البياض كما يل « . . وحينئذ فما ذكر من التقديرات الذهنية لا دليل فيها لمم ، فإذا كان قد علم أنه لابد من موجود بنفسه ... » وهذا الكلام يوجد في منتصف ص ١٨٣ من المخطوط .

ويبدو أن مصور الميكروفيلم أخطأ فصور صور ١٤ صفحة بعــد صفحة ١٨٢ (قابلت منها حتى ١٩٤٠) في أول القطعة الرابعة، ثم ترك هذه القطعة ، و بدأ القطعة الثالثة بأول ص ١٨٨ (من المخطوط) (ولكنها مرقمة في المصورة برقم ١٩٠) وأول عبارة فيها هي « به لا يضرفإن السؤال قائم ...» وهكذا تستمر صفحات القطعة الثالثة مقابلة لصفحات المطبوعة وتنتهى عند ص ٢٤٩ وآخر عبارة فيها هي : « وربما فهم أو أوهم في العرف استحالات كالأمراض والغموم والأحزان ونحوها إذا قيل فلان حدث به حادث ، وكثير منهم يعبر بالأحداث عن . . » .

وهذه العبارة توجد في سطور ٤ ــ ٨ من هامش ص ١٨ ج ٤ ( بولاق ).

أما القطعة الرابعة فتبدأ كما ذكرنا بالصفحات التي صورت خطا في غير مكانها ( ١٤ صفحة ) ثم يوجد بياض بالفيلم و بعده تبدأ ص ٢٥٠ ( تقابل ١٨/٤ ) بالعبارة التالية « المعاصى والذنوب ونحو ذلك ... »

وتستمر صفحات الميكروفيلم مقابلة لصفحات المطبوعة حتى تنتهى هـــذه القطعة عند ص ٣٢٣ ( من المخطوط ) وآخرها هذه العبارات « و إذا كان مركبا فهل هو جزآن أوستة أجزاء أو ثمانيسة أجزاء أو ستة عشر » وهذا الكلام يقابل السطور الأولى من هامش ص ١٢٦ ج ٤ ( بولاق ) .

وتبدأ القطعة الحامسة من حيث انتهت الرابعة وتستمر صفحاتها مقابلة لصفحات المطبوعة حتى تنتهى في ص ٣٩٢ ( من المخطوط) ويقابل أولها ص ٢٦٤ ج ٤ ( بولاق ) و ينتهى آخرها بهذه العبارات : « وتبين بهدا أن من لا يصدق بحدوث الأجسام فلا يقدر على إقامة الدليل على أن الأول ليس بجسم » وهذه تقابل ص ٢٦٧ - ٤ ( بولاق ) .

و بعد هذه العبارات كتب ما بلي :

« نجز الحـزء الثانى من كتاب موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول تأليف شيخ الإسلام الإمام العلامة تتى الدين أحمد بن تيمية رضى الله عنه .

يتلوه الوجه التاسع عشر » •

وتوجد بعد ذلك صفحة كتبت فيها نفس بيانات المكتبة الموجودة فى أول المصدورة .

وكتب فى النصف الأسفل من الصفحة بخط رقعة بيانات من المكتب الإسلامي عن تاريخ التصوير واسم المصور .

وكتب المخطوط بخط معتاد واضح جيد قليل النقط وغير مضبوط بالمشكل؛ وصفحات المخطوط مرقمة بأرقام حديثة في كل الصفحات ، ومسطرة الصفحات (حسب مطرا، في كل سطر منها حوالى عشر كلمات ، ومقاس الصفحات (حسب بيانات المكتبة ) ٢٦ × ١٨ سم ٠

ولا توجد كلمات في آخر الصفحات ما عدا الصفحات الأولى من المخطوط، ولا توجد تعليقات أو عناوين في هوامش الصفحات، وتوجد في المخطوط زيادات على المطبوعة في بعض الصفحات ففي ص ٢٧٧ ج٣ يوجد بياض بالأصل بعد عبارة « فإن كان الأول لزم أن ٠٠٠ » ( سطر ٢٧ من الهامش) و بعده عبارة « المقدمة الثانية فهو وجوب تناهى الحوادث ٠٠٠٠ »

ومكان هذا السقط موجود في الصفحات ٢٢٨ – ٢٣٦ (من المخطوط) . وعلى العكس يوجد كلام ساقط من المخطوط في عدة مواضع .

ثامنا \_ مختصر الهكارى = ه

هذا المختصر موجـود بدار الكنب برقم ٨١٧ توحيد . والورقه الأولى من المخطوط بيضاء ، وتايها ورقة قديمة تبدو فيها آثار بلل وتعفن وتآكل .

وكتب في أعلى الصفحة ما يلي :

عموميه ٤٧٢١٩

خصوصية ٨١٧ توحيد

وكتب رقم ١ في ركن الصفحة الأيسر بحبر أسود

وفى السطر التالى كتب ما يلى :

«وقفت على تفسير لسورة الفاتحة قيل إنه تأليف الإمام فخر الدين الرازى ، وها أنا أنقل منه مواضع . قال: إن فرق الضلالة . . . » . ويستمر الكلام وكثير منه غير واضح إلى آخر الصفحة ، وتحته ختم الكتبخانه الحديوية المصرية .

وفى ظهر هذه الصفحة يستمركلام الصفحة الأولى وأوله :

« فى تخليق العصيتين المجوفتين الملتقيتين على موضع واحد . . . . »

و بعد ذلك توجد خمسة سطور ثم يَبدأ السطر السادس بهذه العبارات :

« قال ابن تيمية رحمه الله فى فتاويه الماردانية : فمن كان من المؤمنين مجتهدا فى طلب الحق وأخطأ فإن الله يغفر له خطأه . . . ».

وكتب في السطر الأخير من هــذه الصفحة ما يلي : « . . . و يحب العاقل عند الشهوات و يحب الشجيع ولو على الحيات » .

وأما الصفحة الأولى من الورقة الثانية فكتب فى ركنها الأيسر بخط حديث رقم ٢٠٠

وكتب فى ركن الصفحة الأيمين بخط موازِلهامش الصفحة : « لمحمد بن أحمد خطيب داريًا عفا الله عنهما وصفح بفضله ورحمته » .

وكتب في وسط السطر الأول: « هذا المجلد ملك كاتب هذه الأحرف أحمد ابن الحال الحنبلي »

#### وكتب بخط كبير تحت ذلك:

« هذا مختصر من كتاب درء تعارض العقل والنقل الذي ألفه الإمام العلامة ، الحبر المحقق المطلع ، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيميه رحمه الله . اختصره كاتبه مجمد بن عبد الله بن أحمد الهكاري الشافعي المقيم بالصلت ، وذلك لما رأيت فيه من النقول الكثيرة الفريبة من كلام الفلاسهة المتقدمين والمتأخرين ، ومن كلام الأصوليين ، ومن الاستدلال بالقرآن والسنة ، وأقوال الصحابة والسلف والأئمة والمحدثين وغير ذلك .

وبالجملة فهو جامع فى فنه لأقوال المذكورين، وللكتب الغريبة التي لم يوجد النقل عنها إلا فيه و اختصرته ولم أحذف من مقاصده شيئا . والنسخة المنقول منها فى ست مجلدات ، وبعضها بخط المصنف ابن تيميه ، وهى نسخة صحيحة ، وقصدت بذلك الاطلاع على ما فيه من نقول غريبة عن علماء وكتب لا يكاد الطالب يظفر ببعضها ، وأنا أسال الله تعالى أن يغفر لنا و يعفو عنا بمنه وكرمه ، وحسبنا الله ونعم الوكيل .

وجاء هذا المختصر في مجلدين ، هذا الأول منهما ، والحمد لله وحده » .

ويبدأ الكتاب في ظهر هذه الصفحة كما يلي :

« بسم الله الرحمن الرحيم وب لطفك دائما

الحمد لله رب العالمين ، وأشهد أن لا إلا الله وأشهد أن عجدا عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا ، وحسبنا الله ونعم الوكيل .

#### والمقـــل ٠٠٠٠٠ »

<sup>(</sup>۱) محمد بن عبداً فدين أحمد الهكاري ثم الصلتى ، بدرالدين القاضى الشافعى ، ولد بعد الثلاثين ونشأ بالصلت في مشرق الأردن ، ولى قضاء بلده ثم القسدس وآخر ماولى حمص ومات بها فى شهر رجب سنة ٧٨٦ ه . وله « مختصر مبدان الفرسان » لمحمد بن خلف الغزى ، أ نظر تر حمته فى : الدرر الكامنة ٤ / ٥٠ - ٨٦ كشف الغلون ، ع ٢٩١٦ ، الأعلام ٧ / ١١٤ .

وتنتهى الورقة الأخيرة من هـذا الجزء بهـذه العبارات « . . . والمشهورات إما من الواجبات و إما من التأديبات الصلاحية وما تتطابق عليها الشرائع الإلهية ، و إما خلقيات وانفعاليات ، و إما استقرائيات ، وهى إما بحسب الإطلاق وإما بحسب صناعة » .

وكتب بعد ذلك :

« آخر المجلد الأول من المنتق من كتاب درء تعارض العقل والنقل للشيخ الإمام العسلامة الأوحد المجتهد أبى العباس تتى الدين أحسد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية رضى الله عنه ، انتقاء لنفسه معلقه محمد بن عبد الله المكارى الشافعى ، وكان الفراغ من هذا الانتقاء فى العشر الأول من جمادى الآخرة سنة ثلاث وسبعين وسبعائه ببلد الصلت ، والحمدقة وحده ، وصلاته على سيدنا عهد وصحبه وسلامه » .

وكتب في الركن الأيمن في أسفل الصفحة :

« يتلوه قال ابن تيمية : قات : ليس هذا موضع بسط القول » .

وفي ظهر هذه الصفحة كتب ما يلي :

« فائدة وجدت من خط الشيخ تتى الدين ابن تيمية رضى الله عنه، وهى نظمه في ظهر مجلد شرح قواطع الأدلة للنيسا بورى :

يا منطق اليونان ما أفسده \* وعن طريق الحق ما أبعده

ولسهيـــل الغي ما أطلبـــه \* وعن سبيل الرشــد ما أهريه

وبقضايا الإفك ما أحذقه \* وفي خلاف الصدق ما أصدقه

وف قضاياه فما أكذبه \* وفي انتقاض الحكم ما أعجبه

وإن تقل ما فيه ما أظهــره \* ولصريح العقــل ما أذهبه

<sup>(</sup>١) الشطر الأول من هذا البيت غير واضح بالأصل ، وكذا استظهرته .

وهـذا رحمه الله كتبه قديما في حال شبابه ، وأما في هذا الوقت فقسد كتب على المنطق مجلدات في رد قواعدهم في الحسد والبرهان والقياس وغير ذلك .

تم ما وجدته منقولا عنه ، ولله الحمد والمنة » .

وكتب بعد ذلك \_ بخط غالف لخط الهكارى \_ الأبيات السابقة إلى نها يتها .
وكتب بعد ذلك بخط « كو بيا » : ورقة ٣٢١ . وبجوارها ختم الكتبخانة الحديوية المصرية .

وكتب المخطوط بخط معتاد واضح بحبر أسود، والحط قليل النقط وغير مضبوط بالشكل، وتوجد في نهاية بعض الصفحات كامات هي مفاتيح الصفحات التالية، ومسطرة الصفحات مختلفة فيبلغ عدد السطور أحيانا ٢٠ سطرا ويصل أحيانا لله ٢٠ سطرا، وعدد كامات السطور حوالي ١٤ كلمة .

ومقاس صفحات الكتاب ٢٠ × ٢٠ سم ومقاس الكتابة ٢٢ × ١٥ سم و وتوجد تعليقات هامة في بعض هوامش الصفحات كما كتب في صفحة منها: « هذه الوجهة إلا ستة أسطر وكذلك الوجهة التي تليها بخط المصنف الشيخ تتي الدين ابن تيميهة على الحواشي وورقة مفردة وهـو علق جدا إلى الغاية فلذلك احتيج إلى تأمل ببعض مواضع ستراجع إن شاء الله تعالى » •

### تاسعا – رسالة « بيان خاتم النبيين = بيان » :

هذه الرسالة ضمن مجموعة رسائل تعمل رقم ٢٠٤ مجاميع تيمورية ، وهي مجموعة رسائل أكثرها لابن تيمية تبدأ بمسألة في النصوف أجاب عنها الشيخ عماد الدين الواسطى، وتليها في ظهر ص ٢ الرسالة القبرصية، وآخر رسالة فيها تبدأ ص٣٩٨ وتنتهى ص ٤٠٤ وهي فتوى لابن تيمية في تخطئة من يقول إن المرتضى كرم الله وجهه معصوم .

والرسالة التي اعتمدنا عليها هي الرسالة الرابعة ، وهي رسالة ألفها ابن تيمية في الديار المصرية (ما بين سنتي ٥٠٥ ـ ٧١٢) ردا على سؤال وجه إليه ، وقد أدرجها ابن تيميسة في أول كتابنا هـذا لا تصالها الوثيق بموضوعه ، وقد طبعت أكثر من طبعة ، ولكنني فضلت الرجوع إليها ، خاصة وهي تقابل أكثر من خمسين صفحة من صفحات طبعتنا هذه (ص ٢٥ — ٧٨) .

تبدأ الرسالة في ص ٨٥ من مجموع ٢٠٤ مجاميع تيمورية . وفي السطر الأول من هذه الصفحة كتب: «مسائل سئل عنها فلان تتضمن بيان خاتم النبيين لأصول الدين » . وفي أعلى الصفحة إلى اليسار توجد كلمة « أول » .

و إلى يسار هذا الكلام كتب بخط دقيق صغير عبارة : ﴿ نَقَلُهَا أَبِّنَ الْحُبِّ».

وكتب تحت الكلام السابق و بنفس الحبر الأسود : « وهذه قاعدة عظيمة جليلة مفيدة جدا وهي قابلة للنسخ ».

و بجانبها إلى اليساركتب : « وكاتبه إبراهيم بن محمد بن صالح » .

ويوجد تحت الكلام السابق ما يلى : « وفيــه الرد على من قال إن الصــلاة لا تجوز خلف إمام مالكي لشيخ الإسلام تتى الدين أيضا » .

وتبدأ الرسالة في الصفحة التالية ( ص ٨٦ ) وأولها :

« بسم الله الرحمن الرحيم . الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى .

مسائل سئل عنها سيدنا وشيخنا تتى الدين أحمدبن عبد الحليم بن تيمية، متع الله الإسلام والمسلمين سقائه :

إن قال قائل : هل يجوز الخوض .. الخ ».

والرسالة مسطرتها ١٧ سطرا في كل سطر حوالي ١١ كلمة .

والحط معتاد واضح قليــل النقط كتب بحبر أسود والنسخة فيها خروم قليــلة وهى كثيرة السقط فى كثير من المواضع .

ومقاس الصفحة فى الرسالة ١٣imes ١٨ سم ومقاس الكتابة ١١imes ١٥سم ٠

وتنتهى الرسالة ص ١٢٥ وآخر عبارة فيها هي :

... مع شعبة من حال أهل الأهواء » ·

وكتب بعد ذلك : « والله أعلم . آخر ما وجد بخط شيخ الإسلام في هذه المسألة ، والحمد لله رب العالمين » .

و إلى اليسار بمد ذلك كتب: « بلغ مقابلة ومطالعة بحمد الله وعونه ، كتبه على بن أحمد بن أحمد المقدسي » .

# عاشرا – المطبوعتان: بولاق = ق ، السنة المحمدية (م) .

طبع كتابنا لأول مرة على هامش كتاب « منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية » بالمطبعة الكبرى الأميرية ببولاق القاهرة ، سنة ١٣٢١ . أى قبل سبعين عاما تقريبا ، ويبدأ الجزء الأول منه بأول الكتاب وينتهى ( ص ٢٧٦ ) عند عبارة: «حصل المكون المخلوق عقب التكوين والتخليق لامع ذلك في الزمان ، فأين هذا القول من قولكم » .

و بداية ونهاية الجـزء الأول من (م) هي نفس بداية ونهاية الجزء الأول من (ق) (تتهي م في ص ٢٦٣) .

وأما الجزء الثانى فى المطبوعتين فيبدأ بعبارة : « فصل : ونحن ننبه على دلالة السمع على أفعال الله تعالى ... الخ »

و ينتهى الجزء الثانى مر... (ق) (ص ٢٦٢) بعبارة « ... والقول بجـواز التسلسل القول بامتناع التسلسل فثبت بطلان قولهم على التقديرين » .

وهذه النهاية هى نفس نهاية الجزء الأول فى النسخ المخطوطة: آصافية (ص)، طلعت (ط)، رامبور (ر).

ولذلك يمكننا القول أن ناشر هـذه الطبعة قسم الجزء الأول من الكتاب (حسب كثير من النسخ المخطوطة ) إلى قسمين .

أما الجزء الثانى من (م) فينتهى فى ص ٢٦٣ وهى تقابل ص ٦٩ من الجزء الثالث من طبعة بولاق .

ويبدأ الجزء الثالث من (ق) بعبارة : « قال الرازى : البرهان الثانى : كل جسم متناهى القدر ... الخ » .

وهى بداية الجزء الثانى فى المخطوطات: «ص» ، «ط» ، «ر» ، كما أشارت إلى ذلك نهاية الجزء الأول فيها ، إلا أن هذه النسخ الثلاث ضاعت منها أوراق في أول الجزء الثانى ، كما أشرت إلى ذلك من قبل .

أما نهاية الجزء الثالث من (ق) فهى نهاية القسم الأول (حسب تقسيم الناشر) من قسمى الجزء الثانى من الكتاب، وآخر عبارة فيه (ص ٢٧٨) «... وأنهم فهموا من حقائق الأمور ما لم يفهم هؤلاء الذين خالفوهم وقبلوا الحق و ردوا الباطل، والله أعلم ».

ويبدأ الحزء الرابع من (ق) بعبارة « فصل : و إذ قد عرف ما قاله الناس من جميع الطوائف فى مسألة الأفعال للاختيارية ... الخ » ( وهى تقابل ظهر صفحة ه و من الجزء الثانى من مخطوطة ص ) .

أما نهاية الخزء الرابع من بولاق فهى نفس نهاية الثانى من مخطوطى (ص)، (ط) وينتهى بهذه العبارة (ص ٢٨٠): « ... فهو فاعل لم يشاؤه إذا شاءه، وهو موجب له بمشيئته وقدرته، والله تعالى أعلم، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم » .

ونلاحظ وجودتشابه كبير بين المطبوعتين ، و إن كانت نسخة (م) تكمل النقص في (ق) في قليل من المواضع ، كما سيظهر للقارئ فيما بعد .

وقد ذكرت في مقدمة الجزء الأول من كتاب « منهاج السنة » ما جاء في آخر الجزء الرابع منه من كلام عن تاريخ نسخ الكتاب وعمن نسخت من أجله ، ونقلت ما ورد في آخره من تقاريظ .

أما كتابنا \_ المطبوع على هامش منهاج السنة \_ فلا توجد إشارة فى آخره إلى ناسخه أو تاريخ ، نسخه ولكن جاء فيه ما قد أشرت إلى بعضه فى مقدمة «منهاج السنة »، وساورد هنا منه ما يتصل بكتابنا، ففى ٢٩٩/٤ نجد هذه العبارة: «يقول طه بن مجود قطرية رئيس التصحيح بالمطبعة الكبرى الأميرية ، وبعد البسملة والحطبة: «أما بعد، فإن من فضل الله العميم ، على كل من هدى إلى صراط مستقيم ، طبع هذين الكتابين الحليلين ، اللذين هما لكل مسلم مسرة قلب، وقرة عين: الكتاب المسمى « منهاج السنة النبوية فى نقض كلام الشيعة والقدرية » و بهامشه الكتاب المسمى « بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول » كلاهما من مؤلفات الإمام الهمام ، شيخ مشايخ الإسلام ، أبى العباس أحمد بن عبد الحايم ابن تيمية الحراني الحنبلي رحمه الله » .

و بعد تقريظ المؤلف والكتابين قال السيد طه (ص٣٠٠٠): «هذا ولما كانت نسخ الكتابين نادرة، والحاجة إليهما شديدة، والرغبة فيهما زائدة أكيدة، نهض

<sup>(</sup>۱) انظر مقدمة « منهاج السنة » ص ۳۵ – ۵۰ (م) ، ۹۰ – ۱۱ (م) ،

بطبعهما حضرات الأماجد المحترمين الشيخ مصطفى البابى الحلبى وأخويه، جعل الله أعمالهم صالحة، وتجارتهم رابحة، وقد بذلنا في تصحيح كليهما المجهود، وقمنا فيه وقد الحمد المقام المحمود، على ما في نسخة الأصل من التحريف والسقم، التصحيف وطغيان القلم، وما جاء بها من الزيادة والنقصان، والبياض الذي ترك في الأصل فذهب بحسن البيان، وليس بيدنا ثانية تساعدنا عليها، ويكون رجوعنا إذا أشكل أمر الأولى إليها، بل هي واحدة على علاتها، آمنة من علاتها، وطالما عنانا تحريفها، وأنصبنا تصحيفها، لولا أن الله فرج الكرب، وسهل الصعب، فأصلحنا فيها مواطن كثيرة، بالرجوع إلى كتب الحديث والسير الشهيرة، ومواطن أصلحناها مما تكر إيراده في الكاب، وأخرى نبهنا عليها ليتحرى الواقف عليها الصواب» . في عمل ذكر السيد طه أن طبع الكاب كان بالمطبعة الكبرى الأميرية، في عهد ذكر السيد طه أن طبع الكاب كان بالمطبعة الكبرى الأميرية، في عهد الدولة الفخمية الحديوية العباسية . . في أواخر ذي القعدة الحرام عام ١٣٢٢ . وسبق أن أشدت بالجهد الذي بذله السيد طه في تصحيح كتاب « منهاج السية » وأشرت إلى رجوعه إلى أكثر من نسيخة في بعض المواضع من كتاب السيدة » وأشرت إلى رجوعه إلى أكثر من نسيخة في بعض المواضع من كتاب السيدة » وأشرت إلى رجوعه إلى أكثر من نسيخة في بعض المواضع من كتاب السيدة » وأشرت إلى رجوعه إلى أكثر من نسيخة في بعض المواضع من كتاب السيدة » وأشرت إلى رجوعه إلى أكثر من نسيخة في بعض المواضع من كتاب

أما كتابنا فلا توجد فيه إشارة من المصحح إلى وجود نسـخة أخرى عنده ، بل يتكلم دائمًا عن « الأصل » و « الناسخ » وعن وجود « بياض بالأصل » .

« منهاج السنة » كما نص هو على ذلك .

أما طبعة السنة المحمدية فعندى الطبعة الثانية منها ( ١٩٥١/١٣٧٠) بتحقيق الأستاذ الشيخ محمد محيى الدين عبد الحميد والأستاذ الشيخ محمد حامد الفق (رحمه الله) وهى بعنوان « موافقة صحيح المنقول لصريح المعقدول » ( وهو يخالف عندوان نسخة بولاق ) .

وجاء في صفحة غلاف الجزء الأول ما يلى : « هـذه الطبعة على نسخة خطية من ذخائر المكتبة المحمودية بالمدينة المنورة » . وقد دفعني ذلك إلى محاولة الحصول

على هـذه النسخة الحطية فاتصلت بفضيلة الأستاذ محمد محيى الدين عبد الحميد فذكر أنها عند ابن الشيخ حامد الفق رحمه الله، فحاولت الاتصال به مرات ولكن لم أتمكن من ذلك ، وقيل لى في مطبعة السنة المحمدية إنهم يبحثون عن النسخة .

وقد جعل الأستاذان المحققان الإضافات القليلة الموجودة في هذه النسخة زيادة عمَّا في نسخة (ق) بين قوسين معقوفين ، كما أشارا إلى أرقام الآيات والسور ، وأخرجا المكتاب في صورة جيدة ، مع دقة في الضبط والتصحيح ، ومع بعض التعليقات والملاحظات أحيانا ، وقد أفدت من كل ذلك بلا شك .

# منهـج التحقيق

لعمل القارئ قد لاحظ مما سبق أن كتاب « درء تعارض العقل والنقل » لا توجد منه نسخة كاملة ، بل طبع منه ما يقرب من الثلث ، في حين أن سائر الكتاب المخطوط لا يوجد في نسخة خطية واحدة ، بل يقع في أكثر من نسخة .

ولذلك لا يوجد من الكتاب نسخة واحدة يمكن أن تسمى النسخة و الأم " تكون مرجعا لنا دائما .

ولذلك فإنى أسلك هنا نفس المسلك الذى سلكته في تحقيق الجزئين الأول والشانى من كتاب « منهاج السنة » والمجموعة الأولى من « جامع الرسائل » ، وأساسه أن أثبت في النص ما يصح عندى ، وأن أشير في التعليقات إلى القراءة المرجوحة — في سائر النسخ — أو إلى الخطأ ،

<sup>(</sup>۱) انترزت فرصة زيارتى للدينة المنتورة أثناء تأدية فريضة الحج هـذا العام وبحثت عن النسخة الحطية التي أشار إليها الشيخ حامد الفق رحمه الله فى مكتبة المحمودية فلم أجدها وقيل لى إن الشيخ حامد رحمه الله المتعارها من المكتبة .

على أنى سـوف أفسم الكتاب حسب تقسيم النسخ الحطية التي عنــدى إلى أجزاء أربعة .

الجزء الأول ينتهى عند نهاية الجزء الثانى من طبعة بولاق وينقسم إلى قسمين: القسم الأول ينتهى عند نهاية الجسزء الأول من طبعتى بولاق والسنة المحمدية ، والقسم الثانى ينتهى مع نهاية الجزء الثانى من طبعة بولاق .

وأما الجزء الثانى من الكتاب فيقابل الجزئين الثالث والرابع من طبعة بولاق: القسم الأول منه يقابل الجزء الثالث ، والقسم الثانى يقابل الجزء الرابع ،

وأما الحزء الثالث فأوله موجود فى قسم من الحزء الثانى من مخطوطة رامبور و بقيته يوجد فى نسخة دبان ، وسأقسم هذا الحزء أيضا إلى قسمين بإذن الله .

والجزء الرابع يبدأ مع أول مخطوطة التيمورية وينتهى مع نهايتها على أن ينقسم كذلك إلى قسمين .

ولما كانت طبعة السنة المحمدية هي أصح وأتم من طبعة بولاق فقد اعتمدت عليها في هذا القسم الأول من الجزء الأول من الكتاب وجعلتها هي الأصل، وما زاد عليها وضعته بين معقوفتين، مع ملاحظة ما سبق أن ذكرته من أنى أثبت في الأصل الراجح وأشير في التعليقات إلى المرجوح ، وقد أشرت في المامش إلى رقم الجزء بعدد كبير « البنط » وإلى رقم الصفحة ( من صفحات طبعة السينة المحمدية ) بعدد صغير « البنط » مثل : ٢٣/١ .

وكما فعلت مرب قبل في تحقيق « منهاج السنة » و « جامع الرسائل » فإننى أشير هنا إلى ما يكون ساقطا من بعض النسخ بأن أضع قوسا واحدا داخله رقم عند أول مكان السقط، مثلا: (١) وفي نهاية الجملة الساقطة أكتب نفس الرقم و بعده

قوس مثـــلا : ١ ) ، وأشير في التعليقات إلى السقط هكذا مثلا : (١--١ ) : ساقط من (م ) ، (ق ) .

وقد كتبت أسماء السور وأرقام الآيات في صلب الكتاب بعد كل آية وجعلت ذلك بين معقوفتين [ ] ، وكذلك جعلت أى زيادة على النص الأصلى بين معقوفتين .

وحرصت هذا أيضا على ألا أدخل على النص ما ليس فيه ، ولذلك جعلت كل العناوين الأساسية والفرعية في هاه ش الكتاب، واستعملت الوسائل المطبعية لإيضاح تسلسل أفكار ابن تيمية ، فمثلا جعلت القانون الكلى الذي أورده ابن تيمية في أول الكتاب وجعل الرد عليه هو موضوع الكتاب الأساسي بحروف كبيرة « البنط » ، كما جعلت « الوجوه » الأساسية في رد ابن تيمية وعددها ع وجها بحروف كبيرة في وسط السطر ، في حين جعلت الوجوه الفرعية في أوائل السطور وقد أضع تحتها خطا رفيعا ، وكذلك أضع أحيانا مثل هذا الخط تحت بعض الكلمات التي توضح تسلسل الكلام مثل : قال، أو: قلت، وهلم جزا ،

وقد حرصت قدر المستطاع على مقابلة ما أورده ابن تيمية من نصوص أو كلام لغيره من العلماء على كتبهم ، وقد تكون هذه الكتب ما زالت مخطوطة مثل كتاب « نهاية العقول » للرازى .

و بعد، فإننى أكر رشكرى للشرفين على مركز تحقيق التراث بدار الكتب وعلى رأسهم الأستاذ الدكتور مجود الشنيطى، وكيل و زارة الثقافة ، والأستاذ الدكتور طه الحساجى .

وقد سن المركز سنة حسنة بتعيين طائفة من خريجى الجامعات للتدريب على تحقيق كتب الزاث تحت إشراف الأساتذة المحققين . وقد كلف المركز شابين ناجين بالعمل معى هما : الأخ محمد السيد الجليند، والأخ الطبلاوى محمود سعد . وقد لقيا أثناء تحقيق هذا الجزء نصبا، ووجدا - بلا ريب - عنتا، والله أسأل أن يجزيهما خير الجزاء على ما قدماه إلى من معونة طيبة .

كما أشكر بعض من عاون في المقابلة ومراجعة تجارب الطبع من الشابات الباحثات مثل السيدة نجوى مصطفى كامل، والسيدة إيزيس زكى قرياقوس.

ولا يفوتنى هنا أن أشكر الأخ عبد الفتاح الملاح الذى يقوم بنسخ الأجزاء المخطوطة من هـذا الكتاب ، كما أشكر السـادة المشرفين على مطبعة دار الكتب والعاملين بها على حسن إخراج هذا القسم الأول من الكتاب .

وأخيرا ، فإننى أسال الله تبارك وتعالى أن يعيننى على إتمام هذا الكتاب ، وأن يتقبله بقبول حسن، وأن يعلمنا ما ينفع، وينفعنا بما نعلم ، إنه سميع مجيب ما

دار الكتب بالقاهرة في الخميس ١١ ربيع الأوّل سنة ١٣٩١ محمد رشاد سيالم



## رموز الكتاب

م = طبعة مطبعة السنة المحمدية .

ق = طبعة المطبعة الأميرية ببولاق .

س = مخطوطة مكتبة راغب باشا باستانبول .

ص = مخطوطا مكتبة آصافية (حيدر آباد) .

ط = مخطوطا مكتبة طلعت ( دار الكتب المصرية ) .

ر = مخطوطا مكتبة رامبور ( بالهند ) .

د = مخطوط دبان ( بأيرلندا ) .

ت = مخطوط التيمورية (دار الكتب المصرية) .

ش = نخطوطة دمشق.

عنصر المكارى .

بيان = رسالة بيان خاتم النبيين ( مجموعة رقم ٢٠٤ مجاميع تيمورية )



حانا اللوحة الأولى ـــ صفحنان ( تقابلان ١/٣٥ – ه ه ) من مخطوطة مكتبة راغب باشا باستانيول = ص را المارية والمنت والعواده مساله على عدام ما يشبكور منا و رايسا ما داده ي اوليا يولول من علم علي عليه يه والمدين وسرد وروع من عوص و ولام وله



ورد الدواليارين والمساعد والمرور والمالية وارگرندایی میستان استفاده و آداری موافیکه با میستان هستان یا میسان ایستان بدخیرم الاهران اد در ندرستین مقدرستان میزامهم میداد دوران والمعينة الالاسترجة كويزوانهما できるというできるというできる

اللوحة النانية ــــ الصفعتان الأولى والأخيرة من الجزء الأول من مخطوطة مكـتبة آصفية بحيدرآباد 😑 ص



منافروه والمراعات والمحافظ فيالوالقائ فالمرازي الراق الراق المراقا والقائل المراقية والعوارم والانسار ليسال العداريا وتناع الاستراقية وسيلان فوليم فالانساري بالاول فاحتناه إمالخف برزاما لحدجب واجب بنفسعه اوالانع المواجب وبيثق ينفيح ذكا يكيون الاستناع كالجافياللول فيلبت متهشد وحوالاتنا وواسينا جولك وحذاباطال الضأن شلسلها امراعيننا فثعضت الانتساس إالعدوا فيستنسباج عكاه وتسلوالواخ منشام بالكون الاستناع شاسلاو فدن بالكونشوا جيأنيث ا فالمتراع وسلوا لمرادث فهمين أموي المالات لمراكل ويع وارالا بكينه موتفا أوليؤادك عيسوالويخ النام مدخير حمسوليا كرجان مبدوحالمريخ متنافلا منتبذ لمفكون اتعان مدودنا للرادة موقرفا على الاستيندل لوجودية وبالمتسلسل العملهان عكن عفلاف مشلساله ويوديان وكون حاذ غنيأ معنيا عهدووا وكلب ماس وفث مقودا للوقيله متجابنو وهارجوا وهذا هعق المؤودة الامتناج واقتأن لمعنى متسلسالمان مجواؤالتسلسا وحوديثيا فيهميلان متع وهم معتدون علان النوع بلانا عار رج منع أموال فيتوعلون المرارية بتدائكا المعيني هذا يلزمها بالتزجيج يؤرزج وزيالت لمساوكتك فيغرفهم يتولمواجعان الماشية سلوحها أجنيده والفذي ولمؤن حرائهم اندلاب هجاوي من للواحط ورخ بالمعلخ لمساؤله ومارده فيتلل الزلمكيء مشلسال تعرمه إنزاص الاصلالديينى عليها منتاع شلىلاللواحث ونكوهمة الدليلان الازل ليبهص جادةا عريه اصبتال مسمول كوامله وكيون متنعاني الاللدوارا الالكودة فاك فائتاقولي معافيكا بالمدين والكراف ليس بالطروعين ينعش والكروه الاسارانيلوم لويجفن الافل التسلوكي خدينال مشاروا ويرافيل مجيء وشنعاني الذل فبتدامكان خبكون مسمطرك وكاف الإوافكان مستعا الملاجدلاتكاتهامه المتدالين بعراما هذا والتعل بالنرجيع بليمها الامهاط فالدالط ورج أحدمت الديد لامري

اللوحة النالئة ــــ الصفحتان الأولى والأخيرة من الجزء الأول من نحطوطة مكدنية طلمت بدار الكدنب المصرية ـــــ ط



ها الفطاط الانصاف والعد للراع وروتعارض العقل والنقل تصنيف الانزالظاهرة. والمحيرال هو ما شطخة العصم بل نا ورة المدهر شيخ الانتا الما يولون الما المن المنطقة الانتاء المناص العابد المناص الغابد المناص الغابد المناص الغابد المناص المناسبة العابد المناسبة المناس العهمة عرفيطليم بن عليرسلام برينسينية الحوالي ودي امبر/احج و نور 8

ا مفاها فراوزوی معملی تاین داندان این داندان و داندان و داندان و داندان دان به هاهیا العبطیم وما مؤویته فره اندرنیز و محرس اکتران الداندی و داندان و المدالیوهوم لکولم کمسا سبقه کودوالکم به منکم ؟ نشأ دو درست حسنها آکیج جرا کشود تو فردین احتیار کان اها خرا عن و دکوج دهند و اولود کلاسیعنی کروازم و دسکت می الطلاح سندان دلی احدا حرا

العارمانعق بروامعنواج كاويريهمل كالسري ولائلية فطاء نفس ولاتملت ع

مطاعقية كاستغفراد دالولاا العاليات كاحاملك ومانعاط لحليز الجوت احذس فوتي خبرونان بحامست معلوب اللواق بسياوصولرانكيغ وحدثنعله مالايماع

فليمالاوتجدول حزاره حديداكان محديج وواسعاكشنهاالا واومع نتسافط عدوكره

وتوبيغيغ كالملهم في مهاشب والعش والشبه المدلس النبوالاعظ على المسكن لوص وعام حين والادلاليجيدية المدندسدين الوراك من ازجه البرزيج الهدال المقالين المعقولات المني بوعود والعرسية برخوالاعظ المصريح من اكيف بها بعون ما اوضى لهي المشفرين وتستاعي

واهدیای درسیبرکی ای قرارشهٔ دی ایکواه حوال قال انعتم کنیم و مصنفا ای . مجامعهٔ مثنایی شنکام تحسیری عذراردی عدیا دی کا شد کاده طدای با از کیلاه لقعی

المينة الغشت مع الليامع المواكب ببلغى الديري الذياع ياج طبيع بالزيجال تؤم أوجه العطش الطخاج معبغ للفاؤل وحقين اشترف عاديما استلفاع كم يحظاظ العزاسا وحصلها وكالشياج خست

وقاتا والعاجد بالطلبات والوالاندجالافائ لترواهي ومسااعها لللسائيس لنه

اللوحة الرابعة ــــ صفحة من مقدمة الكتاب وصفحة العنوان من مخطوطة مكنبة رامبور بالهند ـــــ ر

دائعة الذية ذكرصكع بالرباداء وفع لي ميع هوهذا أركياته اكترجه والعقار واكتفار واكتريج اكتفاكم



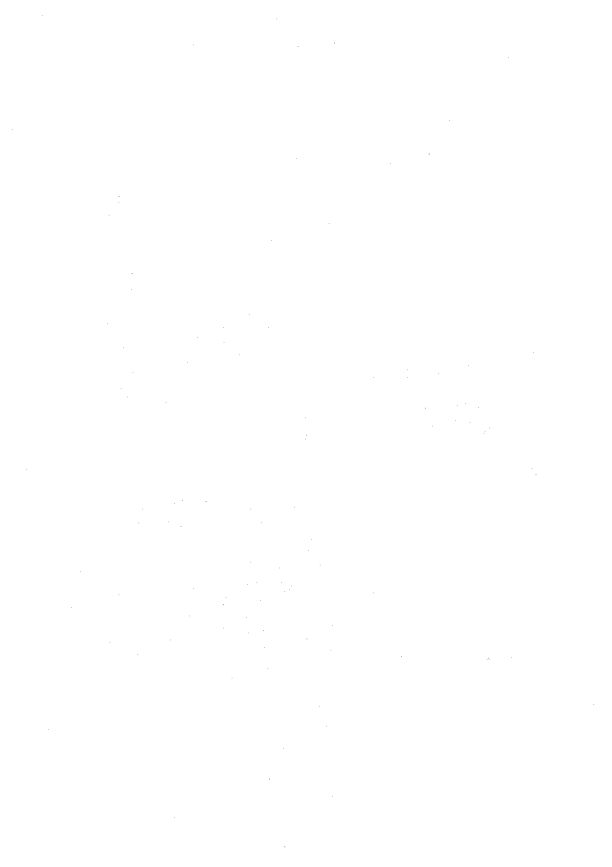
ورص عد لعدالهام الميمه العدير Editologue できないできると ورعه عمدالله وع العنول والمنسودهذا الكل يرو وأموهله لكوروالغولون نفروا عللهما رهداموا راد او احداد ارواله دیمان الله ويتربه ولم أواخ ع السائم في of whole marker & Mello Colored State Colored The Mark of the Park of the وعا مالساديدميده Ċ ويحارالعمول ولما لمائه معلوم سفره وهدالهمع محد المنا ريخ مطلبا سوافاق ريخ وموله واركانت واحده فلها المصدف وموله ابوطاهم إزبلون جهر والإدلانية ولحاجدا لعن الاعليفيين علن مركفواء معالالهاريد عاضه بلكون والماعسا المالعلوه يحوها فالماست مرايع والال لا التوسية الله قل عدمة بن يسول العدمة العدمة والدورية الدورية الدوري عمل والمال معوله فالعقل الدري معافظ المعوله ولاستعيابه منعهم إلى بكن الملاوللحسام منائلة منكوله كغويف وملال مواقع منائل منافية منافية وميال منافية ومنائل منافية ومنافية ومنائل منافية ومنافية والمنافية ومنافية المتلجيم زب ويقوللا يأن الرساك وضعيري اليريافي فول وهولا الديكامنا على دولام الدولدهوا فعه عقليا كهوه علواله عارجعه كذه اشره فاعطرام بأنوناء والواوا مالعالمه وقراء فلابترك معمان رعاحا واشالدن لمبرو اللهان الرسول والعالم وروائه العام الرايد الوافارية

ان عالمت وال والا المناع بعالم ا

اللوحة الخامسة — الصفحتان الأولى والآخيرة من مخطوطة مكرتهة دبلن بأيرلندا =

معواه كميعاء وكالاحد لمداح المويناء موله أعان معوليه نودا مدهم لودع الفريند وموله ولهرتا لاكفؤا

اللوحة السادمة — الصفحتان الأولى والأخيرة من نخطوطة المكتبة التيمورية بدارالكنب = ت かがある



العنام توالراج بيدة عم ويدك وتنبع وحرائد عند اسب « ويستار محرجه ممالعداله بل انشائع که العداد ا الانشاخ وافعسرالایلاج) پیمای برهای براید از می ا الكوالعادة بعمالشنيع ودرستيع حتق ودرم وجاء وأكسروا ب الإمان واسامتها ليادحات العماليمية وياسطان ما يساليها الإ بعالعت والاستنامات والاستناء لالهيروا باطفيات وانعالك وأساا معوابات والم هرم والمارات الماليل الأوسوالة اللومة السابعة 🗕 الصفحة! ﴿ الأولى والأخيرة من محطوطة نحتصر الهكاري بدار الكتب 😑 ه بخيد السلاء أن عيد رجد العراصورة ليدي عبدانس وأحسه العكاده الشانع إلمت بالعلن وكالمرتاداب يه العفل والنفل الذى الفدالاس انعلاسه - But is the word of the second of the second س النعل لالنوع العربية ( 46) الفكارخ المنتعبير وللنا جرى الالماليعياب والتلف والعيم والمحدير يكوفوال والجامه للجد المحمن المطلع إبوالعب رايم عوالعمل The season of th المذنذ لرسه كاررت بحلدات كالمطاق الخيط الصنف لرجيب Soul City and what have been a for the state of the state المعام المرادة المرتعمير وعين ما العظلية الميانية a wind with a state of the fire The the letter of the land of the land of the letter of the land of the letter of the land of the letter of the land of the land of the letter of the land of the かられるかんない ではなっているしつはまでる



اللوحة النامنة — الصفحة الأولى من مخطوطة دمشق == ش ، اللوحة الناسمة — الصفحة الأولى من نحطوطة بيان خاتم التبين بدار الكتب == بيان . مالومل بالارال المائلاتين Principles of the state of the 

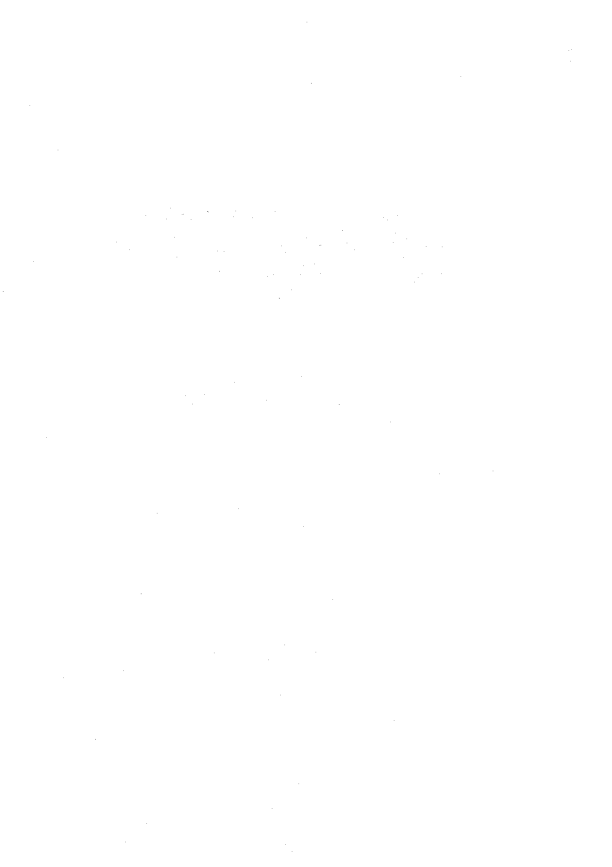


## العُقِالِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المَا المُلْمُ المُلْمِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ

لِابْن تَكْمِيَة أبى لعبّاس عِي الدِّين احمَد بن عَبدا كحكيمرُ

> تحقیق ال*دکنورمحت رش*اد سالم

> > الجـــزء الأول القِيشِمُ الأول



## لِنَّهُ الرَّحْمَارِ الرَّحِيمِ [وبه أستعين]

قال شيخ الإسلام ، علم الأعلام ، مفتى الأنام ، الإمام المجاهد الصادق الصابر ، سيف السنة المسلول على المبتدعين ، والقاطع البتّار لألسنة المارقين الملحدين : أبو العباس ، أحمد بن عبد الحليم ، تق الدين ، الشهير بابن تيميّة الملحدين ، رحمه الله ، وغفر إنا وله :

الحمد لله ، نحمده ونستعينه ، ونستغفره [ ونتوب إليه ] ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا ، من يهد الله فلا مضل له ، ومن يُضلِل فلا هادى له .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، وأشهد أن عجدا عبده ورسوله ، صلّى الله عليه وعلى آله وسلم تسلما كثيرا .

<sup>(</sup>١) وبه أستعين : زيادة في (ر)، (ص).

<sup>·</sup> ن بادة في (م) فقط ( ع) فقط ( ع

<sup>(</sup>٣) ونتوم إليه : زيادة في (ر) فقط .

<sup>(</sup>٤) ر، ص : من يهده .

القانون الكلى للتوفيق عند المبندعة

## (فصل)

قول القائل:

« إذا تعارضت الأدلة السمعية والعقليمة ، أو السمع والعقل ، أو النقل والعقل ، أو الظواهر النقلية والقواطع العقلية ، أو نحو ذلك من العبارات، فأما أن يجمع بينهما، وهو محال ، لأنه جمع بين النقيضين ، و إما أن يردا جميعا ،

و إما أن يُقدّم السمع ، وهو محال ، لأن العقل أصل النقل ، والقدح فلو قدّمناه عليه كان ذلك قَدْحاً فى العقل الذى هو أصل النقل ، والقدح في أصل الشيء قدح فيه ، فكان تقديم النقل قدحا فى النقل والعقل جميعا، فوجب تقديم العقل ، ثم النقل إما أن يُتَأول ، وإما أن يُفَوَّض .

و أما إذا تعارضا تعارض الضدين امتنع الجمـع بينهما ، ولم يمتنع ارتفاعهما » .

وهــذا الكلام قد جمله الرازى وأتباعه قانونا كليا فيما يستدل به من كتب

<sup>(</sup>١) ر، ص: إما ٠

 <sup>(</sup>۲) بردا : كذا ف(ر) فقط: وهو الصواب، وفي سائر النسخ: برادا . وفي ﴿ أَسَاسَ التَّقَدَيْسِ»
 للرازى، ص ۲۱۰: ﴿ إِمَا أَنْ يَصِدَقَ مَقْتَضَى العقل والنَّقَل فيلزم تَصَدِيقَ النَّقِيضِين وهو محال ، وإما أَنْ يَطِل فيلزم تَكذيب النَّقِيضِين وهو محال » .

<sup>(</sup>٣) وهو أبو عبد الله ، فحر الدين ، محمد بن عربن الحسبين ، التبعى البكرى الرازى ، ويعرف بابن الخطيب ، وبابن خطيب الرى ، ولد سنة ٤٤ ه و توق سنة ٢٠٦ ، من أنمة الأشاعرة الذين مزجوا المذهب الأشعرى بالفلسفة والاعترال ، انظر ترجمته فى : وفيات الاعيان المخال ٣٨٠ – ٣٨٠ ؛ لسان المخيلة ٣٣٠ – ٣٠٠ ؛ لسان المخيلة ٢٠/٧ – ٢٤٠ ؛ المان المخيلة ٢٠/٧ – ٢٤٠ ؛ الأعلام ٢٠٣/٧ .

1/1

الله [ تعالى ] وكلام أنبيائه [ عليهم السلام ] وما لا يُستدل به ، ولهذا ردوا الاستدلال بما جاءت به / الأنبياء والمرسلون في صفات الله تعالى، وغير ذلك من الأمور التي أنباوا بها ، وظن هؤلاء أن المقل يعارضها ، وقد يضم بعضهم إلى ذلك أن الأدلة السمعية لا تفيد اليةين، وقد بسطنا الكلام على قولهم هذا في الأدلة السمعية في غير هذا الموضع .

وأما هـذا القانون الذي وضعوه فقد سبقهم إليه طائفة ، منهم أبو حامد ، وجمله قانونا في جواب المسائل التي سُئل عنها في نصوص أَشكات على السائل ، كالمسائل التي سأله عنها القاضي أبو بكر بن العربي، وخالفه القاضي أبو بكر في كثير من تلك الأجوبة ، وكان يقول : « شيخنا أبو حامد دخل في بطون الفلاسفة ، ثم أراد أن يخرج منهم فما قدر » . وحكى هو عن أبي حامد نفسه أنه كان يقول : « أنا مزجى البضاعة في الحديث » .

<sup>(</sup>١) تعالى : زيادة في (ر) ، (ص) .

<sup>(</sup>۲) عليهم السلام : زيادة في (ر) فقط .

 <sup>(</sup>٣) الإشارة هنا إلى كتاب « قانون النأو يل » الذي ألفه الغزالي ( المتوفى سنة ٥٠٥ ) رها على
 أسئلة وجهت البه ٠ انظر هذه الرسالة ( ط ٠ عزت الحسيني ، القاهرة ، ١٣٥٩ / ١٩٤٠ ) .

<sup>(</sup>٤) وهو أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد بن العربي المعافري، القاضى الإشبيلي الممالكي . ولد في الشبيلية سنة ٢٠ وتوفى سنة ٣٠ و ٢٠ من أئمة الممالكية ومن كبار حفاظهم وفقهائهم ، رحل إلى المشرق ودرس على الغزالي ، وتولى قضاء إشبيلية .

انظر ترجمته فى : وفيات الأعيان ٣/٣٠٤ ؛ المغرب فى حلى المغرب (ط · المعارف) ١/٤٥٠ - ٢٥٥ ؛ الصلة لابن شكوال ، ص ٥٣٠ - ٣١٥ ؛ نفح العليب ٢ / ١٥١ - ٤١٦ ؟ الأعلام ٧/٥٠ . وانظر ترجمته فى مقدمة « العواصم من القواصم» بقلم السيد محب الدين الخطيب، ط · السلفية ، القاهرة ، ١٣٧١ .

<sup>(</sup>ه) ر، ص: بطن ٠

<sup>(</sup>٦) ص: أنه قال .

<sup>(</sup>٧) ذكر الغزالي هذا الكلام في رسالة قانون النَّاويل، ص ١٦٠.

و وضع أبو بكر بن العربي هـذا قانونا آخر ، مبنيا على طريقة أبي المعالى ومن (٢) وضع أبي بكر الباقلاني .

ومثل هـذا القانون الذي وضعه هؤلاء يضع كل فريق لأنفسهم قانونا فيما جاءت به الأنبياء عن الله، فيجعلون الأصل الذي يعتقدونه ويعتمدونه هو ماظنوا أنّ عقولهم عرفته، ويجعلون ماجاءت به الأنبياء تَبَعًا له ؛ فما وافق قانونهم قبلوه، وما خالفه لم يتبعوه .

وهذا يُشيِه ما وضعته النصارى من أمانتهم التي جعلوها عقيدة إيمانهم ، وردّوا نصوص التوراة والإنجيل إليه ، لكن تلك الأمانة اعتمدوا فيها على مافهموه من نصوص الأنبياء، أو ما بلغهم عنهم ، وغلِطوا في الفهم أو في تصديق الناقل،

<sup>(</sup>١) ابن العربي: ليست في (ص)٠

<sup>(</sup>۲) وهو إمام الحرمين ، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجوينى ، ولد بنيسابورسنة ٩١٩ ، وتوفى بها ســنة ٧٨٤ ، من أعظم أثمة الأشاعرة ، تتلمذ هليه الغزالى ، انظر ترجمته فى : تبيين كذب المفترى ، ص ٢٧٨ ــــ ه ٢٨٤ ؛ طبقات الشافعية ٤/٩٤٩ ــ ٢٨٢ ؛ شذرات الذهب ٣٠٨/٣ – ٣٩٢ ؛ وفيات الأعبان ٢/١٤٣ ــ ٣٤٣ ؛ الأعلام ٢٠٦/٤ .

 <sup>(</sup>٣) وهو محمد بن الطيب بن محمد، أبو بكر ، القاضى المعروف بابن الباقلاتى أو الباقلانى ، ولد فى
 الربع الأخير من القرن الرابع ، وعاش فى بغداد ، وتوفى سنة ٣٠٣ .

وهو يعداً عظم الأشاعرة بعد الأشعرى ، وقد ألف كتباكثيرة نقد فيها الفلسفة والمنطق والملل المختلفة ، ومن أهمها كتاب « الدقائق » وهو مفقود ، انظر ترجمته فى : شذرات الذهب ١٦٠/٣ — ١٦٠؟ تبيين كذب المفترى ، ص ٢١٧ — ٢٢٣؛ وفيات الأعيان ٤٠٠٤ — ٤٠٠١ ؛ تاريخ بغداد ٥/٣٧ — ٣٧٩؛ الأعلام ٧/٣٤ .

<sup>(</sup>٤) ر ، ص : مثل ٠

<sup>(</sup>ه) انظرماسيق أن أوردناه في المقدمة ٠

<sup>(</sup>٦) تبِما له : كذا في (م) فقط . وفي سائر النسخ : تبعا .

<sup>(</sup>٧) نص هـذه الامانة أورده الشهرستانى فى كتابه الملل والنحل ٢١/١ • - ٣٣٥ - وهو النص الذى اتفق عليه وجال الدين المسيحيون فى مجمع نيقيه سنة ٢٢٥ م • وانظر كتاب : « المسيحية » للدكتورا حد شلبي، ص٨٨- • ٥ ، ط • النهضة المصرية سنة ١٩٦٠ ؛ خدمة القداس الالهى لأبينا الجليل فى القديسين يوحنا الذهبي الفم ، ص ٢٦ - ٢٥٠ ط • الفاهرة ، ١٩٧٠ ؛ إيماننا الحى ، للاثب وبيركايان اليسوعي والأب أدمون بازرجي اليسوعي 6 ص ١٧ - ١٨٠ •

كسائر الغالطين ممن يحتج بالسمعيات ، فإن غلطه إما في الإسناد و إما في المتن ؛ وأما هؤلاء فوضعوا قوانينهم على ما رَأَوْه بعقولهم، وقد غلطوا في الرأى والعقل.

فالنصارى أقرب إلى تعظيم الأنبياء والرسل من هؤلاء ، لكن النصارى شبههم من ابتدع بدعة بفهمه الفاسد من النصوص أو بتصديقه النقل الكاذب عن الرسول ، كالخوارج والوعيدية والمرجئة والإمامية وغيرهم ، بخلاف بدعة

ا فظر: مقالات الإسلاميين ١/١٣٢ – ١٥٤٤ الملل والنحل ٧/١ - ٢٧٦ ؟ الفرق دين الفرق ، ص ١٢٢ ب الفرق دين الفرق ، ص ١٢٢ ب - ٢٠١ الفصل لابن حزم ٤/٤ ٢ س ٥٩٠ النبصير في الدين ، ص ٥٩ - ١٤٦ ؟ البسد والتاريخ ٥/٤٤ س ١٤٦ ؟ الخطط للقريزى الحسور العين ، ص ٢٠٣ - ٢٠٤ ؟ المسلحات الفنون (ط . بيروت ) ٢/٢٥ - ٢٥٥ .

(٥) الإمامية هم الذين يقولون بأن الرسول صلى الله عليه وسلم قد نص على خلافة على من بعده نصا جليا ، وساقوا الإمامية بعد ذلك في أولاده حتى الإمام الثانى عشر محمد بن الحسن المهدى المتنظر. والإمامة عندهم أهم أركان الدين ، وهم يقولون بعصمة الأنبيا، والأثمة ، و يقصد بلفظ الإمامية أحيانا عامة الشيمة ، وهو الذي قصده أبن تيمية هنا على الأرجح ، انظر تعريف الشيمة عامة والإمامية خاسة في : الملل والنحل ١/٧٧١ - ٢٧٤، ٢٢٩ - ٣٣٣ ؛ الفرق بين الفرق ، ص ٢١ - ٢٠ ؟ مقالات الإسلاميين ١/٥، ٢ - ١٤ كشاف إصطلاحات الفنون ١/٩٣ ه

<sup>(</sup>۱) ر : أو بتصديق ٠

<sup>(</sup>۲) يقول ابن حزم فى الفصل ۱۱۳/۲: « ومن وافق الخوارج من إنكار التحكيم وتكفير أصحاب الحكار والقول بالخروج على أتمة الجور وأن أصحاب الكبائر محلاون فى النار وأن الإمامة جائزة فى غير قريش فهو خارجى » و يلقب الحوارج بالحرورية والنواصب والمارقة والشراة والبغاة ، وانظر عنهم : مقالات الإسلاميين ۱۹/۱ — ه ۲۰ ؛ الفرق بين الفرق الإسلاميين ۱۹/۱ — ه ۲۰ ؛ الفرق بين الفرق من المفرق من الفصل لابن حزم (فى شنع الخوارج) ٤/١٨٨ – ١٩٠٠ النبصير فى الدين ، ص ۲۰ = ۹۰ ؛ الفصل لابن حزم (فى شنع الخوارج) ٤/١٨٨ - ١٩٠٠

<sup>(</sup>٣) الوعيدية هم الذين يقولون بنفاذ وعد الله ووعيده و بخلود أصحاب الكبائر في النار و ينكرون الشفاعة والاستثناء، و يراد بهم الخوارج والممتزلة على الخصوص ، على أن الخوارج يقولون بكفر أصحاب الكبائر، وأما الممتزلة فيقولون إنهم في منزلة بين المنزلتين ؛ الإيمان والكفر ، انظر : أصول الدين ، ص ٢٤٢ — ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٤) المرجئة هم الذين كانوا يؤخرون العمــل عن الإيمان ، يممنى أنهم كانوا يجعلون مدار الإيمان على المعرفة بالله والمحبة له والإقرار بوحدانيته ، ولا يجعلون هذا الإيمان مرتبطا بالعمل . وأكثر المرجئة يرون أن الإيمان لا يتبعض ولايز يد ولاينقص ، و بعضهم يقول : إن أهل القبلة لن يدخلوا النار مهما ارتكبوا من المعاصى .

4/1

الجمهيمية والفلاسفة فإنها مبنية على ما يقرّون هم بأنه مخالف / للعروف من كلام الأنبياء ، وأنه الأنبياء ، وأنه على ما يتدعوه هو المعروف من كلام الأنبياء ، وأنه صحيح عندهم .

طريقنا المبندة في نصوص الأنبياء أولا – طريقة التبديل : أهل التبديل نوعان: 1 – أهل الوهم والنخيل

ولهؤلاء في نصوص الأنبياء طريقتأن : طريقة التبديل، وطريقة التجهيل؛ أما أهل التبديل فهم نوعان : أهل الوهم والتخييل، وأهل التحريف والتأويل.

فأهل الوهم والتخييل هم الذين يقولون: إن الأنبياء أخبروا عن الله وعن اليوم الآخر، وعن الجنة والنار، بل وعن الملائكة، بأمور غير مطابقة للامم في نفسه ، لكنهم خاطبوهم بما يتخيلون به ويتوهمون به أن الله جسم عظيم، وأن الأبدان تُعاد، وأن لهسم نعيا محسوسا، وعقابا محسوسا، وإن كان الأمم ليس كذلك في نفس الأمر، لأن من مصلحة الجمهور أن يخاطبوا بما يتوهمون به

<sup>(</sup>۱) الجهمية هم المنتسبون إلى جهم بن صفوان أبى محرز مولى بنى راسب، وهو من أهل حراسان وقد تنليذ على الجهمية هم المنتسبون إلى جهم بن صفوان أبى محرز مولى بنى راسبية وكان الجهم كاتبا للحارث بن سريج من زعماه خراسان ، وخرج معه على الأمو بين فقتلا بمروسنة ١٢٨ هـ والجهمية تطلق أحيانا بمنى خاص و يقصد بهم أتباع الجهم بن صفوان في آرائه، وأهمها نفى الصفات والقول بالجمر ، والقول بفنا، الجنة والنار .

وانظر: مقالات الأشعرى ١٣٢/١، ٢٧٩ – ٢٨٠؛ المللوالنحل ١/٥٣١–١٣٧ ؛ الفرق بين الفرق بين الفرق بين الفرق بين الفرق من المجدوة من المجدوة من الفرق، ص ١٣٥–١٣٩ ؛ الخطط للقريزى ١/٣٤٩، ٣٥٠ في التسمينية ضمن الفتارى ٥/١٣ – ٣٥٠ ط. الفاهرة، ١٣٧٩ ؛ الخطط للقريزى ١٤٣/٣ - ٣٤٠ ؟ في التسمينية ضمن الفيار بخ ٥/١٤٦ و ١٤٦ ؛ ميزان الاعتدال ١/٧٩١ ؛ لسان الميزان ١٤٣/٢ - ١٤٣ ؟ الأعلام ١٣٨/٢ – ١٣٨ ؟

<sup>(</sup>۲) ر،ص: عنهم ٠

<sup>(</sup>٣) در ص: طريقان .

<sup>(</sup>٤) به : ليست في ( ص ) ·

<sup>(</sup>ه) وعقابا محسوساً : ساقطة من ( ص ) .

<sup>(</sup>٦) ر، ص: لأن مصلحة ٠

و يتخيلون أن الأمر هكذا ، و إن كان هذا كذبا فهوكذب لمصلحة الجمهور ، إذ كانت دعوتهم ومصلحتهم لا تمكن إلا بهذه الطريق .

وقد وضع ابن سينا وأمثاله قانونهم على هـذا الأصل ، كالقانون الذى ذكره في « رسالته الأضحوية » ، وهؤلاء يقولون : الأنبياء قصدوا بهـذه الألفاظ ظواهرها ، وقصدوا أن يفهم الجمهور منها هذه الظواهر ، وإن كانت الظواهر في نفس الأمر كذبًا وباطلاً وغالفة للحق ، فقصدوا إفهام الجمهور بالكذب والباطل للصلحة .

ثم من هؤلاء من يقول: النبي كان يعلم الحق، ولكن أظهر خلافه للصلحة . ومنهم من يقول: ما كان يعلم الحق، كما يعلمه نظّار الفلاسفة وأمثالهم. وهؤلاء يفضّلون الفيلسوف الكامل على النبي، ويفضلون الوليّ الكامل الذي له هذا المشهد على النبي، كما يفضل ابن عربي الطائي خاتم الأولياء ... في زعمه ... على الأنبياء،

<sup>(</sup>١) انظرما سبق ذكره في المقدمة .

<sup>(</sup>۲) هو أبو بكر محيى الدين محمد بن على بن محمد الماتمى الطائى الأندلسى ، المعروف بابن حربى ، والملقب عند الصوفيسة بالشيخ الأكبر والكبريت الأحسر وغير ذلك ، انظر ترجمته فى : نفع الطيب ١٩٠/ ٣ - ٣٩١ ؟ طبقات الشسعرائى ١٩٣/ ؟ ميزان الاعتسدال ٣/ ٢٥٩ - ٢٠٠ ؟ طبقات الشسعرائى ١٩٣/ ؛ ميزان الاعتسدال ٣/ ٢٥٩ - ٢٠٠ ؟ لسان الميزان ه/ ٣١١ - ٣١٥ ؟ فوات الوفيات ميزان الاعتسدال ٣/ ٢٥٩ - ٢٠٠ ؟ لسان الميزان ه/ ٣١١ - ٣١٥ ؟ فوات الوفيات ميزان الاعتسدال ٣/ ٢٥٩ ؟ الأعلام ٧ / ١٧٠ - ١٧١ - وانظر كتاب « ابن عربي » لآسين بلاثيوس ، ترجمة د ، عبد الرحن بدوى ، ط ، الأنجلو ، القاهرة ، ١٩٦٥ ؟ مناقب ابن عربي لإبراهيم من عبد الله القادئ ، تحقيق د ، صلاح الدين المنجد ، بيروت ، ١٩٥٩ ؟ .

<sup>(</sup>٣) انظرما ذكره ابن تيمية في «جامع الرسائل» ١/ه ٢٠ - ٢٠٩، ٢٠٩ و تعليقي على كلامه ، وانظر فصوص الحسكم لابن عربي ٦١/١ - ٦٤، ١٣٤/١ - ١٣٤/١ وانظر الفتوحات المكية لابن عربي ٩/٣؛ (ط ، الحلبي) ؟ التصوف التورة الروحيسة في الإسلام للدكيتور أبي العلا يفنيني (ط ، المعارف ٢٠٤ ) ص ٣١٢ - ٣١٤.

(١) وكما يفضل الفارابي ومبشِّر بن فاتك وغيرهما الفيلسوفَ على النبي •

وأما الذين يقولون: إن النبي كان يعلم ذلك، فقد يقولون: إن النبي أفضل من الفيلسوف، لأنه علم ما علمه الفيلسوف وزيادة، وأمكنه أن يخاطب الجمهور بطريقة يعجزعن مثلها الفيلسوف، وابن سينا وأمثاله من هؤلاء.

(ع) الجملة قول المتفلسفة والباطنية ، كالملاحدة الإسماعيلية ، وأصحاب

1/1

- (۱) أبونصر محمد بن محمد بن طرخان بن أوزلغ الفارابي . ولد سنة ۲۹۰ و توفى سنة ۳۳۹ ، و يعرف بالمم الناني . انظر هنه : تاويخ ابن الفقطي ، ص ۲۷۷ ۲۸۰ ؛ الوافى بالوفيات ۲۰۱۱–۱۱۳ ؛ الميداية والنهاية ۲۲؛ ۱۱۳ وانظر کتاب د . إبراهيم مد کور La place البداية والنهاية ۲۰٪ ۲۰ وانظر کتاب د . إبراهيم مد کور Al Farabi dans l'école philosophique musulmane, Paris, 1943.
- (۲) أبوالوفاه مبشر بن فاتك ، المدعو بالأمير، توفى حوالى سنة ، ، ، ، أصله من دمثق واستوطن مصر فى أيام الظاهر والمستنصر ، تتلمذ على ابن الهيثم وأبى الحسين المعروف بابن الآمدى ، واشتنل بصناعة الطب ، انظر ترجمته فى : ابن القفطى ، ص ۲۹۹ ؛ مقسدمة نختار الحبكم ومحاسن الكام ، نشرة د. عبد الرحمن بدوى ، ط ، مدر يد ، ۱۹۵۸ ،
- (٣) هم الذين جملوا لكل ظاهر من الكتاب باطنا ولكل تنزيل تأويلا ، و يذكر الشهرستانى في الملل والنحل ٢٧/١ أن الباطنية القديمة كانت تخلط كلامها ببعض كلام الفلاسفة ، أما الباطنية في زمانه فيجعلهم هم والإسماعلية الفلاة فوقة واحدة ، وذكر أنهم يسمون في العسراق الباطنية والقرامطة والمزدكية ، وفي خراسان بالتعليمية والملحدة ، وذكر البغدادي في (الفرق بين الفرق ، ص ١٩٦) أن الذين أسسوا وعوة الباطنية جماعة منهم ميمون بن ديصان المعروف بالقداح ، ومحمد بن حسين الملقب بدندان واظلم عنهم : الملل والنحل ٢/١١ ص ٤٤٧ ؛ الفرق بين الفرق ، ص ١٦٩ سلما ١٩٨٠ ؛
- (ع) انقسمت الشيعة الإمامية بعد وفاة جعفر الصادق حوالى سنة ١٤٧ إلى عدة فرق أهمها : الموسوية والإسماعيلية ، قالت الأولى مهما بإمامة مومى الكاظم بن جعفر الصادق وهم المرسوية ، وقالت الثانية منهما بإمامة إسماعيلية ، وانقسمت الإسماعيلية بدورها إلى فرقنين ، قالت الأولى منهما : إن إسماعيل لم يمت ، بل أظهر الموت تقية ، وقالت الفرقة الثانية : بل مات ، والإمام بعده محمد بن إسماعيل ، وهؤلا ، هم المباركية ، ثم انقسموا بعد ذلك إلى من وقف على محمد بن إسماعيل ، وقال من ساق الإمامة في « المدنودين » منهم ، ثم في « الظاهرين القائمين » وهؤلا ، هم الباطنية .

انظر: المللوالنحل 1/13 ٣٤ - ٢١، ٣٤ - ٢١؛ بمقالات الإسلاميين 1/٢١ - ٢٧ ؛ النبصير فالدين، ص ٤١؛ النعريفات للجرجانى، ص ٢١ . وانظركتاب: طائفة الاسماعيلية، تأليف د. محمد كامل حسين، ط. القاهرة، ١٩٥٩؛ هيوار (مقالة عن الاسماعيلية) في دائرة المعارف الإسلامية؛ جولدتسيهر في: العقيدة والشريعة، ص ٢١٢ – ٢٢٠ الطبعة الأولى؛ محمد بن حسن الديلمي، كتاب قواعد عقائد آل محمد الباطنية؛ شتروتمان: مقالة السبعية؛ دائرة المعارف الاسلامية؛

Donaldson, Shi'ite Religion no. 153, 357-358, Luzac, London, 1933.

رسائل « إخوان الصفاء » والفارابي وابن سينا والسهرودي المقتول ، وابن رشد الحفيد ، وملاحدة الصوفية الخارجين عن طريقة المشايخ المتقدمين من أهل الكتاب والسنة ، كابن عربي وابن سبعين وابن الطفيل صاحب رسالة « حي ابن يقطان » ، وخلق كثير غير هؤلاء .

ومن الناس من يوافق هؤلاء فيما أخبرت به الأنبياء عن الله : أنهـــم قصدوا به التخييل دون التحقيق ، و بيان الأمر على ما هو عليه دون اليوم الآخر.

ومنهم من يقول: بل قصدوا هذا فى بعض ما أخبروا به عن الله، كالصفات الخبرية من الاستواء والنزول وغير ذلك ، ومثل هذه الأفوال يوجد فى كلام كثير من النظّار ممن ينفى هذه الصفات فى نفس الأمر ، كما يوجد فى كلام طائفة .

<sup>(</sup>۱) جماعة من الإسماعيلية الباطنية ألفوا رسائل عرفت برسائل إخوان الصفا وعددها أكثر من خمسين مقالة ، وذكر أبو حيان النوحيدي بعض أسمائهم في كتابه ﴿ المقابسات ﴾ .

انظر صهم : كتاب إخوان الصفا للاستاذ عمر الدسوق ، ط . عيسى الحلبى ، القاهرة ، ٧ ٩ ٩ ؟ إخوان الصفا للدكتور جبور صد النور في سلسلة نوابغ الفكر العربي، ط . المعارف ، وانظر: ابن القفعلى ، ص ٢ ٨ – ٨ ٨ ؛ الرسالة الجامعة المنسو بة لابن المجر يطى ، تحقيق د . حيل صليبا ، ط . دمشق ، ٨ ٤ ٩ ١ . (٢) شهاب الدين أبو الفتوح بحي بن الحسن بن أمرك السهروردي ، المولود بسهرورد سنة ٩ ٤ ٥ ،

<sup>(</sup>۲) شهاب الدين ابوالفتوح يحى بن الحسن بن امرك السهروردى ، المولود بسهرورد سنة ٩ ٪ ه ، وقتل بحلب سنة ٧٨ ه ، وعرف بفلسفته الإشراقية ، انظرعنه وعن آرائه :

وفيات الأعيان ه/٣١٢ – ٣١٨ ؛ لَسان المــيزان ٣/٥٥ – ١٥٨ ؛ النجوم الزاهرة ٣/١١٤ — ١١٥ ؛ الأعلام ١٦٩/٩ — ١٧٠ . وانظر كتاب : أصول الفلسفة الاشراقية ، د . محمد على أبي ريان ، ط . الأنجلو، القاهرة ، ه ١٩٤ .

<sup>(</sup>٣) أبو محمد عبد الحق بن إبراهيم بن محمد بن نصر المصروف بابن سبمين ، ولد سنة ٦١٣ وتوفى سنة ٩٦٩ ، انظر ترجمته فى : شذرات الذهب ٩٧٥ - ٣٣٠ - ٣٣٠ ؛ الطبقات الكبرى للشعرانى ١٧٧/١ ؛ لسان الميزان ٣٩٠/٣ ؛ فوات الوفيات ١٦/١ ٥ - ١٥٠ ؛ نفح الطيب ٢/٥٩ - ٣٠٠ ، ١٩٠٥ ؛ القاهرة ، ٥١٩٠ . ٢٠٤ ؛ الأعلام ١/١٥ وانظر رصائل ابن سبعين تحقيق د ، عبد الرحمن بدوى ، القاهرة ، ٥١٩٠ . (٤) أبو بكر محمد بن عبد الملك بن محمد بن طبعة القيمى الأندلسي ، ولد سنة ٤٩٤ وتوفى سنة ١٨٥ . وكتابه هر حي بن يقطان به هو أشي ما ألف وقد طبع أكثر من طبعة آخرها شخيقة . د ، عدد الحلم محمد د ،

وكتابه ﴿ حَى بِن يَقَطَانَ ﴾ هو أشهر ما ألف وقد طبع أكثر من طبعة آخرها يتحقيق د . عبد الحليم محمود . انظر في ترجمته : مقدمة د ، عبدالحليم محمود للكتاب المذكور ؛ المفرب لابن سعيد المفر بي ٢ / ٨٥ – ٨٥ ؟ المحبجب لعبد الواحد المراكشي ، ص ٢٣٩ – ٢٤٢ ؛ الأعلام ١٢٨/٧ .

<sup>(</sup>ه) ر ، ص : توجه ٠

٢ \_ أهــل
 التحــر يف
 والنــأو يل

وأما أهل التحريف والتأويل فهم الذين يقولون: إن الأنبياء لم يقصدوا بهذه الأقوال [ إلا ما هو الحق ] في نفس الأمر ، و إن الحق في نفس الأمر هو ما علمناه بعقولنا ، ثم يجتهدون في تأويل هدذه الأقوال إلى ما يوافق رأيهم بأنواع التأويلات التي يحتاجون فيها إلى إخراج اللغات عن طريقتها المصروفة ، و إلى الاستعانة بغرائب المجازات والاستعارات .

وهم فى أكثر ما يتأولونه قد يعلم عقلاؤهم علما يقينا أن الأنبياء لم يريدوا بقولهم ما حملوه عليه ، وهؤلاء كثيرا ما يجعلون التأويل من باب دفع المعارض ، فيقصدون حمل اللفظ على ما يمكن أن يريده متكلم بلفظه ، لا يقصدون طلب مراد المتكلم به ، وحمله على ما يناسب حاله ، وكل تأويل لا يقصد به صاحبه بيان مراد المتكلم وتفسير كلامه بما يُعرف به مراده ، وعلى الوجه الذي به يُعرف بيان مراده ، فصاحبه كاذب على من تأول كلامه ، ولهذا كان أكثرهم لا يجزمون بالتأويل ، بل يقولون : يجوز أن يُراد كذا ، وغاية ما معهم إمكان احتمال اللفظ ، الناؤيل ، بل يقولون : يجوز أن يُراد كذا ، وغاية ما معهم إمكان احتمال اللفظ ،

وأماكون النبى المعـين يجوز أن يريد ذلك المعنى بذلك اللفـظ فغالبهُ يكون / الأمر فيه بالعكس ، و يُعلم من سياق الكلام وحال المتكلم امتناع إرادته لذلك المعنى بذلك الخطاب المعين .

•/1

<sup>(</sup>١) م، ق: لم يقصدوا بهذه الأفوال ما في نفس الأمر . والمثبت عن ( ر ) ، (ص) .

<sup>(</sup>۲) ر: طريقها ٠

<sup>(</sup>٢) م، ق: يقينيا .

<sup>(</sup>٤) م ، ق : يعرف به ،

<sup>(</sup>ه) ر، ص: وإلا فصاحبه كاذب على ما تأول كلامه ه

<sup>(</sup>٦) ر، ص: وهامة ،

وفى الجملة ، فهسذه طريق خلق كثير من المتكلمين وغيرهم ، وعليها بني سائر (٢) (٣) (٢) المتكلمين المخالفين لبعض النصوص مذاهبهم من المعستزلة والكلابية والسالمية (٤) والكرامية والشيعة وغيرها .

- (۲) ق: والكلامية ، وهو خطأ ، والكلابية هم أتباع أبي محمد عبد الله بن سميد بن محمد بن كلاب بضم الكاف وتشديد اللام ) القطان المتوفى بعد سنة ، ٢٥ بقليل ، قال عنه ابن حزم إنه شيخ قديم للا شعرية ، انظر عنه ومن مذهبه : لمبان الميزان ٣ / ، ٢٩ س ٢٩٠ ، و طبقات الشافعية ٢ / ١ ه ؟ الفهرست لا بن النديم ، ص ٥٥٠ س ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، مقالات الأشمرى ١ / ٢٥ ٢ س ٢٠٠ / ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ١٠٠ ، ٢٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١
- (٣) السالمية هم أتباع أبي عبد الله محمد بن أحمد بن سالم المتوفى سنة ٢٩٧ وابنه الحسن أحمد بن محمد ابن سالم (المتوفى سنة ٥٩٠ وابنه الحسن أحمد بن محمد ابن سالم (المتوفى سنة ٥٩٠ و يجع السالمية في مذهبهم بين كلام السالمية أبوطالب المكي صاحب كتاب قوت القلوب المتوفى سنة ٣٨٦ و يجع السالمية في مذهبهم بين كلام أهل السنة وكلام المعرّلة مع ميل إلى النشبه وترعة صوفية المحادية و اظر عنهم: شذرات الذهب ٣٠٣ ؟ أهل السنة وكلام المعرّلة مع ميل إلى النشبه وترعة صوفية المحادية و اظر عنهم : شذرات الذهب ٣٠٢ ؟ اللم السراج ، ص ٢٠١ عام و المقاهرة ، ص ٢٠١ و طبقات الصوفية ، ص ٢٠١ و مقالة والسالمية الطبقات الكبرى الشعراني ، ص ٢٩٩ ٠٠٠ و الفرق بين الفرق ، ص ٢٥ و ٢٠٢ و مقالة والسالمية و دائرة المعارف الاسلامية المسابدة في دائرة المعارف الاسلامية المستبون .
- (٤) الكرامية هم أتباع أبي هبد الله محمد بن كرام بن عراق بن حزيه السجستاني المتوفى سنة ٥٠٥ وهم يوافقون السلف في إثبات العسفات ، ولكنهم يبالغون في ذلك إلى حد التشبيه والتجسيم وكذلك يوافقون السلف في إثبات القدر والقول بالحكم، ولكنهم يوافقون المعتزلة في وجوب معرفة الله تعالى بالعقل، وفي الحسن والقبح العقليين، وهم يعمدون من المرجئة لقولهم بأن الإيمان هو الإقرار والتصديق بالمسلن دون القلب، انظر عن ابن كرام والكرامية : لسان الميزان ٥/٣٥٥ ٥٥٣؛ ميزان الاعتدال بالمسلن دون القلب، انظر عن ابن كرام والكرامية : لسان الميزان ٥/٣٥٠ ٥٥٣؛ الملل والنحل ١/٠٨١ ١٩٣٠ المائق بين الفرق، ص ١٦٠ ١٦٠؟ التبصير في الدين، ص ١٥٠ ٧٠؟ اعتقادات فرق المسلمين والمشركين الرازي، ص ٢٠٠ ١٩٠٤ البد، والنار يخ ٥/١٤١ الخطط اللريزي ٢/٩٤ المعترف (م.٢٤٢) التعمير في الدين، ص ١٥٠ ٧٠؟ المعترف (م.٢٤٢) التعمير في الدين، ص ١٥٠ ٧٠؟ المعترف (م.٢٤٢) التعمير في الدين، ص ١٥٠ ١٥٠ العماد المعترف المنازي، ص ٢٠٠ المعترف (م.٢٤٢) التعمير في الدين، ص ١٥٠ ١٥٠ العماد المعترف المعترف المعترف (م.٢٤١) المعترف المعترف المعترف المعترف (م.٢٤١) المعترف المعترف

<sup>(</sup>١) د ۽ و بالجلة .

لفظ ﴿ التأويل ﴾

وقد ذكرنا في غير موضع أن لفظ « التأويل » في القرآن يُراد به ما يَوُ ولُ الأمر إليه ، و إن كان موافقا لمدلول اللفظ ومفهومه في الظاهر ، و يراد به تفسير الكلام و بيان معناه ، و إن كان موافقا له ، وهو اصطلاح المفسرين المتقدّمين (١) كجاهد وغيره ، و يُراد به صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح لدليل يقترن بذلك .

وتخصيص لفظ التأويل بهـذا المعنى إنمـا يوجد فى كلام بعض المتأخرين ، فأما الصحابة، والتابعون لهم بإحسان، وسائر أئمة المسلمين كالأئمة الأربعة وغيرهم فلا يَخُصُّون لفظ « التأويل » بهـذا المعنى ، بل يريدون بالتأويل المعـنى الأقل أو الشانى .

ولهذا لما ظن طائفة من المتأخرين أن لفظ « التأويل » فى القرآن والحديث فى مثل قوله تعالى : ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِ يلّهُ إِلّا اللّهُ وَالرّا سِخُونَ فِى الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنّا بِهِ كُلّ مَنْ عِندِ رَبّنَ ﴾ [سورة آل عمران : ٧] أريد به هذا المعنى الاصطلاحى الخاص ، واعتقدوا أن الوقف فى الآية عند قوله : ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلّا اللهُ ﴾ لزم من ذلك أن يعتقدوا أن لهذه الآيات والأحاديث معانى تخالف مدلولها المفهوم منها، وأن ذلك المعنى المراد بها لا يعلمه إلا الله ، لا يعلمه المملك الذى نزل بالقرآن ، وهو جبريل ، ولا يعلمه عهد صلى الله عليه وسلم ولا غيره من الأنبياء ، بالقرآن ، وهو جبريل ، ولا يعلمه عهد صلى الله عليه وسلم ولا غيره من الأنبياء ،

<sup>(</sup>۱) أبوالحجاج مجاهد بن جبر المكى، تابعى ، شيخ القرآء والمفسرين ، قرأ التفسير على ابن عباس وضى الله عنهما ثلاث مرات ، ولد سنة ۲۱ و توفى سنة ۱۰۱ أو ۱۰۱ ، انظر ترجمته فى : شذوات الذهب ۲/۱۲۰۱ تذكرة الحفاظ ۱/۰۸ - ۸۰ ملبقات الحفاظ للذهبي (ط ، جوتنجن ۱۸۸۳) ۱/۱۱ (وقال مات سنة ۱۰۱ أو ۲/۱۱ أو ۲/۱۲۱ ) ؛ ميزان الاعتدال ۳/ ۹ ؛ الأعلام ۲/۱۲۱ ،

ولا تعلمه الصحابة والتابمون لهم بإحسان ، وأن عدًا صلى الله عليه وسلم كان يقرأ قوله تعلى : ( الرَّحَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ) [سورة طه : ٥] ، وقوله : ( إلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيْبُ ) [ سورة فاطر : ١٠] ، وقوله : ( بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ) [سورة المائدة : ٢٤] ، وغير ذلك من / آيات الصفات ، بل و يقول : « ينزل ربنا كل ليلة إلى السماء الدنيا » ونحو ذلك ، وهو لا يعرف معانى هذه الأقوال ، بل معناها الذي دلت عليه لا يعلمه إلا الله ، و يظنون أن هذه طريقة السلف .

ثانيا \_ طريقة النجهيل

1/1

وهؤلاء أهـل التضليل والتجهيل الذين حقيقة قولهم : إن الأنبياء وأتباع الأبنياء جاهلون ضالون، لا يعرفون ما أراد الله بمـا وصف به نفسه من الآيات وأقوال الأنبـاء.

<sup>(</sup>۱) الإشارة هنا إلى حديث النزول ، وهو مررى عن أبى هو يرة وغيره من الصحابة من وجوه هدة . ونص الحديث في إحدى رواياته في : البخارى ٢/٢ه - ٣٥ (كتاب التهجد ) باب الدعاء والمصلاة من آخر الليل) : ﴿ عن أبى هر يرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ينزل ر بنا تبارك وتعالى كل ليسلة إلى السها، الدنيا حين يبق لمث الليل الأخرير يقول : من يدعونى فأستجيب له ، من يسالنى فأعطيه ، من يستغفرنى فأغفر له » . وهو موجود أيضا فى : البخارى ٨/ ٧١ (كتاب الدعوات ، باب الدعاء نصف الليل ) ، ٩ / ٩١ (كتاب التوحيد ، باب قول الله تعالى : ير يدون أن يبدلوا كلام الله عا ، نصم ٣ / ١٤٠٥ (كتاب صلاة المسافرين وقصرها ، باب الترغيب فى الدعاء والذكر فى آخر الليل والإجابة فيه ) ؛ سنن أبى داود ٢/٧ ٤ (كتاب الصلاة ، باب أى الليل أفضل ) ، ٤ / ٣٩٣ (كتاب السنة ، باب الرد على الجهمية ) ؛ المسند (ط ، المعارف ) الأرقام ٧٦٩ ، ٩٦٨ ، ٩٦٧ (كتاب السنة ، مواضع أمرى كثيرة فى المسند ؛ وروى كذلك فى سنن الترمذى ، وسنن ابن ماجة وسنن النزول فى كتابه ﴿ التوحيد » ، ص٣٨٠٠ . ومواينا في كتابه ﴿ التوحيد » ، ص٣٨٠٠ .

<sup>(</sup>۲) ر: لا يمرفه ٠

<sup>(</sup>٣) ر، ص: هذا .

ثم هؤلاء منهم من يقول: المراد بها خلاف مدلولها الظاهر والمفهوم ، ولا يعسرف أحد من الأنبياء والمسلائكة والصحابة والعلماء ما أراد الله بها ، كما لا يعلمون وقت الساعة .

ومنهم من يقول: بل تُجَرَى على ظاهرها ، وتُحَسل على ظاهرها ، ومع هذا فلا يعلم تأويلا يخالف ظاهرها ، فلا يعلم تأويلا يخالف ظاهرها ، وقالوا — مع هذا — إنها تحمل على ظاهرها، وهذا ما إنكره ابن عقيل على شيخه القاضي أبي يعلى في كتاب « ذم التأويل » .

وهؤلاء الفرق مشتركون فى القول بأن الرسول لم يبين المراد بالنصوص التى يجعلونها مشكلة أو متشابهة، ولهذا يجعل كل فريق المشكل من نصوصه غير ما يجعل الفريق الآخر مشكلا، فمنكر الصفات الخبرية الذى يقول: « إنها لا تعلم بالعقل » يقول: نصوصها مشكلة متشابهة ، بخلاف الصفات المعلومة بالعقل [ - عنده (١) بعقله - ] فإنها - عنده - مُحكّمة بينة، وكذلك يقول من ينكر العلو والرؤية : نصوص هذه مشكلة .

<sup>(</sup>١) ر، ص: الغامر المفهوم .

<sup>(</sup>٢) أبو الوفاء على بن عقيل بن محمد بن عقيل البندادى؛ من الحنابلة الذين خالفوا المذهب ولجأوا لمل التأويل مثل ابن الحديثى، كان يعظم الحلاج فأراد الحنابلة قتله . ولد سنة ٣١ و رقوفي سنة ٣١ ه . انظر ترجته في : الذيل لابن رجب ٢١ / ٣١ - ١٦٣ ؛ شذرات الذهب ٤/ ٥٣ - ٤٤ ؛ لسان الميزان ٤ / ٣٠ - ٤٤ ؛ الأعلام ه / ٢٤ ؛ بروكلان GAL الملحق ٣ / ٣ . ه .

<sup>(</sup>٣) أبو يعلى محمد بن الحسين بن محمد بن خلف بن الفراء من كبار الحنابلة وعالم عصره في الأصول والفروع . ولد سنة ٣٠٠ وتوفى سنة ٤٥١ . انظر ترجمته في : طبقات الحنابلة (لابنه أبي الحسين محمد ابن محمد ) ٢ / ٣٠٣ - ٢٠٣ ؛ تاريخ بغداد ٢ / ٣٠٢ ؛ شذرات الذهب ٤ / ٣٠٣ - ٢٠٠٧ الوافى بالوفيات ٣ / ٧ ؛ الأعلام ٦ / ٣٣١ ؛ بروكلات GAL الملمحتى ٣ / ٣٠٥ ( وسماه إبطال التأويل ولم يذكر أنه موجود ) .

 <sup>(</sup>٤) عنده بعقله : زيادة في (ر) ، (ص) .

V/1

ومنكر الصفات مطلقا يجعل ما يثبتها مشكلا دون ما يثبت أمماءه الحسنى ، ومنكر معانى الأسماء يجعل نصوصها مشكلة ، ومنكر معاد الأبدان وما وُصفت به الجنة والنار يجعل ذلك مشكلا أيضا ، ومنكر القدر يجعل ما يثبت أن الله خالق كل شيء وما شاء كان مشكلا ، دون آيات الأصر والنهى والوعد والوعيد ، والخائض في القدر بالجبر يجعل نصوص الوعيد ، بل ونصوص الأصر / والنهى مشكلة ، فقد يستشكل كل فريق ما لا يستشكله غيره ، ثم يقول فيا يستشكله : إن معانى نصوصه لم يبينها الرسول .

ثم منهم من يقول: لم يَعْلَم معانيها أيضا ، ومنهم من يقول: بل علمها ولم يبينها ، بل أحال في بيانها على الأدلة العقلية ، وعلى من يجتهد في العلم بتأويل تلك النصوص ، فهم مشتركون في أن الرسول لم يَعْلَم أو لم يُعلِّم ، بل جهل معناها ، أو جَهلها الأمة ، من غير أن يقصد أن يعتقدوا الجهل المركب ،

وأما أولئك فيقولون: بل قصد أن يُعلّمهم الجهل المركب، والاعتقادات الفاسدة، وهؤلاء مشهورون عند الأمة بالإلحاد والزندقة، بخلاف أولئك فإنهم يقولون: الرسول لم يقصد أن يجمل أحدًا جاهلا معتقدا للباطل، ولكن أقوالهم تتضمن أن الرسول لم يبن الحق فيا خاطب به الأمة من الآيات والأحاديث: إما مع كونه لم يعلمه، أو مع كونه علمه ولم يبينه.

<sup>(</sup>١) ق، ن، من ط: بل والأمر ٠

<sup>(</sup>٢) م، ق: أن يلم •

(1)

ولهذا قال الإمام أحمد في خطبته فيا صنّفه من « الرد على الزنادقة والجهمية فيا شكّت فيه من متشابه القرآن وتأولته على غير تأويله » ، قال : « الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم ، يدعون من ضل إلى الهدى ، ويبصّرون منهم على الأذى ، يُعيون بكتاب الله الموتى ، ويبصّرون بنور الله أهل العمى ، فكم من قتيل لإبليس قد أحيوه ، وكم من تائه ضال قد هدوه ، فما أحسن اثرهم على الناس ، واقبح أثر الناس عليهم ، ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين ، الذين عقدوا إلوية البدعة ، وأطلقوا عنان الفتنة ، فهم مختلفون في الكتاب ، منفقون على مفارقة الكتاب ، يقولون على مفارقة الكتاب ، يقولون على الله من الكلم ، يقولون على الناس بما يلبسون عليهم ، فنعوذ بالله من فتن المُضلِّين » .

<sup>(</sup>١) الإشارة هنا إلى رسالة الإمام أحمد بن حنبل ، وسنقابل النص التالى على هذه الرسالة المطبوعة ضمن مجمسوع « شذوات البسلاتين من طيبات كلمات سلفنا الصالحين» بنحقيق الشيخ محمسد حامدالفق، ط . السنة المحمدية ، القاهرة ، ١٣٧٤ / ١٩٥٩ .

<sup>(</sup>٢) في عنوان الرسالة المطبوعة : شكوا .

<sup>(</sup>٣) الرد على الجهمية : وتأولوه •

<sup>(؛)</sup> في (ص ؛) من الرسالة المذكورة .

<sup>(</sup>٥) الرد على الجهمية : من ضال تائه .

<sup>(</sup>٦) ق : المفالين .

<sup>(</sup>٧) الرد على الجهمية : عقال ،

<sup>(</sup>٨) الرد على الجهمية : مجمعون ٠

<sup>(</sup>٩-٩) : ساقط من (ر) .

<sup>(</sup>١٠) الرد على الجهمية : يشهون .

و یروی نحو هذه الحطبة عن عمر بن الحطاب رضی الله تعالی عنـه ، کما ذکر (۱) ذلك محمد بن وضّاح فی کتاب « الحوادث والبدع » .

افقد ُوصِفوا في هذا السكلام بأنهم – مع اختلافهم في الكتاب – فهم ١٨٥ كلهم ُعَالفون له ، وهم مشتركون في مفارقته ، يتكلمون بالكلام المتشابه ، ويخدعون جُهَّال الناس بما يُلبِّسون عليهم ، حيث لبسوا الحق بالباطل .

خلاصة ما سبق

وجماع الأمر أن الأدلة نوعان: شرعية، وعقلية، فالمدّعون لمعرفة الإلهيات بعقولهم، من المنتسبين إلى الحكة والكلام والعقليات، يقول من يخالف نعموص الأنبياء منهم: إن الأنبياء لم يعرفوا الحق الذي عرفناه، أو يقولون: عرفوه ولم يبيّنوه للخاق كما بيناه، بل تكلموا بما يخالفه مرف غير بيان منهم، والمدّعون السنة والشريعة واتبّاع السلف من الجُهّال بمعانى نصوص الأنبياء يقولون: إن الأنبياء والسلف الذين اتبعوا الأنبياء عرفوا معانى هذه النصوص التي قالوها والتي بلغوها عن الله، أو إن الأنبياء عرفوا معانيها ولم يبينوا مرادهم للناس؛ فهؤلاء الطوائف قد يقولون: نحن عرفنا الحق بعقولنا، ثم اجتهدنا في حمل كلام الأنبياء على ما يوافق مدلول العقل، وفائدة إن الأسها هذه المتشابهات المشكلات اجتهاد

انظرعته : بغية الملتمس ، ص ١٢٣ ؛ لسان الميزان ٥ /٤١٦ ؛ الأعلام ٧ / ٣٠٨٠.

<sup>(</sup>٢) ص: له مشركون ٠

<sup>(</sup>٣) م ، ق : بمعانى النصوص .

<sup>(</sup>٤) قَ ، ر، ص ، ط : أو الأنبياء .

<sup>(</sup>a) قد: سافطة من (ص) ·

<sup>(</sup>٦) ص: المشكلات المتشابهات .

الناس في أن يعرفوا الحق بعقولهم، ثم يجتهدوا في تأويل كلام الأنبياء الذين لم يبينوا (٢)
به مرادهم، أو أنَّا عرفنا الحق بعقولنا، وهذه النصوص لم تعرف الأنبياء معناها، كما لم يعرفوا وقت الساعة ، ولكن أُمرنا بتسلاوتها من غير تدبر لها ولا فهم لمعانيها ، أو يقولون : بل هذه الأمور لا تُعرف بعقل ولا نقل ، بل نحن منهيون عن معرفة العقليات، وعن فهم السمعيات ، وإن الأنبياء وأتباعهم لا يعرفون العقليات ، ولا يفهمون السمعيات .

## ( فصل )

هدف الكتاب بيان فساد فانونهم الفاسد

( . .

1/1

ولما كان بيان مراد الرسول صلى الله عليه وسلم في هده الأبواب لا يتم الا بدفع المعارض العقلى ، وامتناع تقديم ذلك على نصوص الأنبياء ، بيّنا في هذا الكتاب فساد القانون الفاسد الذي صدّوا به الناس عن سبيل الله ، وعن فهم مراد الرسول وتصديقه فيا أخبر، إذ كان أيّ دليل أقيم على بيان مراد الرسول لا ينفع إذا قدر أن المعارض العقلي [القاطع] ناقضه ، بل يصير ذلك قَدْماً في الرسول، وقدما فيمن استدل بكلامه ، وصار هذا بمنزلة المريض الذي به أخلاط فاسدة تمنع انتفاعه بالغذاء ، فإن الغذاء لا ينفعه مع وجود الأخلاط الفاسدة التي تفسد الغذاء ، فإن الغذاء لا ينفعه مع وجود الأخلاط الفاسدة التي تفسد الغذاء ، فإن الغذاء لا ينفعه مع وجود الأخلاط الفاسدة التي تفسد الغذاء ، فإن الغذاء لا ينفعه مع وجود الأخلاط الفاسدة التي تفسد الغذاء ، فإن الغذاء لا ينفعه مع وجود الأخلاط الفاسدة التي الصفات الفراء ، فكذلك القلب الذي اعتقد قيام الدليل العقلي القاطع على نفي الصفات أو بعضها ، أو نفي عموم خلقه لكل شيء ، أو نفي أمره ونهيه ، أو امتناع المعاد ،

<sup>(</sup>١) ر، ص، ط: الذي .

<sup>(</sup>٢) به : ساقطة من (ص) ٠

<sup>(</sup>٣) القاطع : زيادة في (ر) ، (ص) .

<sup>(</sup>٤) ق: ٠٠ بالغذاء لاينفعه سع ٠٠؟ م : فإنه لا ينفعه الغذاء سع ٠٠ والمثبت عن (ر)، (ص).

<sup>(</sup>٠) م ٤٠٠ : ١٠٠ شيء وأمره ونهية ٠

أو فير ذلك ، لا ينفعه الاستدلال طيه ف ذلك بالكتاب والسنة إلا مع بيان فساد ذلك المعارض .

(۱)
 وفساد ذلك المعارض قد يعلم جملة وتفصيلا

أما الجملة ، فإنه من آمن بالله و رسوله إيمانا تاما ، وعلم مراد الرسول قطعا ، تيقّنَ شبوتَ ما أخبر به ، وعلم أن ما عارض ذلك من الحجج فهى حجج داحضة (٢) . ( وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللهِ مِن جنس شبه السوفسطائية ، كما قال تعالى : ] : ( وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللهِ مِن بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ مُحجّبُهُمْ دَاحِضَةً عِنْدَ رَبِيمْ وَمَلَيْهِمْ غَضَبُ وَلَهُمْ مَذَابُ شَدِيدً ) . [ سورة الشورى : ١٦] .

وأما التفصيل، فبعلم فساد تلك الججة المعارضة، وهذا الأصل نقيض الأصل الذي ذكره طائفة من الملحدين ، كما ذكره الرازى في أول كتابه « نهاية العقول » حيث ذكر أن الاستدلال بالسمعيات في المسائل الأصولية لا يمكن بحال، لأن الاستدلال بها موقوف على مقدمات ظنية ، وعلى دفع المعارض العقلى ، وإن العلم بانتفاء المعارض لا يمكن ، إذ يجوز أن يكون في نفس الأمر دليل عقلى يناقض مادل عليه القرآن ، ولم يخطر ببال المستمع .

 <sup>(</sup>١) وفساد ذلك الممارض : كذا في (م) فقط . وسقطت « ذلك » من سائر النسخ .

<sup>(</sup>٢) أما الجلة : عبارة ساقطة من (ر) ، (س) ، (ط) .

 <sup>(</sup>٣) ما بين المقوفتين ساقط من (م)، (ق) .

<sup>(</sup>٤) د : نيم ٠

<sup>(</sup>ه) لم أجدنس هذا الكلام أومعناه في أول نهاية العقول ، بل لم أجده بعد تصفحى لكثير مَن صفحات غطوطة الكتاب في دار الكتب ، ومعنى هذا الكلام متضمن في القانون الذي أورده أبن تيمية في أول الكتاب ، وقد تكلت عنه وأشرت إلى ما يقابله في مؤلفات الرازى في مقدمة هذا الكتاب بما يعنى عن التكاب ، واظر المقدمة ، ص ١١ - ١٤٠ .

1./1

وقد بسطنا الكلام على [ ما زعمه هؤلاء من أن الاستدلال بالأدلة السمعية موقوف على مقدمات ] ظنية ، مشل نقل اللغة والنحو والتصريف ونفى المجاز والإضمار والتخصيص والاشتراك والنقل والمعارض العقلى بالسمعى ، وقد كمّا صنفنا في فساد هذا الكلام مصنفا قديما من نحو ثلاثين سنة ، وذكرنا طرفا من بيان فساده في الكلام على « المحصل » وفي غير ذلك .

ا فذاك كلام في تقرير الأدلة السمعية ، و بيان أنها قد تفيد اليقين والقطع، (٥) وفي هذا الكتاب كلام في بيان انتفاء المعارض العقلي ، و إبطال قول مر زعم تقديم الأدلة العقلية مطلقا .

وقد بينا في موضع آخر أن الرسول بين البلاغ المبين ، وبين مراده ، وأن كل ما في القرآن والحديث من لفظ يُقال فيه إنه يحتاج إلى التأويل الاصطلاحي الخاص الذي هو صَرْف اللفيظ عن ظاهره ، فلابد أن يكون الرسول قد بين مراده بذلك اللفظ بخطاب آخر ، لا يجوز عليه أن يتكلم بالكلام الذي مفهومه ومدلوله باطل ، ويسكت عن بيان المراد الحق، ولا يجوز أن يريد من الحلق أن

<sup>(</sup>١) مابين الممقوفتين ساقط من (م)، (ق).

<sup>(</sup>٢) م 6 ق : بالسم ٠

<sup>(</sup>٣) وفي هذا إشارة إلى تاريخ تأليف الكتاب كما بينا ذلك في المقدمة .

<sup>(</sup>٤) من مؤلفات ابن تيمية كتاب « شرح أول المحصل ، في مجلد » ( وهو كتاب مفقود ) .

انظر : أسماء مؤلفات ابن تيمية ، لابن قيم الجوزية ، ص ١٩ ؟ العقود الدرية ، لابن عبد الهادى ، ص ٣٧ . والمقصود هنا كتاب « محصل أفكار المنقدمين والمتأخرين » للرازى .

<sup>(</sup>ه) وفي هذا الكتاب : كذا في (م)، (ق). وفي سائر النسخ : وهذا الكتاب.

 <sup>(</sup>٦) اظر مثلا وسالة ﴿ معاوج الوصدول في بيان أن أصول الدين وفر وعه قد بينها الرسول » وقد طهمت بالقاهرة عدة مرات .

يفهموا من كلامه ما لم يبينه لهم و يدلهم عليه ، لإمكان معرفة ذلك بعقولهم ، وأن هذا قدح في الرسول الذي بلّغ البلاغ المبين الذي هَدَى الله به العباد وأخرجهم به من الظلمات إلى الندور ، وفرّق الله به بين الحدق والباطل ، وبين الهدى والضلال ، وبين المدى والضلال ، وبين الرشاد والني ، وبين أولياء الله وأعدائه ، وبين ما يستحقه الرب من الأسماء والصفات وما ينزّه عنه من ذلك ، حتى أوضح الله به السبيل ، وأنار به الدليل، وهدى به الذين آمنو لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه ، والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم .

فهن زعم أنه تكلم بما لايدل إلا على الباطل لا على الحق، ولم يبين مراده ، وأنه أراد بذلك اللفظ المعنى الذى ليس بباطل، وأحال الناس فى معرفة المراد على ما يعلم من غير جهته بآرائهم، فقد قدح فى الرسول، كما نبهنا على ذلك فى مواضع ، كيف والرسول أعلم الحلق بالحق ، وأقدر الناس على بيان الحق ، وأنصح الحلق الحلق ؟! وهذا يوجب أن يكون بيانه الحق أكل من بيان كل أحد .

فإن ما يقوله القائل و يفعله الفاعل لابد فيه من قدرة وعلم و إرادة ، فالعاجز عن القول أو الفعل يمتنع صدور ذلك عنه ، والجاهل بما يقوله و يفعله لا يأتى بالقول المحكم والفعل المحكم ، وصاحب الإرادة الفاسدة لا يقصد الهدى والنصح الوالملاح ، فإذا كان المتكلم عالما بالحق قاصدًا لهدى الخلق قصدًا تاما ، قادرًا على ذلك وجب وجود مقدوره ، وعد صلى الله عليه وسلم أعلم الخلق بالحق، وهو أضحم بيانا ، وهو أحرص الخلق على هدى العباد، كما قال

11/1

<sup>(</sup>١) م ، ق : برهنا .

تعالى: ( لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنَ أَنْهُسِكُمْ عَنِ يَزُّعَلَيْهِ مَا عَنْمُ حَرِيضٌ عَلَيْكُمْ وَالْمَا وَالْعَيْمُ مَا عَنْمُ حَرِيضٌ عَلَىٰ هُدَاهُمْ وَالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِمٍ ) [ سورة التوبة : ١٢٨ ]، وقال: ( إِن تَعْرِضُ عَلَىٰ هُدَاهُمْ فَإِنَّ اللهَ لا يَهْدِى مَن يُضِلُّ ) [ سورة النحل : ٣٧]، وقد أوجب الله عليه البلاغ المبين، وأنزل عليه الكتاب ليبين المناس ما نزل إليهم ، فلا بد أن يكون بيانه وخطابه وكلامه أكل وأتم من بيان غيره، فكيف يكون مع هذا لم يبين الحق، بل بينه من قامت الأدلة الكثيرة على جهله ونقص علمه وعقله ؟! وهذا مهسوط في غير هذا الموضع .

ولما كان ما يقوله كثير من الناس فى باب أصول الدين والكلام والعلوم العقلية والحكة يَعلَم كل من تدبره أنه مخالف لما جاء به الرسول ، أو أن الرسول لم يَقُل مثل هذا ، واعتقد من اعتقد أن ذلك من أصول الدين ، وأنه يشتمل على العلوم الكلية والمعارف الإلمية ، والحكة الحقيقية أو الفلسفة الأولية — صاركثير منهم يقول : إن الرسول لم يكن يعرف أصول الدين ، أو لم يبين أصول الدين، ومنهم من هاب النبى، ولكن يقول : الصحابة والتابعون لم يكونوا يعرفون ذلك، ومن عظم الصحابة والتابعون لم يكونوا يعرفون ذلك، الأفاضل فى هذه الأمور التي هي أفضل العلوم ؟ ومن هو مؤمن بالرسول معظم له يستشكل كيف لم يبين أصول الدين مع أفضل العلوم ؟ ومن هو مؤمن بالرسول معظم له يستشكل كيف لم يبين أصول الدين مع أن الناس إليها أحوج منهم إلى غيرها ؟

<sup>(</sup>١) م ، ق : خطابه و بيانه .

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، ص ، ط : أو نقص ،

<sup>(</sup>٣) ماق: تدبر ٠

<sup>(</sup>٤) م،ق : وأن ،

استطراد فى الرد على سؤال وجه إلى ابن تيمية وهو فى مصر نص السؤال ولماكنت بالديار المصرية سألنى من سألنى من فضلائها عن هـذه المسألة ، فقالوا في سؤالهم :

إن قال قائل: هل يجوز الخوض فيما تكلم الناس فيه من مسائل الله الله على الله على الله عليه وسلم فيها كلام أصول / الدين، وإن لم يُنقَل عن النبي صلى الله عليه وسلم فيها كلام أم لا؟ .

فإن قيل بالحواز ، فما وَجُهُه ؟ وقد فهمنا منه عليه الصلاة والسلام النهى عن الكلام في بعض المسائل ؟

و إذا قيل بالجواز فهل يجب ذلك ؟ .

وهل نقل عنه عليه الصلاة والسلام ما يقتضي وجوبه ؟ .

وهل يكنى فى ذلك ما يصل إليه المجتهد من غلبة الظن، أو لا بد من الوصول إلى القطع ؟ .

و إذا تعذر عليه الوصول إلى القطع، فهل يُعذر في ذلك، أو يكون مُكَلِّفًا به ؟

وهل ذلك من باب تكليف مالا يطاق والحالة هذه أم لا ؟

<sup>(</sup>۱) وذلك فيا بين عامى • ۷۱۲ د •

 <sup>(</sup>۲) المقابلة فيا يلى مع هـذه الرسالة التي يشير إليها ابن تيمية ومنها نسخة مخطوطة بدار الكنب رقم
 ۲۰۶ مجاميع تيمورية ص ۸۵ لمل ۱۲۵، وهي التي أرمز إليها بكلة « بيان » كما أوضحت في المقدمة ،
 ومع طبعتي الرسالة في مجموعة الفناري الكبرى ومجموعة فناوي شيخ الإسلام المطبوعة بالرياض .

<sup>(</sup>٣) بيان (ص ٨٦) : في أصول ٠

<sup>(</sup>٤) بيان : لم ينقل عن سيدنا عجد صلى الله عليه وسلم ٠

وإذا قيل بالوجوب ، فما الحكمة فى أنه لم يوجد فيه من الشارع نص يعصم من الوقوع فى المهالك ، وقد كان عليه الصلاة والسلام حريصا على هدى أمنه ؟

الجسواب

فاجبت :

الحمد لله رب العالمين .

أما المسألة الأولى :

الرد على المسألة الأولى

فقول السائل: «هل يجوز الخوض فيما تكلم الناس فيه من مسائل (۱) أمول الدين، وإن لم يُنقَل عن النبي صلى الله عليه وسلم فيها كلام الله؟ » .

سؤال ورد بحسب ما عُهـد من الأوضاع المبتدعة الباطلة ؛ فإن المسائل التي مي من أصول الدين الذي الدين الذي أرسل هي من أصول الدين الذي الدين الذي أرسل الله به رسوله ، وأنزل به كتابه – لا يجوز أن يُقال : لم يُنقل عن النبي صلى الله عليه وسلم فيها كلام ، بل هـذا كلام متناقض في نفسه، إذ كونها من أصول الدين يوجب أن تكون من أهم أمور الدين، وأنها مما يحتاج إليه الدين ، ثم نقى نفسل الكلام فيها عن الرسول يوجب أحد أمرين : إما أرف الرسول أهمل الأمور المهمـة التي يحتاج إليها الأمة ،

<sup>(</sup>١) بيان : في أصول الدين .

<sup>(</sup>٢) بيان : لم ينقل عن سيدنا محد صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>٣) م ( فقط ) : فسؤال ،

<sup>(</sup>١) أمور: ساقطة من (بيان) ، الفتاوى الكبرى ١/٣٧٣ و

<sup>(</sup>ه) بيان، الفتارى : ميا پحتاج إليه .

14/1

وكلا هذين باطل قطعا ، وهو من أعظم مطاعن المنافقين في الدين ، وإنما يظن هذا وأمثاله من هو جاهل بحقائق ما جاء به الرسول ، أو جاهل بما يعقله الناس بقلوبهم، أو جاهل بهما جميعا ، فإن جهله بالأول يوجب عدم علمه بما اشتمل عليه ذلك من أصول الدين وفروعه ، وجهله بالثاني يوجب أن يدخل في الحقائق المعقولة ما يسميه هو وأشكاله عقليات ، وإنما هي جهليات ، وجهله بالامرين يوجب أن يُظن من أصول الدين ما ليس منها من المسائل والوسائل الباطلة ، وأن يُظن عدم بيان الرسول لما ينبغي أن يعتقد في ذلك ، كما هو الواقع لطوائف من أصناف الناس — حُذَّاقهم فضلا عن عامتهم .

وذلك أن أصول الدين إما أن تكون مسائل يجب اعتقادها ، و يجب أن تذكر قولا ، أو تعمل عملا ، كسائل التوحيد والصفات ، والقدر ، والنبوة ، والمعاد ، أو دلائل هذه المسائل .

أما القسم الأول فكل ما يحتاج الناس إلى معرفته واعتقاده والتصديق به من هذه المسائل فقد بينه الله ورسوله بيانا شافيًا قاطعا للمُذر ، إذ هذا من أعظم ما بينه الله المرسول البلاغ المبين ، و بينه للناس ، وهو من أعظم ما أقام الله الحجه على عباده [ فيه ] بالرسل الذين بينوه و بلّغوه ، وكتاب الله الذي نقه الصحابة ثم التابعون عن الرسول لفظه ومعانيه ، والحكة التي هي سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم [ التي نقلوها أيضا عن الرسول] ، مشتملة من ذلك على فايه المراد ، وتمام

أصول الدين: مسائلودلائل هذه المسائل • ١ – المسائل

<sup>(</sup>۱) بیان (ص ۸۷) وکذا : فناوی الریاض : ۳/ ۲۹۰ ؛ الفناوی الکبری ۱/۳۷۳ : إما أن تكون مسائل يجب اعتقادها قولا ، أو قولا رعملا .

<sup>(</sup>۲) م : أقام الله به الحجة على عباده بالرســـل ؛ ق : أقام الله به الحجة على عباده فيـــه بالرسل . والمثبت عن (بيان) ص ۸۷ – ۸۸ ؛ نسخة (ص) وكذا في الفناوي الكبري ١ / ٣٧٣ .

<sup>(</sup>٣) مابين المعقوفتين زيادة في ﴿ بِيانَ ﴾ فقط .

الواجب والمستحب، والحمد قد الذي بعث فينا رسولا من أنفسنا، يتلوعلينا آباته، ويزخّينا، ويعلّمنا الكتاب والحكمة، الذي أكل لنا الدين، وأتم عاينا النعمة، ورضي لنا الإسلام دينا ، الذي أنزل الكتاب تفصيلا لكل شيء، وهدى ورحمة و بشرى للنا الإسلام دينا ، الذي أنزل الكتاب تفصيلا لكل شيء، وهدى ورحمة و بشرى للسلمين: (مَاكَانَ حَدِيثًا يُفتَرَى وَلَـٰكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْء وَهَدى وَرَحْمةً لَقُومٍ يُؤْمِنُونَ ) [ سورة يوسف : ١١١] .

و إنما يظن عدم اشتمال الكتاب والحكمة على بيان ذلك مر كان ناقصا في عقله وسمعه ، ومن له نصيب من قول أهـل النار الذين قالوا : ﴿ لَوْ كُمَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُمًّا فِي أَضْعَابِ السَّعِيرِ ﴾ [ سورة الملك : ١٠] ، و إن كان ذلك كثيرا في كثير من / المتفلسفة والمتكلمة ، وجُهّال أهل الحديث والمتفقهة والصوفية .

1.8/1

٢ -- دلائل المسائل

وأما القسم النانى – وهو دلائل هذه المسائل الأصولية – فإنه و إن كان يظن طـوائف من المتكلمين أو المتفلسفة أن الشرع إنما يدل بطريق الحبر الصادق، فدلالته موقوفة على العلم بصدق المخبر، ويجعلون ما يبنى عليه صدق المخبر معقولات عضة – فقد غلطوا في ذلك غلطا عظيا ، بل ضلّوا ضلالا مبينا ، في ظنهم أن دلالة الكتاب والسنة إنما هي بطريق الحبر المجرد ، بل الأمر ما عليه سلف دلالة الكتاب والسنة إنما هي بطريق الحبر المجرد ، بل الأمر ما عليه سلف الأمة ، أهل العلم والإيمان ، مِن أن الله سبحانه وتعالى بين من الأدلة العقلية التي يعتاج إليها في العلم بذلك مالا يقدر أحد من هؤلاء قَدْرَه ، ونهاية ما يذكرونه جاء القرآن بخلاصته على أحسن وجه .

<sup>(</sup>١) بيان (ص ٨٨) : إلينا .

<sup>(</sup>٢) بيان : والمتفلسفة .

<sup>(</sup>٣) ر ، ص : فيجملون .

وذلك كالأمثال المضروبة التي يذكرها الله في كتابه التي قال فيها: (وَلَقَدُ فَرَبُنَا لِلنَّاسِ فِي هَـٰذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ) [سورة الزمر: ٢٧]، فإن الأمثال المضروبة هي الأقيسة العقاية، سواء كانت قياس شمول، أو قياس تمثيل، ويدخل في ذلك ما يسمونه براهين، وهو القياس الشمولي المؤلف من المقدمات اليقينية، وإن كان لفظ البرهان في اللغـة أعم من ذلك ، كما سمى الله آيتي موسى برهانين: (أن نَذَك بُرُهَانَانِ مِن رَبِّكَ ) [سورة القصص: ٣٢].

ومما يوضح هــذا أن العلم الإلهى لا يجوز أن يُستدل فيــه بقياس تمثيلي يستوى فيه الأصل والفرع ، ولا بقياس شمولى تستوى فيه أفراده ، فإن الله سبحانه ليس كثله شيء ، فلا يجوز أن يُمثّل بغيره ، ولا يجوز أن يدخل هو وغيره تحت قضية كلية تستوى أفرادها .

ولهـذا لما سلك طوائف من المتفلسفة والمتكلمة مثل هـذه الأقيسة في المطالب الإلهيـة لم يصلوا بها إلى اليقـين ، بل تناقضت أدلتهـم ، وغلب عليهم - بعدالتناهي - الحيرة والاضطراب ، لما يرونه من فساد أدلتهم أو تكافئها ، ولكن يستعمل في ذلك قياس الأولى ، سواء كان تمثيلا أوشمولا ، كما قال تعالى ؛ ولكن يستعمل في ذلك قياس الأولى ، سواء كان تمثيلا أوشمولا ، كما قال تعالى ؛ (و يقد المُشَلُ الأعْلَى ) [سورة النحل: ٦٠] مثل أن يُعلَم أن كل كال ثبت للمكن أو المحدث / لا نقص فيه بوجه من الوجوه - وهو ما كان كمالا للوجود غير مستلزم العدم - فالواجب القديم أولى به ، وكل كمال لا نقص فيه بوجه من الوجوه ثبت للعدم - فالواجب القديم أولى به ، وكل كمال لا نقص فيه بوجه من الوجوه ثبت

1./1

<sup>(</sup>١) آية سورة القصص وردت في (م) فقط ٠

<sup>(</sup>٢) فيه : زيادة في (م) فقط .

<sup>(</sup>٣) بيان (ص ٨٩) : يقين ٠

<sup>(</sup>٤) بيان : أن نعلم . وكذا فتاوى الرياض ٣ / ٢٩٧ ، الفتاءى لكبرى ١ / ٣٧٤.

<sup>(</sup>a - a) : ساقط من بيان، ص ٨٩ ؛ الفتاوى الكبرى ١ / ٣٧٤.

نوعه للخلوق المربوب المعلول المدبَّر فإنما استفاده من خالقه وربة ومدبره ، فهو أحق به منه ، وأن كل نقص وعيب في نفسه وهو ما تضمن سلب هذا الكمال إذا وجب نفيه عن شيء ما من أنواع المخلوقات والممكنات والمحدثات : فإنه يجب نفيه عن الرب تبارك وتعالى بطريق الأولى ، وأنه أحق بالأمور الوجودية من كل موجود ، وأما الأمور العدمية فالمكن المحدث بها أحق ، ونحو ذلك .

ومثل هذه الطرق هي الني كان يستعملها السلف والأئمة في مثل هذه المطالب، كما استعمل نحوها الإمام أحمد ، ومن قبله و بعده مِنْ أَثَمة أهل الاسلام ، وبمثل ذلك جاء القرآن في تقرير أصول الدين في مسائل التوحيد والصفات والمعاد ، ونحو ذلك .

ومثال ذلك أنه سبحانه لما أخبر بالمعاد — والعلم به تابع للعلم بإمكانه ، فإن الممتنع لا يجوز أن يكون — بين سبحانه إمكانه أتم بيان ، ولم يسلك فى ذلك ما يسلكه طوائف من أهل الكلام ، حيث يثبتون الإمكان الخارجى بجرد الإمكان الذهنى ، فيقولون : هذا ممكن ، لأنه لو قُدَّر وجوده لم يلزم من تقدير وجوده عال ، فإن الشأن فى هذه المقدمة فمن أين يُعلم أنه لا يلزم من تقدير وجوده عال ؟ فإن هذه قضية كلية سالبة ، فلا بد من العلم بعموم هذا النفى .

<sup>(1−1) :</sup> ساقط من « بيان » ص . ٩ ؛ الفتاوى الكبرى ١ / ٣٧٤٠

<sup>(</sup>٢) سيان (ص م) بوالأمور ، وكذا الفتاوى الكبرى ١ / ٣٧٤ .

<sup>(</sup>٣) بيان : المكن بها ؛ وكذا في الفتاوى الكبرى ١ / ٣٧٤، فتاوى الرياض ٣ / ٢٩٧ .

<sup>(</sup>٤) بيان ؛ فناوى الرياض ٣ / ٢٩٨ ؛ الفتاوى الكبرى ٢ / ٣٧٥ : من مسائل .

<sup>(</sup>ه-a) : ساقط من (ر) ·

<sup>(</sup>٦) الإمكان ؛ ساقطه من (ص) .

وما يحتج به بعضهم على أن هذا ممكن بأنَّا لا نعلم امتناعه ، كما نعلم امتناع الأمور الظاهير امتناعُها ، مثل كون الجسم متحركا ساكنا ، فهذا كاحتجاج بعضهم على أنها ليست بديهية بأرن غيرها من البديهيات أجلي منها ، وهذه حجة ضعيفة ، لأن البدمي هو ما إذا تُصُوِّر طرفاه جزم العقــل به ، والمتصوَّران قد يكونان خفين ، فالقضايا تتفاوت في الحلاء والخفاء لتفاوت تصورها كما تتفاوت لتفاوت الأذهان، وذلك لا يقدح في كونها ضرورية، ولا يوجب أن ما لم يظهر / امتناعه يكون ممكنا ، بل قول هؤلاء أضعف ؛ لأن الشيء قد يكون ممتنعا لأمور 17/1 خفية لازمةُ له ، فما لم يعلم انتفاء تلك اللوازم ، أو عدم لزومها ، لا يمكن الجزم بإمكَّانه ، والمحال هنا أعم من المحال لذاته أو لغسيره ، والإمكان الذهني حقيقته عدم العلم بالامتناع، وعدم العلم بالامتناع لا يستلزم العــلم بالإمكان الخارجي، [ بل يبق الشيء في الذهن غير معلوم الامتناع ولا معلوم الإمكان الخارجي ] ، وهذا هو الإمكان الذهني ، فإن الله سبحانه وتعالى لم يكتف في بيان إمكان المعاد بهذا ، إذ يمكن أن يكون الشيء ممتنعا ولو لغيره، و إن لم يعلم الذهن امتناعه، بخلاف الإمكان الخارجى فإنه إذا ُعلم بطل أن يكون ممتنعا .

والإنسان يعــلم الإمكان الخــارجى : تارة بعلمــه بوجود الشيء ، وتارة

<sup>(</sup>۱) ر، ص، ط: والتصوران .

<sup>(</sup>٢) ص : لايظهر ٠

<sup>(</sup>٣) له : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(\* – \*) :</sup> ساقط من ( بيان ) وفتاوى الرياض ٢ / ٢٩ ؟ الفتاوى الكبرى ١ / ٣٧٥ . وأول السقط في الصفحة السابقة .

<sup>(</sup>٤) مابین المعقوفتین ساقط من (م)، (ق)، (ص)؛ وهو مثبت عن (ر)، بیان (ص ۹ ۹)؛ وفتاوی الریاض ۲۹۸/۳ ؛ الفتاوی الکبری ۲/۵۷۱ .

<sup>(</sup>ه) ر(فقط): بعلمه بوجود الشيء ونظره م

[ بعلمه ] بوجود نظيره ، وتارة بعلمه بوجود ما الشيء أولى بالوجود منه ، فإن وجود الشيء دليل على أن ما هو دونه أولى بالإمكان منه ، ثم إنه إذا تبين كون الشيء الشيء دليل على أن ما هو دونه أولى بالإمكان منه ، ثم إنه إذا تبين كون الشيء ممكنا فلا بد من بيان قدرة الرب عليه ، و إلا فمجرد العلم بإمكانه لا يكفى في إمكان وقوعه ، إن لم يعلم قدرة الرب على ذلك .

الأدلة على المماد في كتاب الله

فبين سبحانه هـذا كله بمثل قوله : ﴿ أَوَ لَمْ يَرُوا أَنَّ اللّهَ الّذِي خَلَقَ السّمُواتِ وَالْأَرْضَ قَادِرٌ عَلَى أَن يَخْلَقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَمُمْ أَجَلًا لَّارَيْبَ فِيهِ فَأَبَى الظّالمُونَ اللّه كُفُورًا ﴾ [سورة الاسراء: ٩٩] ، وقوله : ﴿ أَوَلَيْسَ الّذِي خَلَقَ السّمُواتِ والأَرْضَ كُفُورًا ﴾ [سورة آلاسراء: ٩٩] ، وقوله : ﴿ أَوَلَيْسَ الّذِي خَلَقَ السّمُواتِ والأَرْضَ أَنْ اللّهُ اللّهِ يَعْلَقُهِنّ يِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يَحْتِي الْمَوْثَى بَلّ أَنْ اللّهُ اللّهِ يَعْلَقُهِنّ يَقَادِرٍ عَلَى أَنْ يَحْتِي الْمَوْثَى بَلْ أَنْ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ [سورة الأحقاف : ٣٣] ، وقوله : ﴿ لَخَلْقُ السّمَلُواتِ والأَرْضَ وَلَمْ يَعْمَى يَخَلِقْهِنّ يِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يَحْتِي الْمَوْثَى بَلْ إِلّهُ مَن المُعلوم ببداهة العقول وَالأَرْضِ أَكْبُرُ مِنْ خَلْقِ النّاسِ ﴾ [سورة غافر: ٧٥] ، فإنه من المعلوم ببداهة العقول أن خلق السموات والأرض أعظم من خلق أمثال بنى آدم ، والقدرة عليه أبلغ ، وأن هذا الأيسر أولى بالإمكان والقدرة من ذلك .

وكذلك استدلاله على ذلك بالنشأة الأولى فى مثل قوله : [ ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ (٢) الْخَلْقَ ثُمُّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾ [ سورة الروم : ٢٧ ] . ولهذا قال بعد ذلك] :

<sup>(</sup>١) بعلمه : زيادة في (بيان) ، ط

<sup>(</sup>۲) بیان : وتارة بعلمه بوجود ما هو أبلغ منه ؟ وكذا فی فتاوی الریاض ۳ / ۲۹۸ ؟ الفتاوی ؛ الكبری / ۳ ۰ ۰ ۳۷ ۰

<sup>(</sup>٣) تبين : في (م) فقط ، وفي سائر النسخ : بين .

<sup>(</sup>٤) بيان : مجرد . وكذا الفناوى الكبرى ١/٣٧٥ .

<sup>(</sup>٠) بيان ، ر ، ص ، ط : ببدائه .

<sup>(</sup>٦) مابين المعقوفتين ساقط من (م)، (ق) ٠

( وَلَهُ الْمُشَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَـُواَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [سورة الروم: ٢٧]، وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَا كُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نَطْفَـةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ تُخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ نُخَلَّقَةٍ لِنَّبَيِّنَ لَـكُمْ ﴾ [سورة الحج: ٥] .

1 v [1

وكذلك ما ذكر في قوله : ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَلَيْنَ خَلْقَهُ قَالَ مَن يُمْنِي الْمِظْامَ وَهِي رَمِيمٌ \* قُلْ يُعْنِيهِا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ - الآيات [ يس: ٧٨ - ٨٦] ، وهو الله تعالى : ﴿ مَن يُعْنِي الْعِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ ﴾ قياس حذفت إحدى مقدمتيه لظهورها ، والأخرى سالبة كليهة قُرِن معها دليلها ، وهو المشل المضروب الذي ذكره بقوله : ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَلَيْنَ خَلْقَهُ قَالَ مَن يُعْنِي العِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴾ وهذا استفهام إنكار متضمن للنفي ، أي لا أحد يحيي العظام وهي رميم ، فإن كونها رميما يمنع عنده إحياءها لمصيرها إلى حال اليبس والبرودة المنافية الحياة التي مبناها على الحرارة والرطو بة ، ولتفرق أجزائها واختلاطها بغيرها ، ولنحو ذلك من الشبهات ،

والتقدير: هذه العظام رميم، ولا أحد يحيى العظام وهي رميم، فلا أحد يحييها. ولكن هذه السالبة كاذبة ، ومضمونها امتناع الإحياء، فبين سبحانه إمكانه من وجوه ببيان إمكان ما هو أبعد من ذلك وقدرته عليه فقال : ( يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَها أَوَّلَ مَرَّةٍ ) وقد أنشأها من التراب، ثم قال : ( وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٌ ) [ سورة يس : ٧٩] ليبين علمه بما تفرق من الأجزاء أو استحال ، ثم قال : ( الَّذِي جَعَلَ لَكُمٌ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً ) [ سورة يس : ٨٠] فبين أنه أخرج النار الحارة

<sup>(</sup>١) م ، ق : رقوله ،

<sup>(</sup>٢) في الأصل في (بيان) ص ٩٢ : فإن قول القياس، والصواب ما أثبته .

<sup>(</sup>٣) الكلام الذى بين المعقونتين : زيادة فى (بيان) ص ٢ ٩ - ٩٣ الفناوى الكبرى (٣) الكلام الذى بين المعقونتين : ريادة في الرياض ٣٠٠٠ . وفي نسخة (ر) ، طيوجد بياض مكان هذا الكلام بمقدار سطرين ، وأمام السقط في (ط) كنب عبارة : سقط من الأصل وربقة معلقة .

اليابسة من البارد الرطب ، وذلك أبلغ في المنافاة ، لأن اجتماع الحسوارة والرطوبة أيشر من الجتماع الحرارة واليبوسة ، إذ الرطوبة تقبل من الانفعال ما لا تقبله اليبوسة ، ولهذا كان تسخين المواء والماء أيسر من تسخين التراب ، وإن كانت النار نفسها حارة يابسة ، فإنها جسم بسيط ، واليبس ضد الرطوبة ، والرطوبة يمنى بها البلة كرطوبة الماء ، ويعنى بها سرعة الانفعال ، فيدخل فيذلك المواء ، فكذلك يعنى باليبس عدم البلة ، فتكون النار يابسة ، ويراد باليبس بطء الشكل والانفعال ، فيكون التراب يابسا دون النار ، فالتراب فيه اليبس بالمعنيين ، بغلاف النار ، لكن الحيوان الذي فيه حرارة ورطوبة يكون من العناصر الثلاثة : التراب ، والمواء ، والمواء ، والمواء ، والمواء ، والمواء ،

وأما الجزء النارى فللناس فيه قولان : قيل : فيه حرارة نارية، و إن لم يكن فيه جزء من النار ، وقيل : بل فيه جزء من النار .

وعلى كل تقدير فَتَكَوُّن الحيوان من العناصر أَوْلى بالإمكان من تكوُّن النار من الشجر الأخضر ، فالقادر على أن يخلق من الشجر الأخضر ، فالقادر على أن يخلق من الشجر الأخضر ، فالتراب حيوانا ، فإن هذا معتاد ، و إن كان ذلك بما يُضم الله من الأجزاءا لهوائية والمائية ، والمقصود الجمع فى المولدات ، ثم قال : (أَوَلَيْسَ الذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ والأَرْضَ يِقَادِرِ عَلَى أَن يَعْلَقَ مِثْلَهُمُ ) [ سورة يَس : ١٨] ، وهذه ، قدمة معلومة بالبداهة ، ولهذا جاء فيها باستفهام التقرير الدال على أن ذلك

<sup>(</sup>۱-1) : سافط من (بیان) ۹۳ ؛ فتاوی الریاض : ۳۰۰/ ۳۰۰؛ الفناوی الریاض ۲۷٦/۱

<sup>(</sup>٢) بطء : ساقطة من (ر) ، (ص) ، ط .

<sup>(</sup>٣) ص : الثلاث ٠

<sup>(</sup>٤) بيان، ر، ص: بالبديمة . وكذا الفتاوى الكبرى ١/٣٧٦؛ فتاوى الرياض ٣٠٠/٣

مستقر معلوم عنــد المخاطب ، كما قال سبحانه : ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ مِمَـَــلِ إِلَّا جِئْنَاكَ مِالَّا عِثْنَاكَ مِ اللهِ عَنْدَالَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدَالُهُ اللهُ اللهُ عَنْدَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ ال

وفي هــذا الموضع وغيره من القــرآن من الأسرار و بيان الأدلة القطعية على المطالب الدينية ما ليس هذا موضعه ، و إنما الغرض التنبيه .

تنزيه القرآن لله تعمال عن الثيركاء

وكذلك ما استعمله سبحانه في تنزيهه وتقديسه عمًّا أضافوه إليه من الولادة، ســواء سموها حسية أو عقلية ، كمَّا تزعمه النصارى من تولَّد الكلمة التي جعــلوها جوهر الان منه ، وكما تزعمه الفلاسفة الصابئون من تولَّد العقول العشرة والنفوس الفلكية التسعة التي هم مضطربون فيها : هل هي جواهر أو أعراض؟ وقد يجمع لمون العقول بمنزلة الذكور ، والنفوس بمنزلة الإناث ، ويجمـــلون ذلك آباءهم وأمهاتهم وآلمتهم وأربابهم القريبة ، وعلمهم بالنفوس أظهر اوجود الحركة الدورية الدَّالة على الحـركة الإرادية الدَّالة على النفس المحــركة ، لكُن أكثرهم يجعلون النفوس الفلكية عرضا لا جوهرا قائما بنفسه، وذلك شبيه بقول مشركي العرب وغيرهم الذين جعلوا له بنين وبنات، قال تمالى: ﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُمَّرَكَاءَ الْجَانَّ وَخَلْقُهُمْ وَخَرُقُوا لَهُ بَنِدِينَ وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْمُ مُبْعَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [ سورة الأنعام : ١٠٠] ، وقال تَعالى : ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِيهِمْ لَيَقُولُونَ \* وَلَدَ اللَّهُ وَ إِنَّاهُمْ لَكَاذُبُونَ ﴾ [ سورة الصافات : ١٥٢،١٥١ ].

<sup>(</sup>۱-۱) : ساقط من ( بيان ) والفتاوى الكبرى ١ / ٣٧٩ .

<sup>(</sup>٢-٢) : ساقط من (بيان) ، والفتاوى الكبرى ١ /٣٧٦ .

وكانوا يقولون : الملائكة بنات الله ، كما يزعم هؤلاء أن العقول، أو العقول والنفوس هي الملائكة، وهي متولدة عن الله. قال تعالى : ﴿ وَيَجْمَــُ لُونَ لِلَّهِ الْبَنَاتِ مره ـ رو ـ رو م مَا يَشْتَهُونَ \* وَ إِذَا بُشَرَ أَحَدُهُم بِالْأَنْيَ ظُلٌّ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظْمِ\* سبحانه وَلَهُم مَا يَشْتَهُونَ \* وَ إِذَا بُشَرَ أَحَدُهُم بِالْأَنْيَ ظُلٌّ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظْمِ\* \_\_\_ مَا اللَّهُ مِن سُوءِ مَا بُشِّر بِهِ أَيمُسِكُهُ عَلَىٰ هُونِ أَمْ يَدُسُهُ فِي النَّرَابِ أَلاَ سَاءً مَا يَهُكُونَ \* لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءِ وَلِلَّهِ الْمُثَلُ الْأَعْلَىٰ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَيَعْمَـلُونَ لِلهِ مَا يَكْرَهُونَ وَتَصِفُ أَلْسِنَتُهُمُ الْكَذِبَ أَنَّ لَمُمُ الْحُسَنَى لَاجَرَمَ أَنْ لَمُدُمُ النَّـارَ وَأَنَّهُم مُفْرَطُونَ ﴾ [ سورة النحل : ٥٧ – ٦٢ ] • وقال تمالى : ﴿ أَمِ اتُّخَذَ مِمَّا يَعْلُقُ بِناتِ وَأَصْفَاكُم بِالْبَنِينَ \* وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرُّحْمَٰنِ مَثَلًا ظَـلًا وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظِيُّ \* أَوْ مَن يُنَشَّأُ فِي الْحِلْمَةِ وَهُو في الْحَصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ \* وَجَمَلُوا الْمَلَائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عَبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَانًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُم سَنَكْتُبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسَأَ لُونَ ﴾ [سورة الزخرف: ١٦ – ١٩]، وقال تعالى : ﴿ أَفَرَأَ يُتُمُ الَّلَاتَ وَالْعُزَّىٰ \* وَمَنَاةَ الثَآلِيْةَ الأُنْوَىٰ \* أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الأُنثَىٰ \* تِلْكَ إِذًا قِسْمَةَ ضِيزَىٰ﴾ [ سورة النجم : ١٩ – ٢٢ ] أي جائرة، وغير ذلك في القرآن .

فبيّن سبحانه: أن الرب الحالق أولى بأن يُنزّه عرب الأمور الناقصة منكم ، وكيف تجملون له ما تكرهون أن يكون لكم ، وتستحيون من إضافته إليكم ، مع

14/1

<sup>(</sup>١) بيان: ... كما يزيم هؤلاء أن النفوس، وكذأ فى الفناوى الكبرى ١ /٣٧٧.

 <sup>(</sup>۲) صرح ابن سينا فىرسالته (فى ممنى الزيارة وكيفية تأثيرها) بأن الجواهر الثمانية المفارقة عن المواد
 هى الملائكة المقربون المسهاة عند الحكاء بالعقول الفعالة . انظر ص ه ٤ -- ٢ ٤ من مجموعة رسائل ابن
 سيناط . الأوفست (عن ط . ليدن ، ١٨٨٩) مكتبة المثنى ببغداد .

<sup>(</sup>٣) في : الفتاوي الكبري ١ / ٣٧٧؛ فناوي الرياض ٣ / ٣٠٢ : وتستخفون ٠

أن ذلك واقع لامحـالة ، ولاتنزهونه عر. ﴿ ذَلَكَ وَتَنْفُونُهُ عَنَّـهُ ، وهو أحــق بنغى المكروهات المنقصات منكم ؟

وكذلك قوله في التوحيد: ﴿ ضَرَبَ لَكُم مَّنَلاً مِّنْ أَنفُسكُمْ هَلِ لَّكُم مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِّن شُرَّكَاءَ فِيهَا رَزَقْنَاكُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَوَآءٌ تَغَافُونَهُمْ نَكَيفَتِكُمُ أَنفُسَكُمْ ) [ سورة الروم : ٢٨ ] أى كَيْفة بعضكم بعضا ، كما في قوله : ﴿ ثُمُّ أَنُّمُ هَـٰ لُؤُلَّاهِ تَقْتُلُونَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [ سيورة البقرة: ٨٥ ]، وفي قوله ﴿ لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ والْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْرًا ﴾ [ سـورة النور : ١٢ ] ، وفي قوله : ﴿ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْهُ سَكُمْ ﴾ [سورة الحجرات: ١١]، وفي قوله ﴿ فَتُوبُوا إِلَى بَارِيْكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ [سورة البقرة : ١٥٤]، وفي قوله : ﴿ وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِّنْ دَيَارِكُمْ ﴾ إلى قوله ( ثُمَّ أَنَّمُ هَـٰـؤُلَاءِ تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ ﴾ [سورة البقرة : ٨٥ – ٨٥] فإن المراد في هــذا كله من نوع واحد .

فبيِّن سبحانه أن المخـــلوق لا يكون مملوكه شربكه في ماله حتى يخاف بمـــلوكه كما يخاف نظيره ، بل تمتنعون أن يكون المماوك لكم نظيرا ، فكيف ترضون أن تجعلوا ماهو مخلوق ومملوكي شريكا لي، يُدعَى ويُعبد كما أُدعَى وأعبد ؟ /كما كانوا يقولون في تلبيتهم : « لبيك اللهم لبيك ، لبيك لاشريك لك ، إلا شريكا هو لك، تملكه وما ملك » .

Y - / 1

<sup>(</sup>١) ييان، ص ه ٩ ؛ فتاوى الرياض ٣ / ٣٠٣ ؛ الفتاوى الكبرى ١ / ٣٧٧ : ترضون لى .

الكرى .

وهذا باب واسع عظيم جدا ليس هذا موضعه .

و إنما الغرض التنبيه على أن فى القرآن والحكمة النبوية عامة أصــول الدين من المسائل والدلائل التي تستحق أن تكون أصول الدين .

> أصول المشكلين ليست هي أصول الدين

وأما ما يُدخله بعض الناس في هذا المسمَّى من الباطل فليس ذلك من أصول الدين ، و إن أدخله فيه ، مثل المسأئل والدلائل الفاسدة ، مثل : نفى الصفات، والقدر، وتحو ذلك من المسائل ، ومثل الاستدلال على حدوث العالم بحدوث الأعراض التي هي صفات الأجسام القائمة بها : إما الأكوان، و إما غيرها .

وتقرير المقدمات التي يحتاج إليها هذا الدليل: من إثبات الأعراض

التي هي الصفات - أولا ، أو إثبات بعضها كالأكوان - التي هي الحركة والسبكون والاجتماع والافتراق - ؛ و إثبات حدوثها ثانيا بإبطال ظهورها بعد الكون ، و إبطال إنتقالها من محل إلى محل ، ثم إثبات امتناع خلو الجسم (١٧)

(٨)
ثالث : إما عن كل جنس من أجناس الأعراض بإثبات أن الجسم قابل لها، وأن القابل للشيء لا يخلو عنه وعن ضده، و إما عن الأكوان ؛ و إثبات امتناع حوادث لا أول لها وابعا .

<sup>(</sup>١) التي : كذا في (بيان) ، فتاوى الرياض ، الفناوى الكبرى . وفي سائر النسخ : ما ،

<sup>(</sup>٢) م، ق ، ر ، ص : يستحق أن يكون ، ط : مايستحق ٠

<sup>(</sup>٣) أدخله : كذا في بيان ونسختيما ، وفي سائر النسخ : أدخلت .

<sup>(</sup>٤) م ، ق : مثل هذه المسائل .

<sup>(</sup>ه) ر: وإثبات.

<sup>(</sup>٦) م، ق، ر، ص، ط: وإثبات حدوثها بإثبات إبطال ظهورها، والمثبت عن (بيان) ونسختها .

<sup>(</sup>٧) م ، ق: بعد -

 <sup>(</sup>۸) ثالثا: زیادة فی فتاوی الریاض ، االفتاوی الکبری فقط .

[ وهو مبنى على مقدمتين : إحداهما : أن الجسم لا يخلوعن الأعراض التى هى الصفات ] . والثانية : أن مالا يخلوع في الصفات التى هى الأعراض فهو محدث ، لأن الصفات — التى هى الأعراض — لا تكون إلا محدثة ، وقد يفرضون ذلك فى بعض الصفات التى هى الأعراض، كالأكوان، وما لا يخلو عن جنس الحوادث فهو حادث ، لامتناع حوادث لا لتناهى .

فهذه الطريقة ثما يُعلم بالاضطرار أن محدًا صلى الله عليه وسلم لم يدع الناس بها إلى الإقرار بالخالق ونبوة أنبيائه . ولهذا قد اعترف حدًّاق أهل الكلام (۲) . وكالأشعرى وغيره ب بأنها ليست طريقة الرسل وأتباعهم ، ولا سلف الأمة وأثمتها، وذكروا أنها محرَّمة عندهم ، بل المحققون على أنها طريقة باطلة ، وأن مقدماتها فيها تفصيل وتقسيم يمنع ثبوت المدَّعَى بها مطلقا ، ولهذا تجد من اعتمد عليها في أصول دينه فأحد الأمرين لازم له : إما أن يطلع على ضعفها، ويقابل (٢١/ عليها في أصول دينه فأحد الأمرين لازم له : إما أن يطلع على ضعفها، ويقابل بينها و بين أدلة القائلين بقدم العالم، فتتكافأ عنده الأدلة ، أو يرجح هذا تارة وهذا بينها و بال طوائف منهم ، وإما أن يلتزم لأجلها لوازم معلومة الفساد في الشرع والعقل ، كما الترم جهم لأجلها فناء الجنة والنار ، والتزم لأجلها

<sup>(</sup>١) مابين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup> ٢ - ٢ ) : ساقط من ( بيان ) ، ( الفتاوى الكبرى ) .

<sup>(</sup>٣) ص: اعترض.

<sup>(</sup>٤) بأنها : كذا في : بيان ، ونسختيما ، وفي بقية النسخ : إنها .

<sup>(</sup>٥) يقول الجهم بن صفوان بفناء الحنة والنار ، انظر : مقالات الاشعرى ٢ / ٤٤٣ ؟ الملل والنحل ١٣٨، ١٣٦ - ١٣٦ ؟ الفرق بين الفرق ، ص ١٢٨ ؟ أصول الدين للبغدادى ، ص ٢٣٨ التبصير فى الدين ، ص ٩٦ .

أبو الهذيل انقطاع حركات أهل الجنة ، والتزم قوم لأجلها - كالأشعرى وغيره - ان الماء والهواء والتراب والنار له طعم ولون و ريح ونحو ذلك ، والتزم قوم لأجلها ولأجل غيرها أن جميع الأعراض - كالطعم واللون وغيرهما - لا يجوز بقاؤها بحال ، لأنهم احتاجوا إلى جواب النقض الوارد عليهم لما أثبتوا الصفات لله ، مع الاستدلال على حدوث الأجسام بصفاتها ، فقالوا : صفات الأجسام أعراض ، أنها تعرض فتزول ، فلا تبتى بحال ، بخلاف صفات الله فإنها بافية ،

وأما ما اعتمد عليه طائفة منهم [من] أن العرض لو بق لم يمكن عدمه، لأن عدمه إما أن يكون بإحداث ضد ، أو بفوات شرط ، أو اختيار الفاعل، وكل ذلك ممتنع ، فهذه العمدة لا يختارها آخرون منهم ، بل يجوّزون أن الفاعل المختار يعدم الموجود كما يحدث المعدوم ، ولا يقولون : إن عدم الأجسام لا يكون إلا بقطع الأعراض عنها ، كما قاله أولئك ، ولا بخلق ضد هو الفناء لا في محل ، كما قاله من المعترلة .

<sup>(</sup>١) قال أبوالهذيل العلاف بانقطاع حركات أهل الجنة والنار، انظر: مقالات الاشعرى ٣/٢ ه ، ؟ الملل والنحل ٢/٣١ ؛ النبصير في الدين للبغدادى ، ص ٢٣٨ ؛ النبصير في الدين للبغدادى ، ص ٢٣٨ ؛ النبصير في الدين للإسفراييني ، ص ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٢) كالأشعرى وغيره : ساقط من (بيان) ص ٩٧ ، الفتاوى الكبرى ١ / ٣٧٨ .

<sup>(</sup>٣) والتراب : ساقطة من (بيان) ، فناوى الرياض ، الفناوى الكبرى •

١٨ انظر ، اقاله في ذلك الباقلاني في كتابه « التمهيد » ص ١٨ .

<sup>(</sup>ه) ولأجل : كذا في (م) وفي سائر النسخ : وأجل .

<sup>(</sup>٦) بيان : تعرض وتزول . وكذا في فتاوي الرياض ، الفتاوي الكبرى .

<sup>(</sup>٧ – ٧) : ساقط من (بيان) وفتاوى الرياض ، الفتاوى الكبرى .

<sup>(</sup>٨) من : ساقط من (م) ، (ق) ٠

وأما جمهور عقلاء بني آدم فقالوا : هذه مخالفة للملوم بالحس .

والتزم طوائف من أهل الكلام من المعتزلة وغيرهم لأجلها نفى صفات الرب مطلقا ، أو نفى بعضها ، لأن الدال عندهم على حدوث هذه الأشياء هو قيام الصفات بها ، والدليل يجب طرده ، فالتزموا حدوث كل موصوف بصفة قائمة به ، وهو أيضا فى غاية الفساد والضلال ، ولهذا التزموا القول بخلق القرآن ، و إنكار رؤية الله فى الآخرة ، وعلوه على عرشه ، إلى أمثال ذلك من اللوازم / التى التزمها من طَرَدَ مقدمات هذه الحجة التى جعلها المعتزلة ومن اتبعهم أصل ٢٢/١

فهذه داخلة فيا سمّاه هؤلاء أصول الدين ، ولكن ليست في الحقيقة من أصول الدين الذي شرعه الله لعباده .

وأما الدين الذي قال الله فيه: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَمُهُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَن بِهِ اللّهُ ﴾ [ سورة الشورى : ٢١ ] فذاك له أصول وفروع بحسبه .

و إذا عرف أن مسمّى أصول الدين فى عرف الناطقين بهذا الاسم فيه إجمال و إبهام لما فيه من الاشتراك بحسب الأوضاع والاصطلاحات، تبين أن الذى هو عند الله ورسوله وعباده المؤمنين أصول الدين فهو موروث عن الرسول.

وأما من شرع دينا لم ياذن به الله فعلوم أن أصوله المستلزمة له لا يجوز أن تكون منقولة عن النبي صلى الله عليه وسلم ، إذ هو باطل ، وملزوم الباطل باطل،

<sup>(</sup>۱) الفناوي الكبرى ۱ / ۳۷۸ : بحسب طرده ٠

<sup>(</sup>۲) بیان، الفتاوی الکبری، فناوی الریاض: والتزموا .

كا أن لازم الحق حق ، والدليل ملزوم لمدلوله ، فتى ثبت ثبت مدلوله ، ومتى وجد الملزوم وجد اللازم، ومتى انتفى اللازم انتفى الملزوم ، والباطل شىء ، وإذا انتفى لازم الشىء علم أنه منتف ، فيستدل على بطلان الشىء ببطلان لازمه ، ويستدل على ببطلان الشىء ببطلان لازمه ، ويستدل على ثبوت ملزومة ، فإذا كان اللازم باطلا فالملزوم مثله باطل ، وقد يكون اللازم خفياً ولا يكون الملزوم خفياً ، وإذا كان الملزوم خفياً كان اللازم خفيا ، وقد يكون الملزوم باطلا ولا يكون اللازم باطلا ، فلهذا قبل ؛ إن ملزوم الباطل باطل ، فإن ملزوم الباطل هو ما استلزم الباطل ، فالباطل هو اللازم ، ملزوم الملزوم ، ولم يُقَلُ إن الباطل لازمه باطلا ، لأنه يلزم من انتفاء اللازم انتفاء الملزوم ، ولم يُقَلُ إن الباطل لازمه باطل .

وهــذا كالمخلوقات ، فإنها مستلزمة لثبوت الخالق ، ولا يلزم من عدمها عدم الخالق ، والدليل أبدا يستلزم المدلول عليه : يجب طرده ، ولا يجب عكسه ، بخلاف الحد ، فإنه يجب طرده وعكسه .

روأما العلة: فالعلة التامة يجب طردها ، بخــلاف المقتضية ، وفي العكس تفصيل مبسوط في موضعه .

وهـذا التقسم ينبـه أيضا على مراد السلف والأثمة بذم الكلام وأهـله، إذ ذاك متناول لمن استدل بالأدلة الفاسدة، أو استدل على المقالات الباطلة.

27/1

<sup>(</sup>۱-۱) : ساقط من (بیان) ، فتاوی الریاض ، الفناوی الکبری .

<sup>(</sup>٢) ر، ص، ط: فتي ٠

<sup>(</sup>٣) م، ق: لازمه ٠

 <sup>(</sup>٤) ص ، ط : فالملزوم .

<sup>(</sup>ه) (بیان) ص ۹۸ : یتناول، وکلنا فناوی الریاض ۲/۳ ۴ الفتاوی الکبری ۲۷۹/۱ ۴

فأما من قال الحـق الذي أذن الله فيـه حكما ودليلا فهو من أهـل العلم والإيمان : ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَـقُ وَهُو َ يَهْدِي السَّبِيلَ ﴾ [سورة الأحزاب : ٤].

جواز مخاطبة أدل الاصطلاح باصطلاحهم وأما مخاطبة أهل الاصطلاح باصطلاحهم ولغتهم فليس بمكروه ، إذا احتيج إلى ذلك ، وكانت المعانى صحيحة ، كمخاطبة العجم من الروم والفرس والترك بلغتهم وعرفهم ، فإن هذا جائز حسن للحاجة ، وإنما كرهه الأئمة إذا لم يحتج إليه .

ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم لأم خالد بنت خالد بن سعيد بن العاص (٣)

- وكانت صغيرة فولدت بأرض الحبشة ، لأن أباهاكان من المهاجرين إليها - فقال لها : « يا أم خالد، هذا سنا »، والسنا بلسان الحبشة الحسن، لأنهاكانت من أهل هذه اللغة .

ولذلك يترجم القرآن والحسديث لمن يحتاج إلى تفهمه إياه بالترجمة ، وكذلك يقرأ المسلم ما يحتاج إليه من كتب الأمم وكلامهم بلغتهم ، و يترجمها المعربيسة ،

<sup>(</sup>١) (بيان) ونسختاها : أهل اصطلاح .

<sup>(</sup>٢) (ر) ، (ص) : فإنما ، (ط) : فإذا .

<sup>(</sup>٣) (بيان) ونسختاها : ولدت .

<sup>(</sup>٤) الحديث في البخارى ٥/ ٥ (كتاب مناقب الأنصار، باب هجرة الحبشة)، ١٤٨/٧ (كتاب اللباس، باب ما يدعى لمن لبس ثوبا جديدا) وفي الرواية الأخيرة عن سعيد بن العاص قال: حدثني أبي قال حدثني أم خالد بنت خالد، قالت: « أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم بثياب فيها خميصة سوداه، قال: من ترون نكسوها هذه الحميصة ... » إلى أن قال صلى الله عليه وسلم: « ياأم خالد هذا سنا » ، والسنا بلغة الحبشية الحسن .

<sup>(</sup>٥) (ر)، (ص)، ط، بيان ونسختاها: وكذلك.

<sup>(</sup>٦) تفهمه : كذا في ( م )، (ق ) .وفي سائر النسخ : تفهيمه .

<sup>(</sup>٧) ( بيان ) والفتاوى الكبرى : ولذلك .

<sup>(</sup>٨) ويترجمها : كذا في ( بيان ) ونسختيما ، وفي سائرالنسخ : و يترجم .

كما أمر النبي صلى الله عليه وسلم زيد بن ثابت « أن يتعلم كتاب اليهود ، ليقرأ له ، ويكتب له ذلك » حيث لم يأتمن اليهود عليه .

فالسلف والأثمـة لم يذموا الكلام لمجرد مافيه من الاصطلاحات المولدة كافظ «الحوهر»، «والعرض»، «والجسم» وغير ذلك، بل لأن المعانى التي يعبرون عنها بهـذه العبارات فيها من الباطل المـذموم فى الأدلة والأحكام ما يجب النهى عنه ، لاشتمال هـذه الألفاظ على معان مجملة فى النفى والإثبات ، كما قال الإمام أحـد فى وصفه لأهـل البدع ، فقال : « هم مختلفون فى الكتاب ، مخالفون للكتاب ، منفقون على مفارقـة الكتاب ... يتكلمون بالمتشابه من الكلام ، ويخدعون جهال الناس بما يلبّسون عليهم » .

إفإذا عرفت المعانى التي يقصدونها بأمثال هذه العبارات، ووزنت بالكتاب والسنة - بحيث يثبت الحق الذي أثبته الكتاب والسنة ، وينفى الباطل الذي نفاه الكتاب والسنة - كان ذلك هو الحق ، بخلاف ما سلكه أهل الأهواء

Y &/ \

<sup>(</sup>۱) جا. في سنن أبي داود ۳۱۸/۳ (كتاب العلم، باب رواية حديث أهل الكتاب) عن خارجة – يعنى ابن زيد بن ثابت — قال : قال زيد بن ثابت : أمرنى رسول الله صلى الله عليه وسلم فتعلمت له كتاب يهود وقال ﴿ إِنِي وَاللهُ مَا آمَن يهود على كتابي ﴾ فتعلمته فلم يمسر بي إلا نصف شهر حتى حذفته ، فكنت أكتب له إذا كتب، وأفرأ له إذا كتب إليه ، والحديث في المسند (طبعة الحلبي) ه/١٨٦٠ .

<sup>(</sup>٢) (بيان) : يأمن ٠

<sup>(</sup>٣) (بيان) ونسختاها : لم يكرهوا .

<sup>(</sup>٤) (بيان) ونسختاها : مخالفه . وسبق أن ورد النص فى ص ١٨ من هذا الكتاب وقابلناه على نص رسالة الإمام أحمد .

<sup>(</sup>٥) يبان: ويلبسون على جهال الناس بما يتكلمون من المتشابه .

<sup>(</sup>٦) ص: هذه الماني .

من التكلم بهــذه الألفاظ نفيــا و إثباتا في الوسائل والمسائل : من غــير بيان التفصيل والتقسيم ، الذي هو من الصراط المستقيم ، وهذا من مثارات الشبه .

فإنه لا يوجد في كلام النبي صلى الله عليه وسلم ، ولا أحــد من الصحابة والتابعين ، ولا أحـد من الأئمة المتبوعين : أنه علَّق بمسمى لفظ الجوهم والجسم والتحيز والعرض ونحو ذلك شيئا من أصول الدين ، لا الدلائل ولا المسائل .

والمتكلمون بهذه العبارات يختلف مرادهم بها، تارة لاختلاف الوضع، وتارة لاختلافهم في المعنى الذي هو مدلول اللفظ، كن يقول: « الجسم هو المؤلف » ، ثم يتنازعون: هل هو الجوهر الواحد بشرط تأليف ، أو الجوهران فصاعدا ، أو الستة ، أو الثمانية ، أو غير ذلك ؟ ومن يقول: «هو الذي يمكن فرض الأبعاد الثلاثة فيه ، وإنه مركب من المادة والصورة » ، ومن يقول: « هو الموجود » أو يقول: « هو الموجود » وأو يقول: « هو الموجود الفائم بنفسه ، [ أو يقول: هو الذي يمكن الإشارة إليه ، وأن الموجود القائم بنفسه ] لا يكون إلا كذلك » ،

والسلف والأثمة الذين ذهوا و بدعوا الكلام في الجوهر والجسم والعرض تضمن كلامهم ذم من يدخل المعانى التي يقصدها هؤلاء بهذه الألفاظ في أصول الدين، في دلائله وفي مسائله ، نفيا و إثباتا . فأما إذا عُرفت المعانى الصحيحة الثابثة بالكتاب والسنة وعُرِّعها لمن يفهم بهذه الألفاظ ليتبين ماوافق الحق من معانى هؤلاء

<sup>(</sup>۱) بيان (ص ١٠٠) ، الفناوى الكبرى ، فناوى الرياض : الذي هو الصراط .

<sup>(</sup>۲) ر، ص، ط: مسمى ه

<sup>(</sup>٣) يقول : ساقطة من (بيان) الفتاوى الكبرى ، فناوى الرياض ،

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) ، (بيان )، الفتاوى الكبرى ، فتاوى الرياض ٠

<sup>(</sup>ه) بيان : عرف ، وكذا فى الفتاوى الكبرى ، فتاوى الرياض ·

وما خالفه، فهذا عظيم المنفعة، وهو من الحمكم بالكتاب بين الناس فيا اختلفوا فيه، كا قال تعالى : ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّر يَنَ وَمُنذِر يِنَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَّابَ بِالْحَقِّقِ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيَا اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ [ سورة البقرة : ٢١٣]، وهو مثل الحكم بين سائر الأمم بالكتاب فيا اختلفوا فيه من المعانى التي يعبرون عنها بوضعهم وُعرفهم، وذلك يحتاج إلى معرفة معانى الكتاب والسنة، ومعرفة معانى هؤلاء / بالفاظهم، ثم اعتبار هذه المعانى بهذه المعانى ليظهر الموافق والمخالف .

40/1

## وأما قول السائل :

« فإن قيل بالجواز فما وجهه، وقد فهمنا مُنهُ عليه الصلاة والسلام النهى عن الـكلام في بعض المسائل ؟ » .

الرد على المسألة الثانيــة

فيقال: قد تقدم الاستفسار والتفصيل في جواب السؤال، وأن ما هو في الحقيقة أصول الدين الذي بَعث الله به رسوله ، فلا يجوز أن يُنهى عنه [ بحال ] بخلاف ما شُمِّى أصول الدين وليس هو أصولًا في الحقيقة لا دلائل ولا مسائل ، أو هو أصول لدين لم يشرعه الله ، بل شرعه من شرع مِن الدين ما لم يأذن به الله .

وأما ما ذكره السائل من نهيه، فالذي جاء به الكتاب والسنة النهي عن أمور:

منها: القول على الله بلاعلم، كقوله تعالى: ﴿ فُلْ إِنْمَا حَرْمَ رَبِّى الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِنْمَ وَالْبَغْىَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنَذِّلُ بِهِ سُلْطَاناً وَأَن تَقُــولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٣٣]، وقسوله: ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [سورة الإسراء: ٣٦].

المسائل التي نهـى عنهاالكتابوالسنة

<sup>(</sup>١) م ، ق : وما خالف .

<sup>(</sup>٢) في (ص) بعد كلمة ﴿ والمحالف ﴾ : فصل ،

<sup>(</sup>٣) ص : عنه .

<sup>(</sup>٤) بحال : ساقطة من (م) فقط وفي ( بيان ) ونسختها : عنها بحال .

ومنها: أن يُقال على الله غير الحق ، كقوله: ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِ مَ يَثَاقُ الْكَتَابِ أَلَّا يَهُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ ﴾ [ سـورة الأعراف : ١٦٩ ] . وقوله : ﴿ وَلَا تَغْلُوا فِي دَيِنكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ ﴾ [ سورة النساء: ١٧١].

ومنها : الجدل بغــيرعلم، كقوله تعــالى : ﴿ هَا أَنتُمْ هَـُؤُلَاءِ حَاجَجُتُمْ فِمَا لَكُمْ به علمُ فَلَمَ نُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمَ ﴾ [ سورة آل عمران : ٦٦ ] ٠

ومنها : الحدل في الحق بعد ظهوره ،كقوله تعالى : ﴿ يُجَادِلُونَكَ فِي الْحَقُّ بَعْدَ مَا تَبَيّنَ ﴾ [ سورة الأنفال : ٦ ] ٠

ومنها: الجدل بالباطل، كقوله: ﴿ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدُّحِضُوا بِهِ الْحَقُّ ﴾ [ سو رة غافر : ٥ ] ٠

ومنهـا : الجدل في آياته ، كقوله تعـالى : ﴿ مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ اللهِ إِلَّا الَّذِّينَ كَفَرُوا ﴾ [سورة غافر: ٤] ، وقوله: ﴿ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آياتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهَ وعندَ الَّذينَ آمَنُوا ﴾ [ سورة غافر : ٣٥ ] ، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُسلْطَانِ أَنَاهُمْ إِنْ فِي صُدُو رِهُمْ إِلَّا كَبْرُمَّا هُمْ بِبَالِغَيهِ ﴾ [سورة غافر : ٥٦]، وقوله : ﴿ وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِنَا مَالَمُمْ مِّن عَبِص ﴾ [ سورة الشورى : ٣٥ ] . ونحو ذلك قُولُه : ﴿ وَالَّذِينَ يُعَاجُّونَ فَي الله مِن بَمْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُمْ حُجَّبُهُمْ دَاحِضَةُ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ [ سورة الشورى : ١٦]،

17/1

<sup>(</sup>١) في بيران ونسختما : عليها .

<sup>(</sup>٣) آمة سورة النساء في ( بيان ) ونسختيما ، ( ص )٠

<sup>(</sup>٣) وردت بعض ألفاظ الآبة فقط في (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٤) كلمات الآية الـكريمة « فلم تحاجون فيا ليس لكم به علم » : سقطت من ( م ) و ( ق ) ·

<sup>(</sup>٥) في الفتاري الكبري وفتاوي الرياض : وقوله ﴿ إِنْ فِي صَـَدُورَهُمْ إِلَّا كَبِّرُ مَا هُمْ بِالْغِيهِ ﴾ وسقطت من ( بیان) و (ص ) : کلمة : و قوله ٠

<sup>(</sup>٦) في (م) ، (ق) ، (ر) ، (ص) : ونحو ذلك ، وقوله ٠

وقوله : ﴿ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ الْمِحَالِ ﴾ [ سورة الرعد: ١٣] . وقوله : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا يَكَابٍ مُنِيرٍ ﴾ [ سورة الج : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا يَكَابٍ مُنِيرٍ ﴾ [ سورة الج : ٨ ] .

ومن الأمور التي نهى الله عنها في كتابه التفرق والاختلاف، كقوله: (وَاعْتَصِمُوا يَحْبُلُ اللهِ جَمِيمًا وَلاَ تَفَرَّقُوا ﴾ - إلى قوله: (وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَقُوا مِن بَعْدِ مَا جَاءُهُم الْبَيْنَاتُ وَأُولَائِكَ لَمْ عَذَابٌ عظِيمٌ \* يَوْمَ تَلْيَصْ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ ﴾ مِن بَعْدِ مَا جَاءُهُم الْبَيْنَاتُ وَأُولَائِكَ لَمْ عَذَابٌ عظيمٌ \* يَوْمَ تَلْيَصْ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ ﴾ [سورة آل عمران: ٣٠١ - ١٠٦] ، قال ابن عباس: « تَلْيَض وجوه أهل السنة والجماعة ، وتسودُ وجوه أهل البدعة والفرقة » ، وقال تعالى: (إنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيمًا لَسْتَ مِنهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللهِ ﴾ [سورة الأنعام: قرقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيمًا لَسْتَ مِنهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللهِ ﴾ [سورة الأنعام: الله على الله على

وقد ذم أهل التفرق والاختلاف في مثل قوله تعالى: ﴿ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِيَّا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَّابَ إِلَّا مِن بَعْدِ مَاجَآءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنُهُم ﴾ [سورة آل عمران : ١٩] ، وفي مثل

 <sup>(</sup>١) ف الدر المنثور للسيوطى ٢/٣٢ « وأخرج ابن أبى حاتم وأبو نصر فى « الإبانة» والخطيب فى
 « تاريخه » واللا لكائى فى « السنة » عن ابن عباس فى هذه الآية قال: « تبيض وجوه وتسود وجوه:
 قال: تبيض وجوه أهل السنة والجماعة ، وتسود وجوه أهل البدع والضلاله » .

<sup>(</sup>٢) ألفاظ الآية الكريمة ﴿ إنما أمرهم إلى الله » في (م) ، (ق) فقط.

 <sup>(</sup>٣) فى جيسع النسخ المطبوعة والمخطوطة : « وما ثفرق الذين أوتوا الكتاب » الخ ، ولعل الذي كان بالأصل آية الشورى « وما تفرقوا إلا من بعد ما جا ،هم العلم بغيا بينهم » و بعدها آية آل عمران » وخلط النساخ بين كلمات الآيتين .

قوله تمالى: ﴿ وَلَا إِزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \* إِلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ [سورة هود: ١١٩] ، وفي مشل قوله : ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكَتَابِ لَفِي شِقَاقِ بَعِيدِ ﴾ [ سورة البقرة : ١٧٦ ] .

وكذلك سينة رسول الله صلى الله عليــه وسلم توافق كتاب الله ، كالحــديث المشهور عنه الذي روى مسلم بعضه عن عبدالله بن عمرو، وسائره معروف في مسند أحمد وغيره ) من حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جدّه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم : « خرج على أصحابه وهم يتناظرون فى القدر ، ورجل يقول : ألم يقل الله كذا ؟ ورجل يقسول : ألم يقسل الله كذا ؟ فكأنما فُقىء في وجهسه حَبُّ الرَّمان ، فقال : أبهـذا أمرتم ؟ إنما هلك من كان قبلكم بهـذا ، ضَرَّبُوا / كتاب الله بعضه ببعض ، و إنما نزل كتاب الله يصدِّق بعضه بعضا ، لا ليكذِّب [بعضه بعضاً ] ؛ انظروا ما أمرتم به فافعــلوه ، وما نهيتم عنــه فاجتنبوه » هــذا

Y Y /1

<sup>(</sup>١) م (فقط): عبد الله بن عمر، وهو خطأ . وفي سائر النسخ : عبد الله بن عمود . والحديث في مسلم ٤/٣٥٠ ( كتاب العلم، باب النهي عن اتباع منشا به القرآن ) من عبد الله بن عمور قال : هَجَّرت إلى رسول الله صلى الله عليه يوما • قال : فسمم أصوات رجلين اختلفاً في آية فخرج علينا رسول الله صلى ا الله عليه وسلم يعرف في وجهه الغضب فقال : إنما هلك من كان قبلكم با ختلافهم في الكتاب .

<sup>(</sup>٢) جاء الحديث مختصرا ومطولا في عدة مواضع من مسند أحمد ( (ط المعارف ) اظر الأوقام : ٦٦٦٨ ، ٢٠٧٢ ، ٦٧٤١ ، ٦٨٠١ ، وقال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله : إن أسانيد هذه الأحاديث صحيحة • كما ورد الحديث عن عبد الله بن عمرو فى سنن ابن ماجه ٢/٣٣ ( المقدمة ، باب في القدر) وعن أبي حريرة في سنن الزمذي (بشرح ابن العربي) ٢٩٤/٨ - ٢٩٧٠ -

<sup>(</sup>٣) لا ليكذب بعضه بعضا : كذا في (ر)، (ص)، (بيان) ونسختيا . وفي (م)، (ق): لا يكذب، انظررا ٠٠ الخ ٠ وفي رواية المســنــنــ رقم ٢٠٠٢ إن القرآن لم ينزل يكذب بعضـــه بعضا ٠ بل يصدق بعضه بعضا ، وفي رواية أخرى رقم ٢٧٤١ .٠٠ و إنمــا نزل كتاب الله يصدق بعضه بعضا ، فلا تكذبوا بعضه ببعض .

الحديث أو نحوه ، وكذلك قوله : « المراء في القرآن كفر » . وكذلك ما أخرجاه في الصحيحين عن عائمسة رضى الله تعالى عنها أن النبيّ صلى الله عليه وسلم « قرأ (٢) (٣) [ قوله ] : ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ ثُمْكَاتُ هُنَّ أَمُّ الْكِتَابِ وَأَخُرُ مُنَسَابِهَاتُ فَأَمَّا اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْخُ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ آيْتِمَاءَ الفِتْنَةِ وَآيَتِمَا الذين تَلْويلِهِ ﴾ [ سورة آل عمران : ٧] فقال النبيّ صلى الله عليه وسلم : إذا رأيتم الذين يَتَّيِمون ما تشابه منه فأولئك الذين سمّى الله ، فاحذروهم » .

وأما أن يكون الكتاب والسنة نهياً عرب معرفة المسائل التي تدخل فيا يستحق أن يكون من أصول الدين فهذا لا يجوز، اللهم إلا أن ينهياً عن بعض فيا يستحق أن يكون من أصول الدين فهذا لا يجوز، اللهم إلا أن ينهياً عن بعض فلك في بعض الأحوال ، مثل مخاطبة شخص بما يعجز عن فهمه فيضل ، كقول عبد الله بن مسعود : « ما من رجل يحدث قوما حديثا لا تبلغه عقولهم إلا كان

<sup>(</sup>۱) (بیان)، (ر) (ص): مرا، ، وهی روایه صفیحه ·

<sup>(</sup>۲) الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه بأسانيد وروايات نحتلفة ، فى : المسند (ط · المعارف) وقم ۷۸۳۰ ، ۷۸۳۰ ؛ (ط · الحلبي ) ۲۲ ؛ ۲۰۵ ، ۲۷۵ ، ۳۶ ؛ ۹۶ ؛ ۳۰ ، ۲۰ ، ۲۰۵ ، ۲۷۰ ، ۲۰۵ ، ۲۰۰ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵ ، ۲۰۵

<sup>(</sup>٣) قوله : زيادة في (بيان) ونسختيها .

<sup>(</sup>٤) الحديث مع اختلاف فى الرواية واللفظ عن عائشة رضى اقد عنها فى : البخارى ٣٣/٦ -- ٣٤ (كتاب النفسير ، سورة آل عمران) ؛ مسلم ٣/١ • • • • (كتاب العلم ، باب النهى عن اتباع متشابه القرآن) ؛ سفن أبى داود ١١٤/١١ (كتاب السنة ، باب مجانبة أهل الأهواء) ؛ الترمذى ١١٤/١١ -- ١١٩ (كتاب أبواب التفسير ، سورة آل عمران) • وقال الترمذى ١١/١١ - ١١٧ : هذا حديث حسن صحيح •

 <sup>(</sup>ه) (م)، (ق)، (بیان)، الفتاوی الکبری، فتاوی الریاض: أو السنة.

<sup>(</sup>٦) نهيا : كذا في (م) . وفي سائر النسخ : نهمي .

<sup>(</sup>٧) بيان ؛ والمطبوعتان : أصول دين الله فهذا لا يكون .

<sup>(</sup>٨) ينها : كذا في (م) فقط وفي ( ر) و (ص) و (ق): ينهى وفي (بيان) والمطبوعتين : ننهى •

فتنة لبعضهم » ، وكقول على : « حدثوا الناس بما يعرفون ، ودعوا ما ينكرون ، وتعفه ما ينكرون ، وتعفه ما ينكرون ، وتعبون أن يُكذّب الله ورسوله ؟ » ، أو مثل [ قول ] حق يستلزم فساداً أعظم من تركه ، فيدخل في قوله صلى الله عليه وسلم : « من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان » رواه مسلم .

## وأما قول السائل :

« إذا قيـل بالجواز ، فهـل يجب ؟ وهل نقـل عنه عليه السلام ما يقتضي وجوبه ؟ » .

الرد على المسألة الثالثة

44/1

فيقال: لاريب أنه يجب على كل أحد أن يؤمن بما جاء به الرسول إيمانا عاما مجملا، ولاريب أن معرفة ما جاء به الرسول على التفصيل فرض على الكفاية، فإن ذلك داخل في تبليغ ما بعث الله به رسوله، وداخل في تدبر القرآن وعقله وفهمه، وعلم الكتاب والحكمة، وحفظ الذكر والدعاء إلى الخير، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والدعاء إلى سبيل الرب بالحكمة والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن، ونحو ذلك مما أوجبه الله على المؤمنين، فهذا واجب على الكفاية منهم.

<sup>(</sup>١) بيمان ، والفتاوى الكبرى : على عليه السلام ؛ وفتاوى الرياض : على رضى الله عنه ٠

<sup>(</sup>٢) م، ق، ر: بما يفهمون .

<sup>(</sup>٣) قول : زيادة في (بيان) ونسختها .

<sup>(</sup>٤) صلى الله عليه وسلم : كذا في ( بيان ) ونسختيها ؛ وفي سائر النسخ : عليه السلام ٠

<sup>(</sup>ه) الحديث عن أبي سمعيد الخدرى في : مسلم ١٩/١ (كتاب الايمان ، باب كون النهى عن المنكر من الإيمان ) ؛ المسند (ط الحليم ) ٣٠/٣ .

<sup>(</sup>٦ - ٦) : ساقط من فناوى الرياض .

<sup>(</sup>٧) فی (م) ر (ق) و (بیان) ونسختیها : فهو ۰

(۱) وأما ما وجب على أعيانهم فهدذا يتنوّع بتنوّع قُدَرِهم وحاجتهم ومعرفتهم ، وما أمر به أعيانهم ، فلا يجب على العاجز عن سماع بعض العلم أو عن فهم دقيقه ما يجب على القادر على ذلك ، و يجب على من سمع النصوص وفهمها من علم التفصيل ما لا يجب على من لم يستمعها ، و يجب على المفتى والمحدّث والحبادل ما لا يجب على من ليس كذلك .

## وأما قوله :

« هل يكنى فى ذلك ما يصل إليه المجتهد من غلبة الظن ، أو لا بد من الوصول إلى القطع ؟ » .

> الرد على المسألة الرابعة

فيقال: الصواب في ذلك التفصيل ، فإنه وإن كان طوائف من أهل الكلام يزعون أن المسائل الخبرية — التي قد يسمونها مسائل الأصول — يجب القطع فيها جميعها ، ولا يجوز الاستدلال فيها بغير دليل يفيد اليقين ، وقد يوجبون (٥) القطع فيها كلم أحد ، فهذا الذي قالوه على إطلاقه وعومه خطأ مخالف القطع فيها كلها على كل أحد ، فهذا الذي قالوه على إطلاقه وعومه خطأ مخالف للكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة وأئمتها ، ثم هم مع ذلك من أبعد الناس عما أوجبوه ، فإنهم كثيرا ما يحتجون فيها بالأدلة التي يزعمونها قطعيات ، وتكون في الحقيقة من الأخلوطات، فضلا عن أن تكون من الظنيات، حتى إن الشخص الواحد منهم كثيرا ما يقطع بصحة حجة في موضع ، ويقطع ببطلانها في موضع الواحد منهم كثيرا ما يقطع بصحة حجة في موضع ، ويقطع ببطلانها في موضع

<sup>(</sup>١) (ر)و( ص )، طور بيان)ونسخناها : يجب ٠

<sup>(</sup>٢) بيان ونسخناها : ومعرفتهم وحاجتهم .

<sup>(</sup>٣) فلا يجب : كذا في ( بيان ) ونسختيما ، وفي سائر النسخ : ولا يجب .

<sup>(</sup>٤) (م) و (ق) : جيما .

 <sup>(</sup>a) كلها: ساقطة من (بيان) والفتاوى الكبرى فقط .

آخر، بل منهم مَنْ عامة كلامه كذلك، وحتى قد يدعى كل من المتناظرين العلم الضرورى بنقيض ما ادعاه الآخر.

وأما التفصيل: فما أوجب الله فيه العلم واليقين وجب فيه ما أوجبه الله من ذلك، كقوله: ﴿ آعْكُمُوا أَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللّهَ عَهُورٌ رَجِيمٌ ﴾ [سورة المائدة: ٩٨]، وقوله: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلّهَ إِلّا اللّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ ﴾ [سورة مجد: ١٩] . وكذلك يجب الإيمان / بما أوجب الله الإيمان به، وقد تقرر في الشريعة أن الوجوب معلق باستطاعة ٢٩/١ العبد، كقوله تعالى: ﴿ فَاتَقُوا اللّهَ مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ [سورة التغابن: ١٦]، وقوله عليه السلام: « إذا أمرتكم بأمر فَأتُوا منه ما استطعتم » أخرجاه في الصحيحين .

فإذا كان كثير مما تنازعت فيه الأمة من هذه المسائل الدقيقة قد يكون غند (٣) كثير من الناس مشتبها ، لا يُقدر فيه على دليل يفيد اليقين لا شرعى ولا غيره : لم يجب على مثل هذا في ذلك مالا يقدر عليه، وليس عليه أن يترك ما يقدر عليه من اعتقاد قول غالب على ظنه لعجزه عن تمام اليقين ، بل ذلك هو الذي يقدر عليه لا سيما إذا كان مطابقا للحق، فالاعتقاد المطابق للحق ينفع صاحبه، ويُثاب عليه، ويسقط به الفرض، إذا لم يقدر على أكثر منه .

<sup>(</sup>١) فتاوى الرياض والفتاوى الكبرى : غاية .

<sup>(</sup>۲) فى: البخارى ٩/٤ ٩ - • ٩ (كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ، باب الافتدا، بسنن وسول الله عليه وسلم ) عن أب هربرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: دعونى ما تركتكم ، إنما هلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه ، و إذا أمر تكم بأمر فأ توا منه ما استطعتم ، والحديث مع اختلاف فى اللفظ فى : مسلم ٢/ ٩٧٥ (كتاب الحبح ، باب فرض الحبح مرة فى العمر) ؛ النسائى ٥/٨٨ (كتاب المناسك ، باب وجوب الحبح ) ؛ ابن ماجه ٢/ ٩ (المقدمة ، اتباع منة رسول الله عليه وسلم ) .

<sup>(</sup>٣) يفيد : كذا في (م) فقط ، وفي سائر النسخ : يفيده ،

<sup>(؛) (</sup>بیان) ونسخناها : اعتقاد قوی ، وسقطت کلمة : قول من (ر) •

لكن ينبغى أن يُعرف أن عامة من ضل في هذا الباب أو عجز فيه عن معوفة الحق فإنما هو لتفريطه في اتباع ماجاء به الرسول، وترك النظر والاستدلال الموصل إلى معرفته، فلما أعرضوا عن كتاب الله ضاوا ، كما قال تعالى : ﴿ يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَاتِينَكُمْ رُسُلٌ مَنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي فَرَنِ اتَّقَ وَأَصُلَحَ فَلاَ خَوفَ عَلَيْهُمْ وَلاَ هُمْ إِمَّا يَينَكُمْ رُسُلٌ مَنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي فَرَنِ اتَّقَ وَأَصُلَحَ فَلاَ خَوفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخَرُنُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٣٠]، وقوله : ﴿ قَالَ اهْبِطَا مِنْهَا جَمِيماً بَعْضُكُمْ لَيْعَضَ عَدُو فَإِمَّا يَا يَلِنَكُمْ مِنِي هُدًى فَيَنِ اتّبَعَ هُدَاى فَلاَ يَضِلُ وَلاَ يَشْقَى \* وَمَنْ لِبَعْضَ عَدُو فَإِمَّا لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَتَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ [سورة طه : أَعَمَى مَا لين عَباس : تكفل الله لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يضل في الدنيا، ولا يشق في الآخرة ، ثم قرأ هذه الآية .

وكما فى الحديث الذى رواه الترمذى وغيره عن على رضى اقدعنه قال: قال رسول الله (٦) (٧) (٦) صلى الله عليه وسلم: «إنها ستكون فتن، قلت: فما المخرج منها يارسول الله؟ قال: كتاب الله،

<sup>(</sup>١) (م) (ق): الكتاب ١

<sup>(</sup>۲ — ۲) آیة سورة الأعراف وألفاظ الآیة رقم ۱۲۳ فی سورة طه : حتی کلمة (عدر ) لیست فی ( بیان ) ونسختیا ؛ وفی ( بیان ) والفتاوی الکبری : ۱ کال تعالی لبنی آدم « فإما یا تینکم » .

<sup>(</sup>٣) أخطأ الناسخ فى نسختى ( ر) ، (ص) ط ، فى كتابة الآيتين .

<sup>(؛) (</sup>بیان) ، والفناوی الکبری : وقرأ .

<sup>(</sup>ه) جاء فى تفسير العلبرى (طبعة بولاق) ١٤٧/١٦ «من مكرمة من ابن عباس قال: تضمن الله لمن قرأ القرآن واتبع مافيه الايضل فى الدنيا ولا يشق فى الآخرة ، ثم تلا هذه الآية « فن اتبع هداى فلا يضل ولايشق » ، وانظر الدر المنثور ١١/٤ .

<sup>(</sup>٦) (بيان) ونسختاها : عن على عن النبي سلِّي الله عليه وسلم أنه قال ستكون .

<sup>(</sup>٧) (بيان) والفتاوي الكِبري : فقلة .

4./1

<sup>(</sup>١) (بيان) وفناوى الرياض : ولاينقضى عجائبه ، ولايخلق عن كثرة الرد .

<sup>(</sup>۲) فتاوی الریاض والفتاوی الکبری: تشبع .

<sup>(</sup>٣ - ٣) : ساقط من (بيان) والفتاوى الكبرى ٠

<sup>(</sup>٤) (بيان)ونسختاها : وهو .

<sup>(</sup>٥) الحديث بألفاظ متقاربة في الترمذي ١١ / ٣٠ – ٣١ (كتاب نواب القرآن، باب ماجاه في فضل القرآن) وقال الترمذي: هذا لا نعرفه إلا من هذا الوجه و إسناده مجهول ؟ وفي الحارث مقال ؟ وأورد ابن كثير والبقوى (طبعة المنار، مقال ؟ وأورد ابن كثير والبقوى (طبعة المنار، سنة ٧٤ ١٣) ص ٦ – ٨ عدة روايات الحديث ، وعقب على كلام الترمذي بأنه روى من وجه آخر، وقال عن الحارث الأعور راويه عن على رضى الله عنه « وقد تكلموا فيه ، بل قد كذبه بعضهم من جهة رأيه واعتقاده ، أما أنه قد كذب في الحديث فلا ، والله أعلم ، وقصاري هذا الحديث أن يكون من كلام أمير المؤمنين على رضى الله عنه ، وقد وهم بعضهم في رفعه ، وهو كلام حسن صحيح ، على أنه قد روى له شاهد عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم » ؛ وقد جاه الحديث عن على رضى الله عنه أنه أله الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم » ؛ وقد جاه الحديث عن على رضى الله عنه بألفاظ مختلفة في المسند (ط المعارف ) ٢ / ٨٨ – ٨٨ رقم ٤ ٧٠ وانظر تعليق المحقق .

في صَدْدِكَ مَرَجٌ مِّنْهُ لِيُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْوُمِنِينَ \* البَّعُوا مَا أُثْرِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا عَرَافَ: ١ - ٣ ]، وقال: ﴿ وَهَٰذَا كِنَابُ مِنْ الْمَارَكُ فَالبِّعُوهُ وَالنَّوَ الْمَاكُمْ تُرْحُونَ \* أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُثِلَ الْكِكَابُ عَلَىٰ طَا فِفْتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن ثُمَّا عَن دِرَاسَيْمِ لَغَا فِلِينَ \* أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّا أُثِلَ الْكِكَابُ كَمُنَا الْمِكَابُ لَكُمَّا مَن قَبْلِنَا وَإِن ثُمَّا عَن دِرَاسَيْمِ لَغَا فِلِينَ \* أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّا أُثِلَ الْمِكَابُ لَكُمَّا أَثِلَ الْمُكَابُ لَكُمَّا أَثَولَ عَنْ الْمُكَابُ لَكُمَّا أَثُولُ الْمُكَابُ لَكُمَّا أَثُولُ اللَّهُ مَن كَذَبَ بِآءَتُهُ مِن اللَّهُ مِن كَذَبَ بِآءَ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن كَذَبَ اللهِ عَن اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

ولهذا أخبرالله في غير موضع من كتابه بالضلال والعذاب لمن ترك اتباع ما أنزله ، ولهذا أخبرالله في على المنافقين . وجعل ذلك من نعوت الكفار والمنافقين .

قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمُعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْتِدَةً لَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَنْصَارُهُمْ وَلَا أَنْصَارُهُمْ وَلَا أَنْتُكُمْ مِّن شَيْء إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزُءُونَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ قَلَمًا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيْنَاتِ فَرِحُوا بِمَا [سورة الأحقاف : ٢٦] ﴾ وقال تعالى: ﴿ قَلَمًا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيْنَاتِ فَرِحُوا بِمَا

<sup>(</sup>١) في (بيان) ونسختها ( ٠٠ حرج منه ٠٠ إلى قوله : اتبعوا ) ٠

<sup>(</sup>۲) فی(بیان) ونسختیا : سیجزی ۰

<sup>(</sup>٣) (م) ، (ق) ; ظرجدل.

41/1

عِندَهُمْ مِن الْهِلْمِ وَحَاقَ بِهِم /مَّاكَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِهُ وَنَ \* فَلَمَّا رَأُوا بَاسَنَا قَالُوا آمَنَا بِاللهِ وَحَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُمَّا بِهِ مُشْرِكِينَ \* فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَكَ رَأُوا بَاسَنَا سُنَّةَ اللهِ التِي قَدْ وَكَفَرْنَا بِمَا كُمَّا مِعَالَهُمْ لَكَ رَأُوا بَاسَنَا سُنَّةَ اللهِ التِي قَدْ خَلَتْ فِي عَبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَاكِ الْكَافِرُونَ ﴾ [سورة غافر: ٣٨ – ٨٥] ، وقال: (اللّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهِ بِفَيْرُ سُلْطَانٍ أَيَاهُمْ كُبْرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ وَعِند اللّذِينَ آمَنُوا ﴾ [سورة غافر: ٣٥] ، وفي الآية الأخرى: ((إن في صُدُورِهِمْ إِلّا كِبْرُ مَا هُمْ بِبَالِنِيهِ وَاسْتِيمُ الْبَصِيمُ الْبَصِيمُ ) [سورة غافر: ٣٥] .

والسلطان : هو الحجة المنزلة من عند الله ، كما قال تعالى : ﴿ أَمْ أَ نَزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلُطَانًا فَهُو يَشَكُرُ مِنَ كُوا بِهِ يُشْرِكُونَ ﴾ [سورة الروم : ٣٥] ، وقال تعالى : ﴿ أَمْ لَكُمْ سُلُطَانًا فَهُو يَتَكُمُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَا أَنزَلَ اللَّهُ مِمَا مِن سُلُطَانٍ ﴾ [مورة النجم : ٢٥] ، وقال: ﴿ إِنْ هِي إِلَّا أَسْمَلَ مُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ مِمَا مِن سُلُطَانٍ ﴾ [مورة النجم : ٢٣] .

وقد طالب الله تعالى من اتحد دينا بقوله : ﴿ اثْتُونِي بِكِتَابٍ مِّن قَبْلِ هَذَا اللهِ عَلَى مِنْ عَبْلِ مَذَا اللهِ عَلَى مِنْ عَلْمٍ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [ سورة الأحقاف : ٤ ] ، فالكتاب هـو (٤) الكتاب ، والأثارة [كما قال من قال من السلف : هي ] الرواية والإسناد ، الكتاب ، والأثارة [كما قال من قال من السلف : هي ] الرواية والإسناد ،

<sup>(</sup>١) فى (م)، (ق) ذكرت آية (٨٣) من سورة غافر قبل سورة الأحقاف ثم ذكرت آيتا ٨٤،

<sup>(</sup>۲) فتاری الریاض ۳۱٦/۳ ، الفتاوی الکبری ۱/۳۸۰: وقال تمالی ؛ بیان (ص ۱۱۰): وقال .

<sup>(</sup>٣) لم تذكر كل ألفاظ آية غافر ٤٠، الأحقاف ۽ في (بيان) ونسختيما .

<sup>(</sup>٤) فالكتاب هو الكتاب : كذا في (م) نقط ؛ وفي سائر النسخ : فالكتاب الكتاب .

<sup>(</sup>٥) مابين المعقوفتين ساقط من ( م ) ٤ ( ق ) ٠

[ وقالوا : هي الخط أيضا ، إذ الرواية والإسناد ] يكتب بالخط ، وذلك لأن الأثارة من الأثر ، فالعلم الذي يقوله من يُقبل قوله يؤثر بالإسناد ، و يقيد ذلك بالخط ، فيكون ذلك كله من آثاره .

وقد قال تعالى فى نعت المنافقين : ﴿ أَكُمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُ وِنَ أَنَّهُمْ آمَنُوا مِمْ أَنْ لِيَ الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا مِمْ أَنْ لِيَ الطَّاعُونِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكُهُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا \* وَإِذَا قِيلَ لَمُ مُ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْ لَا لِتَهُ وَإِلَى السَّولِ وَأَيْتَ المُنَا فِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا \* فَكَيْفَ إِذَا أَلَى مَا أَنْ لَا اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ وَأَيْتَ المُنا فِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا \* فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَهُم مُصِيبَةً بِمَا قَدْ مَن اللهُ مَا أَنْ لَا يَعْمَلُوا اللهُ وَإِلَى السَّولِ وَأَيْتَ المُنا فِي اللهِ عَلَيْهُ وَلَا يَعْمَلُوا اللهُ إِلَا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا \* أُولَئِكَ الذِينَ يَعْلَمُ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَاقْمِ ضَ عَنْهُمْ وَعَظْهُمْ وَقُل لَمْمُ فَا أَنْ اللهُ مَا فَى قُلُوبِهِمْ عَنْهُمْ وَعَظْهُمْ وَقُل لَمْمُ فَا فَي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ إِلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ مَا فَى قُلُوبِهِمْ فَوْلًا بَلِيعًا فَي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَا وَعَلْهُمْ وَقُل لَمُ مُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَا وَعَلْهُمْ وَقُل لَمْ مُنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَا وَعَلْهُمْ وَقُل لَمْ مُنْ فَالْمُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللّ

وفي هـده الآيات أنواع من العـبر الدالة على ضـلال من تحا<sup>(2)</sup> إلى غير الكتاب والسـنة ، وعلى نفاقه ، و إن زعم أنه يريد التوفيق بين الأدلة الشرعيـة و بين ما يسميه هو عقليات من الأمور المأخوذة عن بعض الطواغيت من المشركين وأهل الكتاب ، وغير ذلك من أنواع الاعتبار .

<sup>(</sup>١) مابين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : بكنب الخط .

<sup>(</sup>٣) بيان ونسختاها : ويقيد بالخط فيكون كل ذلك .

<sup>(</sup>٤) بيان ونسختاها : من العبر من الدلالة على ضلال من محاكم و

44/1

ا فن كان خطؤه لنفريطه فيما بجب عليه من اتباع القرآن والإيمان مثلا ، أو لتعديه حدود الله بسلوك السبيل التي نُبِي عنها ، أو لاتباع هواه بغير هدى من الله و فهو الظالم لنفسه ، وهو من أهل الوهيد ، بخلاف المجتهد في طاعة الله ورسوله باطنًا وظاهرا ، الذي يطلب الحق باجتهاده كما أمره الله ورسوله ، فهذا مغفور له خطؤه ، كما قال تعالى: ﴿ آمنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ والمُدُومِنُونَ مَنْ إِللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُيهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُقَرِقُ بَيْنَ أَحَد مِن رَسُلِهِ وَقَالُوا سَمِمنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبِّنَا ﴾ إلى قوله : ﴿ وَبِنَا لا تُوَاخِذُنَا إِن تَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنا ﴾ وقد ثبت في صحيح مسلم عن النبي صلى الله وسلم أن الله قال : « قد فعلت » . وكذلك ثبت فيه من حديث ابن عباس : « أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يقرأ بحرف من ها تين الآيتين ومن سورة الفاتحة « أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يقرأ بحرف من ها تين الآيتين ومن سورة الفاتحة لا يؤاخذهم إن فسوا أو أخطأوا .

وأما قول السائل :

## « هل ذلك من باب تكايف مالا يُطاق والحال هذه؟ »

<sup>(</sup>١) سيان ونسختاها: السبل.

<sup>(</sup>۲) الحديث مع اختلاف الروايات فى : مسلم ١/٥١١ — ١١٦ (كتاب الإيمان ، باب أنه سبمانه وتعالى لم يكلف إلا ما يطاق )؛ المسند (ط ، المعارف ) ٣ ٤٢ — ٣٤٦ ( وقم ٢٠٧٠)، ٥/٣٠ — ٣١٦ ( رقم ٢٠٧١)؛ سنن الترمذى ١١٢/١١ — ١١٦ ( كتاب التفسير ، سووة البقوة ) ، وانظر الحديث برواياته المتعددة فى تفسير الطبرى (ط ، المعارف ) ٢/٦ ١ - ١٤٥ ، وانظر أيضا ٢/١ - ١٠٤٠ .

<sup>(</sup>٣) فيه: كذا في (بيان) ونسختيا ، وفي ( ر ) ، (ص): عنه . وسقطت الكلمة من (م ) ، (ق) .

<sup>(</sup>٤) الحديث فى : مسلم ٤/١٥٥ (كتاب صلاة المسافرين ، باب فضل الفاتحة وخواتيم سورة البقرة) عن ابن عباس رضى الله عنهما وفيسه أن ملكا نزل من الساء فقال للنى صلى الله عليه وسلم : أبشر بنورين أوتيتهما لم يؤتهما نى تبلك : فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة ، لن تقرأ بحوف منهما إلا أعطيته .

الرد على السألة الخاجسة

فيقال : هــذه العبارة ، و إن كثر تنازع الناس فيها نفيا و إثباتا ، فينبغى أن يعرف أن الحلاف المحقق فيها نوعان :

أحدهما : ما اتفق الناس على جوازه ووقوعه، و إنما تنازعوا فى إطلاق القول عليه بأنه لا يُطاق .

والشانى : ما اتفقوا على أنه لا يُطاق ، لكن تنازعوا فى جــواِز الأمر به ، (٢) ولم يتنازعوا فى عدم وقوعه .

فأما أن يكون أمر اتفق أهــل العلم والإيمــان على أنه لا يطاق ، وتنــازعوا. في وقوع الأمر به ـــ فليس كذلك .

> تنازع النظار في الاستطاعة

فالنوع الأول: كتنازع المتكلمين من مثبتة [القدر] ونفاته في استطاعة العبد، وهي قدرته وطاقته: هل يجب أن تكون مع الفعل لا قبله، أو يجب أن تكون معة، وان كانت متقدمة عليه ؟

44/1

فمن قال بالأول ، لزمه أن يكون كل عبد لم يفعل ما أُمر به قد كُلِّف مالا عليه إذا لم تكن عنده قدرة إلا مع الفعل ، ولهذا كان الصواب الذي عليه عليه المتكلمين وأهل الفقه والحديث والتصوف وغيرهم ما دل عليه القرآن ، وهو أن الاستطاعة — التي هي مناط الأمر والنهي، وهي المصححة للفعل — لا يجب أن تقارن الفعل ، وأما الاستطاعة التي يجب معها وجود الفعل فهي مقارنة له .

<sup>(</sup>۱) بيان والفناوى الكبرى : و إن ننازع .

<sup>(</sup>٢) عدم : ساقطة من (بيان) .

<sup>(</sup>٣) م ، ق ، ر ، ص ، ط : من مثبتيه ونفاته -

<sup>(</sup>٤) قال النها نوى فى تمريف الاستطاعة فى كشاف اصطلاحات الفنون ٤/ ٩١٥ : « تطلق على ممنين : أحدهما : عرض يخلقه الله تعالى فى الحيوان يقعـل به الأفعال الاختيارية وهى علة الفعل ، والجمهور على أنها شرط لأداء الفعل لا علة وثانيهما : سلامة الأسباب والآلات والجوارح» وانظر عن الاستطاعة ومقارنتها للفعل أو تقدمها عليه : المرجع السابق ٤/ ٥١٥ — ٩١٦ ؟ التمريفات الجرجانى مادة القدرة ، ص ١٥١ ؟ الفصل لابن حزم ٣/ ٢٠ – ٣٤ .

<sup>(</sup>ء) لا قبله : سافطة من (بيان) والفتاوي الكرى .

<sup>(</sup>٦ - ٦) ساقط من (بيان) والفناوي الكبري .

فالأولى: كقوله تعمالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبِّ البّبْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [ سورة آل عمران: ٧٧]. وقول النبي صلى الله عليه وسلم لعمران بن حصين: « صل قائما ، فإن لم تستطع فقاعدا ، فإن لم تستطع فعلى جنب » . ومعلوم أن الج والصلاة يجبان على المستطيع ، سواء فعل أو لم يفعل ، فعلم أن حذه الاستطاعة لا يجب أن تكون مع الفعل .

والثانية : كقوله تعالى : ( مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُبْصِرُونَ ) [سورة هود: ٢٠]، وقوله : ( وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَئِذ لِلْكَافِرِينَ عَرْضًا \* الَّذِينَ كَانَتُ أَعْيَنُهُمْ فَى غِطَاءِ عَن ذِ كُرِى وَكَانُوا لَا يَسْتَطِيعُونَ شَمَّا ) [سورة الكهف: ١٠١، أغينُهُمْ في غِطَاءِ عَن ذِ كُرِى وَكَانُوا لَا يَسْتَطِيعُونَ شَمَّا ) [سورة الكهف: ١٠٠]

وأما على تفسير السلف والجمهور ، فالمراد بعدم الاستطاعة مشقة ذلك عليهم ، وصعوبته على نفوسهم ، فنفوسهم لا تستطيع إرادته ، وإن كانوا قادرين على فعله لو أرادوه ، وهذه حال من صده هواه أو رأيه الفاسد عن استماع كتب الله المترّلة واتباعها ، وقد أخبر أنه لا يستطيع ذلك ، وهذه الاستطاعة هي المقارنة للفعل الموجبة له ، وأما الأولى فلولا وجودها لم يثبت التكليف ، كقوله :

<sup>(</sup>۱) الحديث في: البخاري ٢/٨٤ (كتاب التقصير في الصلاة ، باب إذا لم يطق قاعدا صلى على جنب) ؟ سنن أبي داود ١/٠٥٠ (كتاب الصلاة ، باب في صلاة القاعد) ؟ سنن الترمذي ١٦٦/٢ (كتاب انصلة ، باب ما جاء أن صلاة القاعد على النصف من صلاة القائم) ؟ سنن ابن ماجة ٢٨٦/١ (كتاب إقامة الصلاة ، باب ما جا، في صلاة المريض) ؟ المسند (ط ، الحلبي) ٤٢٦/٤ .

<sup>(</sup>٢) ق ، ر ، ص ، ط ، بيان ، الفتاوى الكبرى ٢٨٦/١ : يجب ؛ فتاوى الرياض : تجب .

<sup>(</sup>٣--٣) : ساقط من (بيان) ، الفتاوى الكبرى .

<sup>(</sup>٤) م ٤٠ق : رهذا .

<sup>(</sup>٥) بيان ونسخناها : هواه ورأبه .

<sup>(</sup>٦) بيان ونسختاها : بقوله .

(فَاتَّقُوا اللهِ مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ [سورة التغابن : ١٦]، وقوله : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا السَّالِحَاتِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ . [سورة الأعراف : ٤٢] ، وأمثال ذلك ؛ فهؤلاء المفرطون والمعتدون في أصول الدين إذا لم يستطيعوا سَمْعَ ما أنزل إلى الرسول فهم من هذا القسم .

تنازعهم فى المأمور به الذى علم الله أنه لا يكون

44/1

وكذلك أيضا تنازعهم فى المسأمور به الذى علم الله أنه لا يكون ، أو أخبر مع ذلك أنه لا يكون ، فن الناس من يقول : إن هذا غير مقدور عليه ، كما أن غالية القدرية يمنعون أن يتقدم علم الله وخبره وكتابه بأنه لا يكون ، وذلك / لاتفاق الفريقين على أن خلاف المعلوم لا يكون ممكنا ولا مقدورا عليه .

وقد خالفهم فى ذلك جمهور الناس ، وقالوا : هـذا منقوض طيهم بقدرة الله تمالى ، فإنه أخبر بقدرته على أسياء ، مع أنه لا يفعلها ، كقوله : ﴿ بَلَى قَادِرِين عَلَى أَن نُسَوَى بَنَانُهُ ﴾ [سورة القيامة : ٤]، وقوله : ﴿ وَإِنّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴾ عَلَى أَن نُسَوَى بَنَانُهُ ﴾ [سورة القيامة : ٤]، وقوله : ﴿ وَإِنّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴾ [سورة المؤمنون : ١٨]، وقوله : ﴿ وَلَوْ شَاءً رَبُّكُ بَلَعَلَ النّاسَ أُمّةٌ وَاحِدَةٌ ﴾ [سورة الانعام : ٣٥]، وقد قال : ﴿ وَلَوْ شَاءً رَبُّكَ بَلَّعَلَ النّاسَ أُمّةٌ وَاحِدَةٌ ﴾ [سورة هود : ١٨] ، ونحو ذلك مما يخبر أنه لو شاء لفعله ، وإذا فعله فإنما يفعله إذا كان قادرا عليه ، فقد دل القرآن على أنه قادر عليه يفعله إذا شاءه ، مع أنه لا يشاؤه .

وقالوا أيضا: إن الله يعلمه على ما هو عليه ، فيعلمه ممكنا مقدورا للعبد ، غير واقع ولا كائن لعدم إرادة العبد له ، أو لبغضه إياه ، ونحو ذلك ، لا لعجزه

<sup>(</sup>۱ - ۱) : ساقط من بیان ونسختیا .

وهذا النزاع يزول بتنوع القدرة عليه كما تقدم ، فإنه غير مقدور القدرة المقارنة للفعل ، و إن كان مقدورًا القدرة المصححة للفعل التي هي مناط الأمر والنهي . وأما النوع الثانى : فكاتفاقهم على أن العاجزء ... الفعل لا يطيقة ، كما لا يطبق الأعمى والأقطع والزَّمِن نَقْط المصحف وكتابته والطيران، فمثل هذا النوع قد اتفقوا على أنه غير واقع في الشريعة ، وإنما نازع في ذلك طائفــة من الغلاة المائلين إلى الحبر من أصحاب الأشعرى ومن وافقهم من الفقهاء من أصحاب مالك والشافعي وأحمد وغيرهم ، و إنما تنازعوا في جواز الأمر به عقـــلا ، حتى نازع بعضهم في المتنع لذاته ، كالجمع بين الضدين والنقيضين : هل يجوز الأمر به من جهة العقل، مع أن ذلك لم يرد في الشريعة ؟ ومَنْ غلا فزم وقوع هــذا الضرب ف الشريعة - كمن يزعم أن أبا لهب كُلِّف بأن يؤمن بأنه لا يؤمن . فهو مبطل

في ذلك عند عامة أهل القبلة من جميع الطوائف، فإنه لم يقل أحد : إن أبا لهب

أسمع هــذا الخطاب المتضمن أنه لا يؤمن ، وإنه أمر مع ذلك بالإيمان ، كما أن

قوم نوح لما أخبر نوح عليــه السلام : أنه لن يؤمن من قومه إلا من قد آمن ، لم يكن بعد/ هذا يأمرهم بالإيمان بهذا الخطأب، بل إذا قُدِّر أنه أخبر بصَلْيِه النار

4./1

<sup>(</sup>١) عليه : ساقطة من ر ، ص ؛ وفي بيان ونسختيا : بقنو يم القدرة عليه .

<sup>(</sup>۲ — ۲) : سانط من (بیان) ونسختیا .

 <sup>(</sup>٣) يقول الجرجاني في ﴿ التعريفاتِ ﴾ ص ٥٠: ﴿ الجبرية هو من الجبر، وهو إسناد فعل العبد. إلى الله تعالى ، والجــــــر ية اثنان : متوسطة تثبت للعبـــدكـــبا في الفعل كالأشعرية ، وخالصة لا تثبت كالجهيمة ∢ • وأنظر ماذكرته عن الجبرية في منهاج السنة ١/٥ تعليق ٣ ؛ كشاف اصطلاحات الفنون

<sup>(</sup>٤) في ر ، ص : كلف بأن يؤمن بأنه لا يؤمن ، وكتب فوق كلية ﴿ يؤمن ﴾ الأولى بحروف مبغيرة : ﴿ كَذَا ﴾ .

<sup>(</sup>ه - ه) : ساقط من بيان ونسختما .

<sup>(</sup>٦) عليه السلام: زيادة في (ر) .

المستازم لموته على الكفر وأنه سمع هذا الخطاب ، فغى هذا الحال انقطع تكليفه ، (۱) ولم ينفعه إيمانه حينئذ ، كإيمان من يؤمن بعد معاينة العداب ، قال تعالى : ( فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَكَ رَأُوا بَأْسَنَا ﴾ [سورة غافر : ٨٥] ، وقال تعالى : ( آلاَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة يونس : ٩١] .

والمقصود هنا التنبيه على أن النزاع في هذا الأصل يتنوع: تارة إلى الفعل المامور به ، وتارة إلى جواز الأمر ، ومن هنا شبهة من شبه مر المتكلمين على الناس حيث جعل القسمين قسما واحدا ، وادعى تكليف مالا يطاق مطلقا ، لوقوع بعض الأقسام التي لا يجعلها عامة الناس من باب مالا يطاق، والنزاع فيها لا يتعلق بمسائل الأمر والنهى ، و إنما يتعلق بمسائل القضاء والقدر .

ثم إنه جعل جواز هـذا القسم مستلزما لجواز القسم الذى اتفق المسلمون على أنه فير مقدور عليه ، وقاس أحد النوعين بالآخر ، وذلك من الأقيسة التي اتفق المسلمون، [ بل وسائر أهل الملل ] ، بل وسائر العقلاء على بطلانها ، فإن من قاس المسلمون، [ بل وسائر أهل الملل ] ، بل وسائر العقلاء على بطلانها ، فإن من قاس الصحيح المامور بالأفعال كقوله : إن القدرة مع الفصل ، أو أن الله علم أنه

<sup>(</sup>١) بيان ونسختاها : الإيمان .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : ورد شبهة من شبه ؛ بيان : ونسختاها ؛ ومن هنا شبه من شبه ٠

 <sup>(</sup>٣) بيان ونسختاها : عامة المسلمين ؛ وسقطت كلمة « الناس » من (ر) .

 <sup>(</sup>٤) جواز: ساقطة من (ر) نقط .

<sup>(</sup>a) ما بين المعقوفتين زيادة في ﴿ بيان ﴾ ونسختيما •

<sup>(</sup>٢) بيان ، الفتارى الكبرى : لقوله •

<sup>(</sup>٧) م ، ق : وأن ٠

(۱) لا يفعل [على] العاجز الذي لو أراد الفعل لم يقدر عليه ــ فقد جمع بين ما يعلم الفرق بينهما بالاضطرار عقــلا ودينا ، وذلك من مثارات الأهواء بين القــدرية وإخوانهم الجبرية .

و إذا عرف هذا فإطلاق القول بتكليف ما لا يُطاق من البدع الحادثة في الإسلام ، كإطلاق القول بأن العباد مجبورون على أفعالهم ، وقد اتفق سلف الأمة وأثمتها على إنكار ذلك ، وذم من يطلقه ، و إن قصد به الرد على القدرية الذين لا يقرون بأن الله خالق أفعال العباد ، ولا بأنه شاء الكائنات ، وقالوا : هذا رد بدعة ببدعة ، وقابل الفاسد ، بالفاسد ، والباطل بالباطل .

/ ولولا أن هذا الجواب لا يحتمل البسط لذكرت من نصوص أقوالهم في ذلك مايبين ردّهم لذلك .

وأما إذا فصل مقصود القائل ، وبين بالعبارة التي لا يشتبه الحق فيها بالباطل ما هو الحق ، ومُدِّرَ بين الحق والباطل — كان هذا من الفرقان ، وخرج المبين حينفذ بما ذم به أمشال هؤلاء الذين وصفهم الأثمة بأنهم مختلفون في الكماب عالفون للكاب ، متفقون على ترك الكتاب، وأنهم يتكلمون بالمتشابه من الكلام،

<sup>(</sup>١) على : ساقطة من (م) ، (ق) ، (ر) ، (ص) ، ط .

<sup>(</sup>۲) ر، ص ، ط، ببان، الفتاوى الكبرى: ما ملم .

<sup>(</sup>٣) بيان (ص ١١٥) : مثار؛ الفتارى الكبرى ٢٨٧/١ : مثل .

<sup>(</sup>٤) بيان ونسختاها : الناس .

 <sup>(</sup>٥) يقول الجرجانى فى التعريفات: «القدوية هم الذين يزعمون أن كل هبد خالق لفعله ولا يرون
 الكفروا لمعاصى بتقدير الله تعالى » وانظر ما ذكرته عن القدرية فى منهاج السنة ١/٥ تعليق ١ .

<sup>(</sup>٦) ر، ص، ط: قيا الحق.

<sup>(</sup>٧) بيان رنسخناها : كتاب الله .

(۱) [ويحرفون الكلم عن مواضعه]، ويخدعون جُهّال الناس بما يلبّسون عليهم، ولهذا كان يدخل عندهم المحبرة في مسمَّى القدرية المذمومين، لخوضهم في القدر بالباطل إذ هذا جماع المعنى الذي ذمت به القدرية .

ولهذا ترجم الإمام أبو بكر الحلال في كتاب «السنة» فقال: الرد على القدرية ، وقوطم: إن الله أجبر العباد على المعاصى ، ثم روى عن عمرو بن عثمان عن بقية ابن الوليد قال: سألت الزبيدى والأوزاعى عن الجبر ، فقال الزبيدى: أمر الله أعظم ، وقدرته أعظم من أن يجسبر أو يعضل ، ولكن يقضى ويقدر ، ويخلق ويجبل عبده على ما أحب ، وقال الأوزاعى : ما أعرف للجبر أصلا من القرآن ولا السنة ، فأهاب أن أقول ذلك ، ولكن القضاء والقدر والحلق والجبل ، فهذا يعرف في القرآن والحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، و إنما وضعت هذا مخافة أن يرتاب رجل تابعى من أهل الجماعة والتصديق .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين زيادة في بيان ونسختيما .

<sup>(</sup>۲) بیان رنسختاها : پشهرون .

<sup>(</sup>٣) هو أبو بكر أحد بن محمد بن هارون ، المعروف بالخلال ، من أنمة الحنابلة ، له التصانيف الدائرة والكتب السائرة مثل « الجامع » و « العلل » و «السنة » ، توفى سنة ٣١١ · اظهر ترجمته فى : طبقات الحنابلة ٢/٢١ — ه ١ ؛ تذكرة الحفاظ ٣/٧ ؛ بروكلمان : تاريخ الأدب العربي ٣١٣/٣ — ٣١٤؟ الأعلام ١/٢١ · ولم يتكلم بروكلمان عن نسخ خطية من كتاب «السنة » •

<sup>(</sup>٤) هو أبو عمرو عبد الرحمن بن يحمد الأوزاعى ، نسبة إلى قبيدلة الأوزع ، إمام الشام فى الفقه والمديث ، ولد بيعابك سنة ٨٨ وتوفى فى بيروت سنة ١٥٧ . هرض عليه القضاء فامتنع ، من كتبه «السنن» فى الفقه و « المسائل » ، انظر ترجمته فى : تذكرة الحفاظ ١٧٨/١ — ١٨٣ ؛ وفيات الأهيان ١/ والمفاقل ٢١٨ - ٢١٠ ؛ وفيات الأهيان ١/ ص

٣٩٨ - . . ٣٤ الحرح والتعديل ، ج ١ ، ق ٢ ، ص ٢٦٦ -- ٢٦٧ ؛ الأعلام ١٤/٤ .

بيان ونسختاها : في القرآن ولا في السنة .

<sup>(</sup>٦) تابعي : ساقطة من بيان ، الفتاوى الكبرى ، ر ، ص ، ط .

فهذان الحسوابان اللذان ذكرهما هـذان الإمامان في عصر تابعي التابعين من أحسن الأجوبة .

ر۱) أما الزّبَيدى ــ محمد بن الوليد صاحب الزهرى ــ فإنه قال : أمر الله أعظم، وقدرته أعظم من أن يجبر أو يَعضِل ، فنفى الجبر .

وذلك لأن الجبر المعروف فى اللغة: هو إلزام الإنسان بخلاف رضاه، كما يقول الفقهاء فى باب النكاح: هل تجبر المرأة على النكاح أو لا تجبر؟ وإذا عضاها الولى ماذا تصنع؟ فيعنون بحبرها / إنكاحها بدون رضاها واختيارها ، ويعنون بعَضْلها منعها بما ترضاه وتختاره ، فقال : الله أعظم من أن يحسبر أو يعضل ؛ لأن الله سبحانه قادر على أن يجعل العبد مختارا راضيا لما يفعله ، ومبغضا وكارها لما يتركه ، كما هو الواقع ، فلا يكون العبد مجبورا على ما يحبه و يرضاه و يريده ، وهي أفعاله الاختيارية ، ولا يكون معضولا عما يتركه ، فيبغضه و يكرهه ، أو لا يريده ، وهي تروكه الاختيارية .

وأما الأوزاعى فإنه مَنعَ من إطلاق هذا اللفظ ، وإن عنى به هــذا المعنى ، حيث لم يكن له أصل فى الكتاب والسنة ، فيفضى إلى إطلاق لفظ مبتدع ظاهر في إوادة الباطل ، وذلك لايسوغ ، وإن قيل : إنه يراد به معنى صحيح .

24/1

<sup>(</sup>۱) أبو الحذيل محمد بن الوليد بن عامر الزبيدى ، من أهل حمص ، قال ابن سعد : كان أعلم أهل الشام بالفتوى والحديث ، ولد سنة ٧٩ وتوفى سنة ٩١ · ١ نظر ترجته فى : تهذيب التهذيب ٧/ • ٠ ؛ طبقات ابن سعد ٧/ • ٢ ٤ ( وقال : توفى سنة ١٤٨ ) ؛ الأعلام ٧/ ٥٠٨ .

<sup>(</sup>٢) بيان ونسختاها : محبا .

<sup>(</sup>٣) بيان ونسختاها : يختاره .

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الكبرى ، فتاوي الرياض : ولا يريده .

<sup>(</sup>ه) بيان ونسختاها : أريد .

قال الخلال: أخبرنا أبو بكر المروزى ، قال: سممت بعض المشيخة يقول: سمعت عبد الرحمن بن مهدى يقول: أنكر سفيان الثورى « جبر » وقال: « الله جبل العباد » ، قال المروزى: أظنه أراد قول النبي صلى الله عليه وسلم لأشج عبد القيس، يمنى قوله الذى في صحيح مسلم: « إن فيك لخافين يحبهما الله: الحلم والأناة ، فقال: أخلقين تخلقت بهما ، أم خلقين جُيلت عليهما ؟ فقال: بل خلقين جُبلت عليهما ؟ فقال: الحمد بنه الذى جبلنى على خلقين يحبهما الله » ،

ولهذا احتج البخارى وغيره على خلق أفعال العباد بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ عَلَى اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) الفتارى الكبرى : أثبانا المروزى ؛ بيان ، فتارى الرياض ، ط : أنبأنا المروذى ؛ ص : أخيرنا المروذى .

وهو أبو بكر أحمد بن على بن سعيد بن إبراهيم المروزى القاضى ، ثقة حافظ ، مات سنة ٢٩٢ · انظر ترجمته فى : تذكرة الحفاظ ٣/٣/٢–٢٦٤ ؛ شذرات الذهب ٢٠٩/٢ ؛ الأعلام ١٦٤/١ ·

<sup>(</sup>۲) هو سفیان بن سعید بن مسروق النوری ، من خی ثور ، محدث وامام فی علوم الدین ، ولد سنة ۷۷ م ۱ ۲۷ و ۱۲۷ و ۱۲۸ و ۷۸ و ۷۸ و ۲۷ و ۱۲۸ و طبقات ابن سسمد ۲ / ۳۷۱ – ۳۷۵ و تهسذیب التهذیب ۱۱۱/۱ — ۱۱۰ و تاریخ بنسداد ۱۸/۱ و ۱۷۶ و ۱۷۸ و ۱۷۸ و ۱۸۸ و ۱۸ و ۱۸۸ و ۱۸ و ۱۸۸ و ۱۸ و

<sup>(</sup>٣) بيان ونسختاها : الجبر ٠

<sup>(</sup>٤) م؛ ق : لخلتين • رفي مسند أحمد (ط • الحلبي ) ٢٠٦/٤ : خلتين •

<sup>( )</sup> الحديث مع اختلاف في الألفاظ في : مسلم ١/٨٤ ، ٩٩ (كتاب الإيمان ، باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ) ؟ ابن ماجه ١/٢ ، ١٤٠ (كتاب الزهد ، باب الحلم ) ؟ المسند (ط ، الحلمي ) ٢٠٦/٢ ، ٢٠/٤ ، ٢٠/٢

<sup>(</sup>٦) بيان ونسختاها : الأفعال .

<sup>(</sup>٧) ما بين المعقوفتين زيادة في : الفتاوي الكبرى ، فتاوي الرياض ٠

 <sup>(</sup>۸) أفرد البخارى با با من أبواب كتاب التوحيد في صحيحه ١٥٦/٨ ١ للكلام على هذه الآيات ٤
 وأورد حديثاً يتصل بها ٠

(١) واحتج فيره بقول الخليل [عليه السلام] : ﴿ رَبِّ اجْعَلْيَ مُقِيمَ الصَّلَاةِ وَمِن ذُرِّ يَتِي﴾ [سورة ابراهيم : ٤٠] ، وبقوله : ﴿ رَبِّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّ يَّتِنَا أُمَّةً مُسْلَمَةً لَكَ ﴾ [سورة البقره : ١٢٨] .

وجواب الأوزاعى أقوم من جواب الزبيــدى ، لأن الزبيدى نفى الجــبر ، والأوزاعى منع إطلاقه ، إذ هذا اللفظ قد يمتمل معنى صحيحا ، فنفيه قد يقتضى نفى الحق والباطل .

كما ذكر الخلال ما ذكره عبد الله بن أحمد في كتاب « السمنة » فقال :
حدثنا مجمد بن بكار ، حدثنا أبو معشر، حدثنا يعلى عن مجمد بن كعب قال: « إنما

السّيّ الجبار لأنه يجبر الخلق على ما أراد » فاذا امتنع من إطلاق اللفظ المجمل (٢)
المحتمل المشتبه زال المحدور وكان أحسن من نفيه ، و إن كان ظاهرا في المحتمل المعنية أن يظن أنه ينفي المعنيين جميعا .

وهكذا يقال فى نفى الطاقة عن المـــأمور ، فإن إثبات الجبر فى المحظور نظير (^) ملك المحلود نظير (^) سلب الطاقة فى المأمور: وهكذا كان يقول الإمام أحمد وغيره من أثمة السنة .

<sup>(</sup>۱ – ۱) : ساقط من بیان ونسختیا .

<sup>(</sup>٢) عليه السلام : زيادة في (ر) .

<sup>(</sup>٣) قد : ساقطة من ( بيان) ونسختيها .

<sup>(</sup>٤) حدثنا يعلى عن : ساقط من (ر) ، (ص)، (بيان)، الفتاوى الكبرى .

<sup>(</sup> o ) المحتمل : ساقطة من (بيان ) والفتاوى الكبرى .

 <sup>(</sup>٦) المحتمل : سافطة من (ر) ، (ص) ، (بیان) ، الفتاوى الكبرى .

<sup>(</sup>٧) بيان ونسختاها : على .

<sup>(</sup>٨) م ، ق : كا .

قال الخلال: أنبأنا الميمونى قال: سممت أبا عبداقه ـ يعنى أحمد بن حنبل يناظر خالد بن خِدَاش ــ يعنى في القــدر ـ فذكروا رجلا، فقال أبو عبد اقه: ما أدرى من هذا أن يقول: أجبر الله » .

وقال : أنبأنا المروزى : قلت لأبى عبد الله: رجل يقول : إن الله أجبر العباد، (٢) فقال : «هكذا لا نقول»، وأنكر هذا وقال : (يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِي مَن يَشَآءُ ) [ سورة النحل : ٩٣] .

وقال: أنبأنا المروزى قال: كتب إلى عبد الوهاب فى أمر حسن بن خلف العكبرى ، وقال: إنه يتنزه عن ميراث أبيه ، فقال رجل قدرى: إن الله لم يجبر العباد على العباد على المعاصى ، فرد عليه أحمد بن رجاء ، فقال: إن الله جبر العباد على ما أراد » أراد بذلك إثبات القدر ، فوضع أحمد بن على كتابا يحتج فيه ، فأدخلته على أبى عبد الله ، فأخبرته بالقصة ، فقال: « و يضع كتابا ؟ » وأنكر عليهما جميعا: على أبى عبد الله ، فأخبرته بالقصة ، فقال: « و يضع كتابا ؟ » وأنكر عليهما جميعا: على أبى عبد الله ، فأخبر العباد ، وعلى القدرى حين قال: لم يجبر ، وأنكر على أحمد بن على وضعه الكتاب واحتجاجه ، وأمر بهجرانه لوضعه الكتاب ،

<sup>(</sup>۱) م، ق، ر، ص، ط: خراش ، وهو كا فى تقريب الهذيب « خالد بن خداش أبو الهيثم المهلى مولاهم البصرى ، صدوق يخطى. ، من العاشرة ، مات سنة أربع وعشرين وماشين ، وانظر: طبقات الحنابلة ١/١ م ١ - ١ - ١ م م وفيا أنه توفى سنة ٢٢٣ ه؛ تهذيب الهذيب٣ / ٨٠ - ٨٠ .

<sup>(</sup>٢) م، ق ر، ص، ط : كه ٠

<sup>(</sup>٣) بيان : لاتقول ؛ الفتارى الكبرى ، فتاوى الرياض : لاتقل ه

<sup>(</sup>٤) بيان ونسختاها ؛ ص ، ط : تنزه .

<sup>(</sup>ه) م، ق، ر، ص، ط: فقال رجل قدرى قال -

<sup>(</sup>٦) بيان ونسختاها : الذي قال ٠

 <sup>(</sup>٧) فنارى الرياض : على أحمد بن على فى وضعه ؛ بيان ، الفتاوى الكبرى : على أحمد فى وضعه .

وقال لى : يجب على ابن رجاء أن يستغفر ربه لما قال : جَمَرَ العباد . فقلت لأبي عبد الله: فما الجواب في هذه المسألة؟ قال : ﴿ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدى مَن يَشَاءُ ﴾ [ سورة النحل : ٩٣ . ]

قال المروزي في هذه المسألة : إنه سمِع أبا عبد الله لما أنكر على الذي قال : لم يجبر، وعلى من ردّ عليه : جبر، فقال أبو حبد الله : «كلما ابتدع رجل بدُّمة اتسع النـاس في جوابها » . وقال : يسـتغفر ربه الذي رد عليهم عجــدَثَة ، وأنكر على من رد بشيء من جنس الكلام ، أذَّ لم يكن له أيَّه إمام تقدم . قال المروزي : / فما كان بأسرع من أن قدم أحمد بن على من عُكْبراً ، ومعه مشيخة وكتاب من أهل عكبرا ، فأدخلت أحمد بن على على أبي عبد الله ، فقال : يا أبا عبد الله ، هو ذا الكتاب أدفعــه إلى أبي بكرحتي يقطعه ، وأنا أقوم على منىر عكبرا وأســتغفر الله عن وجل، فقال أبو عبد الله لى : ينبغي أن يقبلوا منه، فرجعوا (٨٪ ».

> وقد بسطنا الكلام في هــذا المقام في فيرهذا الموضع ، وتكلمنا على الأصل الفاســـد الذي ظنــه المتفرقون من أن إثبات المعنى الحق الذي يسمونه جبرا ينافي

44/1

<sup>(</sup>١) بيان ونسختاها : يضل الله .

<sup>(</sup>٢) بيان ونسختاها : اتسعوا في جوابها .

<sup>(</sup>٣) م، ق، ر، ص، ط: للذي ه

<sup>(</sup>٤) إذ : كذا في (م) فقط . وفي سائر النسخ : إذا .

<sup>(</sup>ه) و ، ص ، ط ، بيان ونسخناها : فها .

<sup>(</sup>٦) بيان ونسختاها : مقدم .

 <sup>(</sup>٧) فناوى الرياض: حكبر · وقال ياقوت في «معجم البلدان»: اسم بليدة من نواحى دجيل قرب صريفين وأوانا، بينها و بين بغداد عشرة فراسخ .

<sup>(</sup>٨) فتاري الرياض ، الفتاوي الكبري : أن تقبلوا منه فرجعوا إليه .

الأمر والنهى، حتى جعله القدرية منافيا للأمر والنهى مطلقا، وجعله طائفة من (١) الجبرية منافيا لحسن الفعل وقبحه، وجعلوا ذلك مما اعتمدوه فى نفى حسن الفعل وقبحه القائم به، المعلوم بالعقل.

ومن المعلوم أنه لا ينافى ذلك إلا كما ينافيه بمعنى كون الفعــل ملائما للفاعل ونافعا له، وكونه منافيا للفاعل وضارا له ·

ومن المعلوم أن هذا المعنى — الذى سموه جبرا — لا ينافى أن يكون الفعل نافعا وضارا، ومصلحة ومفسدة، وجالبا للذة وجالبا للائلم .

فعُلم أنه لا ينافى حسن الفعل وقبحه، كما لاينا فى ذلك ، سواء كان ذلك الحسن معلوما بالعقل، أو معلوما بالشرع ، أوكان الشرع مثبتا له لا كاشفا عنه .

وأما قول السائل :

« ما الحكمة فى أنه لم يوجد فيه من الشارع نص يعصم من الوقوع في المهالك ، وقد كان حريصا على هدى أمته ؟ » •

فنقول: هذا السؤال مبنى على الأصل الفاسد المتقدم المركب من الإصراض عن الكتاب والسنة، وطلب الهدى في مقالات المختلفين المتقابلين في النفى والإثبات المعبارات المجملات المشتبهات، الذين قال الله فيهم: (وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا في الْكِتَابِ

الرد على المسألة السادسة

<sup>(</sup>١) ص: القدرية .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : اعتمدوا .

<sup>(</sup>٣) هنا تنهى الرساله فى نسختى الفتاوى الكبرى ١ / ٣٠٠ فتاوى الرياض ٣ / ٢ ٣ وأما فى نسخة (جان) فيوجد سقط بمقدار ورقة تقريبا ، و يبدأ الكلام بعد ذلك (ص ١ ٢١) بآخر آية ٣٨ من سورة النساء وهى قوله تعالى : (صراطا مستقيا) وهو فى السطور الأخيره من ص ٤٠ من طبعة بولاق ولعل هذا السقط هو الذى جعل الناسخ للطبوعين ( الفتاوى الكبرى ، فتاوى الرياض ) يظن أن الرسالة قد بلغت النهاية ٠

2./1

كَنِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [سورة البقرة : ١٧٦] ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا ﴾ [سورة بونس : ١٩] ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا اخْتَلَفَ اللَّهِ مُ أَبِهُ أَبَعْهُ أَبِيْهُ أَبَعْهُ ﴾ [سورة آل عمران : ١٩] ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا اخْتَلَفَ اللَّهِ مِنْ أَوْبُوا اللَّهِ مِنْ أَبُوا اللَّهِ مِنْ أَبُوا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَمْلَهُ مَا يَشْهُمُ مَا يَشْهُمُ أَنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُواللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللّلِهُ مِنْ اللللَّالِمُ اللللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ مِنْ الللّ

وقد تقدم التنبيه على منشأ الضلال في هذا السؤال وأمثاله ، وما في ذلك من العبارات المتشابهات المجملات المبتدعات ، سواء كان المحدث هو الافظ ودلالته ، أو كان المحدث هو استمال ذلك اللفظ في ذلك المعنى ، كلفظ هأ صول الدين ، حيث أدخل فيه كل قوم من المسائل والدلائل ما ظنوه هم من أصول دينهم ، و إن لم يكن من أصول الدين الذي بعث الله به رسله ، وأنزل به كتبه ، كما ذكرنا ، وأنه إذا منع إطلاق هذه المجملات المحدثات في النفي والإثبات ، ووقع الاستفسار والتفصيل تبين سواء السبيل .

و بذلك يتبين أن الشارع عليه الصلاة والسلام نصّ على كل ما يعصم من المهالك نصّا قاطعا للعذر، وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّى يُبِينَ لَهُمُ مَّا يَتَقُونَ ﴾ [سورة التو بة: ١١٥]، وقال تعالى: ﴿ (الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ وَيَنّا ﴾ [سورة المائدة: ٣]. وقال تعالى: ﴿ (لَيُولَ المَّائِدة: ٣]. وقال تعالى: ﴿ (لَيُلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهَ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ [سورة النساء: ١٦٥]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلّا الْبَلَاعُ المُبِينُ ﴾ [سورة النور: ١٥٤]، وقال:

<sup>(</sup>۱-۱) : ساقط من (ر) .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : رسوله ,

( إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ بَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقْوَمُ ) [سورة الاسراء: ٩]، وقال تعالى : ( وَلَوْ أَنَّهُم فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لِهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِينًا \* وَإِذَا لاَ تَيْنَاهُم مِّن لَدُنًا أَجْرًا عَظِيًا \* وَهَدَيْنَاهُمْ صِمَراطًا مُسْتَقِيًا ) [سورة النساء: ٢٦ – ٢٨]، وقال تعالى : ( قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللهُ نُورُ وَكِنَابُ مُبِينُ \* يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ النَّهُ مِن النَّهَ وَضَوَانَهُ سُبِلُ السَّلَامِ ) [سورة المائدة : ١٦٠١٥] .

وقال أبو ذر « لقد توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وما طائر يُقلِّب جناحيه [ في السماء ] إلا ذكر لنا منه علماً» . وفي صحيح مسلم: «أن بعض المشركين قالوا (٤) (٥) لله ذكر لنا منه علماً» . وفي الحراءة ، قال: أجل » . وقال صلى الله عليه وسلم : لسلمان : لقد علم كل شيء حتى الحراءة ، قال : أجل » . وقال صلى الله كنهارها ، لا يزيغ عنها بعدى إلا هالك » . وقال :

والحديث في: مسلم ٢ ٢٣/١ (كتاب الطهارة ، باب الاستطابة)؛ الترمذي ٣٢/١ (أبواب الطهارة ، باب الاستنجاء بالجحارة ) ؛ النساني ١ / ٣٦ ، • (كتاب الطهارة ، باب البول في الإناء)؛ ابن ماجة ١/١٥ (كتاب الطهارة وسننها ، باب الاستنجاء بالحجارة) · والحديث في سنن أبي داود وفي مسند أحمد .

(۷) جاء هذا الحديث في موضعين من سنن ابن ماجة الأوّل 1 / ٤ ( المقدمة ، باب اتباع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن الله صلى الله عليه وسلم ونحن نذكر الفقر وننحوفه ... وفيه « ٠٠ وأيم الله لقد تركنكم على مشال البيضاء ، ليلها ونهارها ساواء » ، المرباض بن سارية رضى الله عنه وهو الذي يوافق ما ورد هنا ، وجاء الحديث في الترفيب ١ / ٢ من العرباض ، وقال المنذري : « رواه ابن أبي عاصم في كتاب السنة بإسناد حسن» ،

<sup>(</sup>١) في الساء: وياده في بيان (ص ١٢١) ٠

<sup>(</sup>٢) ييان: ذكرنا .

<sup>(</sup>٣) ورد هذا الأثر فى موضمين من مسند أحمد (ط · الحلبي) ١٥٣/٥ وفيه : « لقد تركنا عهد صلى الله عليه وسلم وما يحرك طائر جناحيه فى السماء إلا أذكرنا منه علما » ، • / ١٦٢ وفيه : « لقد تركنا رسول الله صلى الله وسلم وما يتقلب فى السماء طائر إلا ذكرنا منه علما » ·

<sup>(</sup>٤) بيان : لسلمان الفارسي .

<sup>(</sup>ه) م، ق، ر: الخرأة . والمثبت عن (بیان) ص ۱۲۱

<sup>(</sup>٦) فى (بيان) تمكلة للحديث كتبت بحبر يخالف لونه لون الحبر الأصلى فى المخطوطة و إن كان الخط يشابه خط ناسخ الرسالة ، ونصها ﴿ لقد نهانا أن نستقبل القبلة بنا تط أو بول وأن نستنجى باليمين أو نستنجى برجيع أو عظم » •

ر ما تركت من شيء يقربكم إلى الحنة إلا وقد حدثتكم به، ولا من شيء يبعدكم (١) (١) /عن النار إلا وقد حدثتكم عنه، وقال: «ما بعث الله من نبى إلا كان حقا عليه أن (١/١ يدل أمته على خير ما يعلمه خيرا لهم، وينهاهم عن شرما يعلمه شرا لهم » .

وهـذه الجملة يعلم تفصيلها بالبحث والنظر والتتبع والاستقراء ، والطلب لعلم هـذه المسائل في الكتاب والسنة ، فن طلب ذلك وجد في الكتاب والسنة من النصوص القاطعة للعذر في هذه المسائل ما فيه غاية الهدى والبيان والشفاء .

وذلك يكون بشيئين :

أُحدهما : معرفة معانى الكتاب والسنة .

والشانى : معرفة معانى الألفاظ التى ينطق بها هؤلاء المختلفون ، حتى يحسن أن يطبق بين معانى التنزيل ومعانى أهل الخوض فى أصول الدين ، فحيئذ يتبين له أن الكتاب حاكم بين الناس فيا اختلفوا فيه ، كما قال تعالى : ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّابِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكَتَابَ بِالحُقِّ لِيَحْكُمُ النَّاسِ فِيمَ الْكَتَابَ بِالحُقِ لِيَحْكُمُ النَّاسِ فِيمَ الْكَتَابَ بِالحُقِ لِيَحْكُمُ النَّاسِ فَيمَ الْكَتَابَ بِالحُقِ لِيَحْكُمُ النَّاسِ فِيمَ الْكَتَابَ إِلْحُقَ لِيَحْكُمُ النَّاسِ فِيمَ الْحَتَافُوا فِيهِ ﴾ [سورة البقرة : ٢١٣] ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا اخْتَلَفْتُمْ

<sup>(</sup>١) في (بيان) : إلا وقد حدثتكم به . و بعد ذلك بياض بمقدار ست كلمات .

<sup>(</sup>٢) بيان : مابعث الله نبيا قبلي .

<sup>(</sup>٣) خير : ساقطة من بيان .

<sup>(</sup>٤) بيان : عما يعلمه .

<sup>(</sup>٥) لم أتمكن من الاهتداء إلى مكان هذا الحديث، والحديث الذي قبله .

<sup>(</sup>٦) بيان: تفصيلها يعلم ٠

<sup>(</sup>٧) للمذر : ساقطة من (بيان) .

<sup>(</sup>٨) بيان : الهدي والشفاء والبيان .

فِيهِ مِن مَّى ۚ فَحَكُمُ ۚ إِلَى اللهِ ﴾ [سورة الشورى: ١٠] ، وقال: ﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرَدُوهُ إِلَى اللهِ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ ذَلْكَ خَدْرُ وَأَخْسَنُ مَا وَهُو بِاللهِ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ ذَلْكَ خَدْرُ وَأَخْسَنُ مَا وَهُو بِاللهِ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ ذَلْكَ خَدْرُ وَأَخْسَنُ مَا أُولِ إِلَيْكَوَمَا أُولِ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُ وَنَ مَنْ وَاللّهُ مِن اللّهُ وَاللّهُ مِن اللّهُ وَاللّهِ وَيُرِيدُ الشّيطَانُ أَن يُضِلّهُمْ أَن يَضَلّهُمْ فَاللّهُ اللّهُ وَإِلَى السَّاعُ وَاللّهُ وَإِلَى السَّاعُ وَاللّهُ وَإِلَى الرّسُولِ رَأَيْتَ المُنَا فِقِينَ فَصَدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴾ [سورة النساء: ٥٩ – ٢١] .

وله ذا يوجد كثيرا فى كلام السلف والأثمة النهى عن إطلاق موارد النزاع بالنفى والإثبات ، وليس ذلك لحلو النقيضين عن الحق ، ولا قصور ، أو تقصير فى بيان الحق ، ولكن لأن تلك العبارة من الألفاظ المجمسلة المتشابهة المشتملة على حق وباطل ، فنى إثباتها إثبات حق وباطل ، وفى نفيها نفى حق وباطل ، فيمنع من كلا الإطلاقين ، بخلاف النصوص الإلهية فإنها فُرقان فَرَق الله بها بين / الحق والباطل ، وله ذا كان سلف الأمة وأثمتها يجعلون كلام الله ورسوله هو الإمام والفرقان الذى يجب اتباعه ، فيثبتون ما أثبت الله ورسوله ، وينفون ما نفاه الله ورسوله ، وينفون ما نفاه الله ورسوله ، ويعملون العبارات المحدثة المجملة المتشابهة ممنوعا من إطلاقها : نفيا و إثبانا ، لا يطلقون اللفظ ولا ينفونه إلا بعد الاستفسار والتفصيل ، فإذا تبين المفى أثبت حقه ونفى باطله ، بخلاف كلام الله ورسوله ، فإنه حق يجب قبوله ، وإن لم يُفهم معناه ، وكلام غير المعصوم لا يجب قبوله حتى يفهم معناه ،

(۱) ر، ص، ط: بخلو.

٤٢/١

 <sup>(</sup>٢) بعد كلمة المجملة في (بيان) ص ١٢٣ توجد كلمة «متشابهة» و بعدها سقط إلى أول عبارة :
 لا يطلقون اللفظ ولا ينفونه ... الخ .

<sup>(</sup>٣) م، ق: نفيها و إثباتها .

بیان : بین ٠

وأما المختلفون في الكتاب المخالفون له المتفقون على مفارقته، فتجعل كل طائفة ما أصّلته من أصول دينها الذي ابتدعته هو الإمام الذي يجب اتباعه، وتجعل ما خالف ذلك من نصوص الكتاب والسنة من المجملات المتشابهات، التي لا يجوز اتباعها ، بل يتعين حملها على ما وافق أصلهم الذي ابتدعوه ، أو الإعراض عنها وترك التدبر لها .

فإن الله ذم الذين يحرفون الكلم عن مواضعه ، وهو متناول لمن حمل الكتاب والسنة على ما أصّله هو من البدع الباطلة ، وذم الذين لا يعلمون الكتّاب إلا أمانى، وهو متناول لمن ترك تدبر القرآن ، ولم يعلم إلا مجرد تلاوة حروفه ، ومتناول لمن كتب كتابا بيده مخالفا لكتاب الله لينال به دنيا ، وقال : / إنه من عند الله ، مثل أن يقول : هذا دو الشرع والدين ، وهذا معنى الكتاب والسنة ، وهذا

27/1

<sup>(</sup>١) هو: زيادة في ( م ) نقط .

قول السلف والأئمة ، وهـذا هو أصول الدين الذي يجب اعتقاده على الأعيان أو الكفاية ، ومتناول لمن كتم ما عنده من الكتاب والسنة لئلا يحتج به غالفه في الحق الذي يقوله ، وهـذه الأمور كثيرة جدا في أهـل الأهواء علمة ، كالرافضة والجهمية ونحوهم من أهل الأهواء والكلام ، وفي أهـل الأهواء تفصيلا ، مثل كثير من المنتسبين إلى الفقهاء مع شعبة من حال أهل الأهواء وهذه الأمور المذكورة في الحواب مبسوطة في موضع آخر.

نهاية الإجابة على السؤال

والله أعلم .

ءود إلى مناقشة قانون التأويل

والمقصود هنا الكلام على قول القائل: « إذا تعارضت الأدلة السمعية والمقلية . . . الخ » كما تقدم .

جواب إجمالى

والكلام على هذه الجملة بنى على بيان ما فى مقدمتها من التلبيس ، فإنها مبنية على مقدمات .

أولها : ثبوت تعارضهما .

والثانية : انحصار التقسم فيما ذكره من الأقسام الأربعة .

والثالثة : بطلان الأقسام الثلاثة .

والمقدمات الثلاثة باطلة .

<sup>(</sup>١) م ، ق : معقول .

۲) بیان (ص ۱۲۵) : ومتناولا ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٣) م، ق: ف

<sup>(</sup>٤) بيان : ٠٠ الفقها، والصوفية ٠

<sup>(</sup>ه) عند كلة « الأهدواء » تنتهى نسسخة ( بيان ) - ص ١٢٥ د و يوجد بعدها عبارة كتبت بحدير مختلف اللون : « والله أهل ، آخر ما وجد بخط شيخ الإسلام فى هذه المسألة والحد لله رب العالمين » ، وتحتها على يسار العدفعة كتب : « بلغ مقابلة ومطالعة مجمد الله وعونه ، كتبه على ابن أحمد بن أحمد المقدسي » .

و بيان ذلك بتقديم أصل، وهو أن يُقال: إذا قيل: تعارض دليلان، سواء كانا سمعيين أو عقليين ، أو أحدهما سمعيا والآخر عقليا ، فالواجب أن يُقال: لا يخلو إما أن يكون أحدهما قطعيا والآخر ظنيا .

فأما القطعيان فلا يجوز تعارضهما : سواءكانا عقليين أو سمعيين ، أو أحدهما عقليا والآخر سمعيا ، وهذا متفق عليه بين العقلاء ، لأن الدليل القطعى هو الذى يجب ثبوت مدلوله : ولا يمكن أن تكون دلالته باطلة .

وحينئذ فلو تعارض دليلان قطعيان ، وأحدهما يناقض مدلول الآخر ، للزم الجمع بين النقيضين ، وهو محال ، بل كل ما يعتقد تعارضه من الدلائل التي يعتقد أنها قطعية فلا بد من أن يكون الدليلان أو أحدهما غير قطمي ، أو أن لا يكون مدلولاهما متناقضين ، فأما مع تناقض المدلولين المعلومين فيمتنع تعارض الدليلين .

/ و إن كان أحد الدليلين المتعارضين قطعيا دون الآخر فإنه يجب تقديمه با تفاق العقلاء ، سواء كان هو السمعي أو العقلي ، فإن الظن لا يرفع اليقين .

وأما إن كانا جميعا ظنيين : فإنه يُصار إلى طلب ترجيح أحدهما ، فأيهما (٢) ترجّع كان هو المقدم ، سواء كان سمعيا أو عقليا .

11/1

<sup>(</sup>١) تبدأ نسخة (س) بمبارة: الذي يجب شوت مدلوله ... الح، كما أشرت إلى ذلك في المقدمة .

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، ر ، ص ، ط : لا يدفع .

<sup>(</sup>٣) بعد كلة «عقليا » توجد إشارة إلى ها مش نسخة « س» حيث كتب: «التخريجة في الحط الممترض الذي أوله : ولاجواب عن هـذا » ولم أجد هذه التخريجة ، و ببدو أنها كانت في الصفحات السابقة المفقودة من المحطوطة ، ويوجد محل هذه التخريجة سقط في نسخة « س» ينتهى عند أول عبارة « وهذا الذي ذكرناه بين واضح ... » في ص ٧ ؟ = ص ٨ ٦ من طبعتنا هذه .

ولا جواب عن هدا ، إلا أن يُقال : الدليل السمعي لا يكون قطعيا ، وحيئئذ فيقال : هذا لـ مع كونه باطلا لـ فإنه لا ينفع، فإنه على هذا التقدير يجب تقديم القطعي لكونه قطعيا ، لا لكونه عقليا ، ولا لكونه أصلا للسمع ، وهؤلاء جعلوا عمدتهم في التقديم كون العقل هو الأصل للسمع ، وهذا باطل ، كما سيأتي بيانه إن شاء الله ،

(۲) و إذا تُدر أن يتعارض قطمى وظنى، لم ينازع عاقــل فى تقديم القطمى ، لكن كون السمعى لا يكون قطعيا دونه خَرْطُ القَتَاد .

وأيضا ، فإن الناس متفقون على أن كثيراً مما جاء به الرسول معلوم بالاضطرار من دينه ، كإيجاب العبادات وتحسريم الفواحش والظلم ، وتوحيد الصانع ، و إثبات المعاد وغير ذلك .

وحينئذ فلو قال قائل: إذا قام الدليل العقلى القطمى على مناقضة هذا فلا بد من تقديم أحدهما: فلو قدم هذا السمعى قدح فى أصله ، وإن قدم العقلى لزم تكذيب الرسول فيما مُلم بالاضطرار أنه جاء به ، وهذا هو الكفر الصريح ، فلا بد لهم من جواب عن هذا .

والجواب عنه أنه يمتنع أن يقوم عقلي قطمي يناقض هذا .

فتبين أن كل ما قام طيه دليل قطعى سمعى يمتنع أن يعارضه قطعى عقلى . ومثل هــذا الغلط يقع فيه كثير من الناس ، يقــدرون تقديرا يلزم منــه لوازم ،

<sup>(</sup>١) ص ، ر،ط : السمعي ٠

<sup>(</sup>٢) ق ، ر ، ص ، ط : وإذا قدرأنه لم يتعارض قطعي وظلي .

/ فيثبتون تلك اللوازم، ولا يهتــدون لكون ذلك التقــدير ممتنعا، والتقــدير الممتنع ١٠٠١ قد يلزمه لوازم ممتنعة كما فى قوله تعالى : ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَــَةُ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [سورة الأنبياء : ٢٢]. ولهذا أمثلة :

منها: مايذكره القدرية والجبرية فى أن أفعال العباد: هل هى مقدورة للرب والعبد أم لا ؟ فقال جمهور المعتزلة: إن الربّ لايقدر على عَيْن مقدور العبد. واختلفوا: هل يقدر على مثل مقدوره ؟

(١) فأثبته البصريون ، كأبي على وأبي هاشم ، ونفاه الكعبي وأتباعه البغداديون

<sup>(</sup>۱) يقول ابن طاهر البغدادى فى ﴿ أصول الدين ﴾ ص ؟ ٩ : ﴿ والفرقة الثالثة قدرية رُعمت أن الله قادر بلا قدرة ﴾ وزعم البصريون منهم أنه لا يقدر على مقدورات غيره و إن كان هو الذى أقدرهم طيها ﴾ • وانظر نفس المرجع ، ص • ١ ، ١ ، ١ ، الفصل فى الملل والنعل ٢ / ٤ ه ؛ مقالات الأشعرى / ١٩٩٠ - • • • الملل والنعل ١ / ١١٨٠ •

<sup>(</sup>۲) أبو على محمد بن عبد الوهاب الجبائى البصرى ، من أثمة المعتزلة بالبصرة ، و إليه تنسب فرقة الجبائية ، ونسبته إلى « جوبي » من قرى البصرة ، ولد سنة ۲۳۵ وتوفى سنة ۳۰۳ . انظر ترجع ومذهبه فى : ابن المرتضى : المنية والأمل ، ص ه ٤ — ٤٤ ؛ شذرات الذهب ٢/ ٢٤١ ؛ الخطط القريزى ٢ / ٣٤٨ ؛ لسان المريزان ه / ٢٧١ ؛ وفيات الأميان ٣ / ٣٩٨ — ٣٩٨ ؛ طبقات الشافعية ٢ / ٢٠٠٠ ؛ الفرق بين الفرق ، ص ١١٠ ؛ وفيات الأميان ٢ / ٢٠٠٠ ؛ الفرق بين الفرق ، ص ١١٠ — ١١١ ؛ الملل والنحل ١١٨/١ — ١٢٩ ؛ اللباب Brock : GAL, SI, 342 ؛ ٢٠٦/٢ ؛ الأعلام ٢ / ٢٠٨٠ ؛ الأعلام ٢ / ٢٠٨ ؛

<sup>(</sup>٣) هو أبو هاشم عبد السلام بن أبي على محمد الجبسائى ، كان — مثل أبيه ســمن كبار معتزلة البصرة ، والفرقة التى تنسب إليه هى فرقة ﴿ البهشمية ﴾ وقد توفى سنة ٢١ ٩ ﴿ • أنظر عنه وهن مذهبه ، ميزان الاعتدال ٢١٨٣ ؛ تاريخ بغداد ٢١١ ٥ ٥ - ٣ ﴾ ؛ وفيات الاعيان ٢/ ٥ ٥ ﴾ الخطط لقو يزى ٢ / ٣٤٨ ؛ الملل والنحل ١١٨ ١ - ١٢٩ ؛ الفرق بين الفرق ، ص ١١١ — ١١٩ ؛ التبصير في الدين ، ص ٣ ٥ — ٤ ٥ ؛ الأعلام ٤ / ١٣٠ — ١٣١ .

<sup>(</sup>٤) أبوالقاسم عبد الله بن أحمد بن محمود الكمى البلخى صاحب ﴿ المقالات ﴾ ووأس فرقة الكمبية من فرق الممتزلة ، وقد توفى سنة ٩١٩ هـ وقيل سنة ٣١٧ .

ا فظر عنه وعن مذهبه: وفيات الأعيان ٢ / ٢٤٨ سـ ٢٤٨ ؟ الفرق بين الفرق ص ١٠٨ - ١٠١ ؟ الملطط القريزى الملل والنحل ٢ / ٢٨٤ ؟ المباب ٣ / ٤٤ ؟ تاريخ بفسلاد ٩ / ٣٨٤ ؟ الخطط القريزى ٣٨٤ ؟ لسان الميزان ٣ / ٢٠٥ ؟ الأعلام ١٨٩ ٤ .

وقال جهم وأتباعه الجبرية : إن ذلك الفعل مقدور للرب لا للعبد .

وكذلك قال الأشعرى وأتباعه : إن المؤثر فيه قدرة الرب دون قدرة العبد .

واحتج المعتزلة بأنه لو كان مقدورًا لهما للزم إذا أراده أحدهما وكرهه الآخر، مثل أن يريد الرب تحريكه و يكرهه العبد: أن يكون موجودا معدوماً ؛ لأن المقدور من شأنه أن يوجد عند توفر دواعى القادر، وأن يبتى على العدم عند توفر صارفه، فلوكان مقدور العبد مقدوراً لله لكان إذا أراد الله وقوعه وكره العبد وقوعه لزم أن يوجد لتحقق الدواعى ، ولا يوجد لتحقق الصارف ، وهو محال .

وقد أجاب الجبرية عن هــذا بمــا ذكره الرازى ، وهو : أن البقاء على العدم عند تحقق الصارف ممنوع مطلقا ، بل يجب إذا لم يقم مقامه سبب آخر مستقل ،

<sup>(</sup>۱) ذهب الجهم في ذلك إلى أن الإنسان لا يقسدر على شيء من أفعاله ولا يوصف بالاستطاعة ، وإنما هو مجبور في أفساله ، ولا قدرة له ولا إرادة ولا اختيار و إنما يخلق الله فيه الأفعال على حسب ما يخلقها في الحمادات .

افغار مذهب الجهسم في : الملل ١ /١٣٦/ ؛ الفرق بين الفسرق ، ص١١ ٪ ؛ التبصير في المدين ، ص ٢١ ؛ الفصل ٣ / ٤ ه . ص ٢٩ ؟ المقالات للا شمري ١ / ٢٧ ؛ الفصل ٣ / ٤ ه .

 <sup>(</sup>۲) ذهب أبو الحسن الأشعرى في تفسير أضال العباد إلى أنها مخلوقة لله ولاتأثير للقـــدرة الحادثة
 في إحداث الفعل ، و إنما ينسب الفعل إليها على جهة الكسب ومباشرة الفعل فقط .

ا نظر رأى الأشمري في : اللسع ، ص ٦٩ ؛ الملل والنحل ٢ / ١٥٦ ؛ الفرق بين الفرق ، ص ٣٣٨ ؛ أصول الدين ، ص ١٣٤ ؛ الفصل في الملل والنحل ٣/٤ ه ؛ محصل أفكار المتقدمين ، ص ١٤٠ .

<sup>(</sup>٣) أجاب الرازى فى المحصل ، ص ١٤١ على حجة المعتزلة بثلاثة أمور •

الأول أن العبد حال الفعل إما أن يمكته الترك أو لا يمكنه ، فإن لم يمكنه الترك فقد بطل قول المعترفة ؟ وإن أمكنه فإما ألا يفتقر ترجيح الفعل على الترك إلى مرجح وهو باطل ، لأنه تجويز لأحد طرفى الهكن بلا مرجح ، أو يفتقر ذلك المرجح إن كان من فعله على التقسيم ولا يتسلسل ، بل ينتهى لا محالة إلى مرجح لا يكون من فعله ، ثم عند حصول ذلك المرجح إن أمكن ألا يحصل ذلك الفعل فلنفرض ذلك ، وحيثكذ يحصل الفعل قارة ولا يحصسل أخرى ، مم أن فعية ذلك المرجح إلى الوقتين على السواء فاختصاص ==

وهذا أول المسألة ، وهو جواب ضعيف ، فإن الكلام في فعل العبد القائم به إذا قام بقلبه الصارف عنه دون الداعى إليه ، وهذا يمتنع وجوده من العبد في هذه الحال، وما قدر وجوده بدون إرادته لايكون فعلا اختياريا ، بل يكون بمنزلة حركة المرتمش ، والكلام إنما هو في الاختيارى ، ولكن الجدواب منع هذا التقدير ، فإن ما لم يرده العبد من أفعاله يمتنع أن يكون الله مريدا لوقوعه ، إذ لوشاء [ وقوعه ] لجعل العبد مريداً له ، فإذا لم يجعله مريداً له عُلم أنه لم يشاه، ولهذا اتفق / علماء المسلمين على أن الإنسان لو قال : و والله لأفعلن كذا وكذا إن شاء الله يم يفعله عُلم أن الله لم يشاه ، إن شاء الله يم لم يفعله عُلم أن الله لم يشاه ،

احد الوقتين بالحصول ووقت الآخر بعدم الحصول يكون ترجيحا لأحد طرق المكن بلا مرجح وهو
 عال . وإن امتنع ألا يحصل بطل قول المعتزلة بالكلية لأنه متى حصل المرجح وجب الفعل ، ومتى
 لم يحصل ، امتنع الفعل فلم يكن العبد مستقلا بالاختيار فهذا كلام قاطع .

الثانى : لو كان العبد موجباً لأفعال نفسه لكان عالما بتفاصيله إذ لو جوزنا الإيجاد من غير علم بطل دليل إثبات عالمية الله ، فقصد العبد إلى بعض أفعاله مشروط بعلمه بتفاصيل ذلك البعض ، لكنه غير عالم بتلك التفاصيل .

الثالث: إذا أراد العبد تسكين الجسم وأراد الله تحريكه فإما ألا يقما وهو محال •أو يقع أحدهما دون الآخروهو باطل ، لأن القدرتين متساويتان في الاستقلال بالتأثير في ذلك المقدور الواحد ، والشيء الواحد وحدة حقيقية لايقبل التفاوت ، فالقدرتان بالنسبة إلى اقتضاء وجود هذا المقدور على السوية ، وإنما التفاوت في أمور خارجة عن هذا المعنى ، وإذا كان كذلك امتنع الترجيع .

17/1

<sup>(</sup>١) وقوعه : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

واحتج الجبرية بما ذكره الرازى وغيره بقولهم : إذا أراد الله تحسريك جسم واحتج الجبرية بما ذكره الرازى وغيره بقولهم : إذا أراد الله تحسريك جسم وأراد العبد تسكينه : فإما أن يمتنعا معا ، وهو محال ، لأن المانع من وقوع مراد كل واحد منهما هو وجود مراد الآخر ، فلو امتنعا معا لوجدا معا ، وهو عال ، (٥) أو يقع أحدهما وهو باطل ، لأن القدرتين متساويتان أو لوقعا معا ، وهو محال ، أو يقع أحدهما وهو باطل ، لأن القدرتين متساويتان في الاستقلال بالتأثير في ذلك المقدور الواحد ، والشيء الواحد حقيقته لا تقبل التفاوت ، فإذن القدرتان بالنسبة إلى اقتضاء وجود ذلك المقدور على السوية ، وإنما التفاوت في أمور خارجة عن هذا المعنى ، وإذا كان كذلك امتنع الترجيح ، فيقال : هذه الحجة باطلة على المذهبين .

أما أهـل السنة فعنـدهم يمتنع أن يريد الله تحريك جسم ، ويجعـل العبد مريدا لأن يجعله ساكنا مع قدرته علىذلك؛ فإن الإرادة الجازمة مع القدرة تستلزم

<sup>(</sup>۱) الكلام النالى ذكره الرازى بنصه تقريبا (مع الاختلافات الى سنوردها) فى كتاب محصل أفكار المتقدمين والمناخرين ص ۱۶۱ وقد أورده الرازى فى مقام رد الأشاعرة على المعتزلة .

<sup>(</sup>٢) المحصل : إذا أراد العبد تسكين الجسم أو أراد الله تحريكه .

<sup>(</sup>٢) المحصل: فإما أن لا يقما مما .

<sup>(</sup>٤) المحصل : من وقوع كل واحد منهما .

<sup>(</sup>ه) ق ، ر ، ص ، ط : او يقما .

<sup>(</sup>٦) المحصل : فلو امتنعا معا لوقعا معا وهو محال .

 <sup>(</sup>٧) المحمل : أو يقع أحدهما دون الآخر .

<sup>(</sup>٨) المحصل: بالتأثر .

 <sup>(</sup>٩) م، ق: والثيء الواحد حقيقة لا يقبل التفاوت . وفي < المحصل »: < والثيء الواحد</li>
 وحدة حقيقية لا يقبل التفاوت » .

<sup>(</sup>١٠) المحصل: هذا ٠

<sup>(</sup>١١) المحصل : أمور أخر .

<sup>(</sup>١٢) أى أن حجــة الجبرية السابقة (وقد أوردها الرازى كخبة للا شاعرة) باطلة على مذهب أهل السنة ومذهب المعترلة .

24/1

وجود المقدور، فلوجعله الرب مريدا مع قدرته لزم وجود مقدوره، فيكون العبد يشاء ما لا يشاء الله وجوده، وهــذا ممتنع، بل ماشاء الله وجوده يجعل القادر عليه مربدا لوجوده، لا يجعله مريدا لمــا يناقض مراد الرب.

وأما على قول المعتزلة فعندهم تمتنع قدرة الرب على عين مقدور العبد، فيمتنع اختلاف الإرادتين في شيء واحد .

وكلتا المجتين باطله ؛ فإنهما مبنيتان على تناقض الإرادتين ، وهذا ممتنع ، فإن العبد إذا شاء أن يكون شيء لم يشأه حتى يشاء الله مشيئته ، كما قال تعمالى : (لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ \* وَمَا تَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ) [سورة التكوير: ٢٨ – ٢٩]، وما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، فإذا شاء الله جعل العبد شائيا له ، [وإذا جعل العبد كارهًا له غير مريد له ، لم يكن هو في هذه الحال شائيًا له].

فهم بَنُوا الدليل على تقدير مشيئة الله له ، وكراهة العبدله ، وهذا تقدير ممتنع ، وهذا تقلوه من تقدير رَبِّين و إلهين ، وهو قياس باطل، لأن العبد مخلوق (٣) لله هو وجميع مفعولاته ، ليس هو مثلا لله ولا ندًا ، ولهذ إذا قيل ماقاله أبو إسحاق (٥) الإسفراييني : من أن فعل العبد مقدور بين قادرين ، لم يُرد به بين قادرين

أى حجة الجبرية (الأشاعرة عند أبن تيمية كما يمثلهم الرازى) وحجة المعتزلة .

<sup>(</sup>٢) ما بين المقوفتين ساقط من (م)، (ق).

 <sup>(</sup>٣) نه : کدا ف (ط) . وفي سائر النسخ : اقه .

<sup>(</sup>٤) أبو إسماق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم بن مهران الإسفراييني الملقب بركن الدين ، فقية شافعي ومتكلم أصولى • توفى سيسا بور سسنة ١١٨ ه • افظر ترجمته في : وفيات الأعيان : ٨/١ – ٩ ؟ شذرات الذهب ٣/٣٠٠ - ٢٠٠ ؛ طبقات الشافعية ٣/١١ – ١١٤ ؛ العبر للذهبي ٣/٣٠ ؛ معجم البلدان ٢٤٧ ؛ الأعلام ١٩/١ • • • معجم البلدان ٢٤٧ ؛ الأعلام ١٩/١ • • • • • • ٢٤٧ ؛ الأعلام ١٩/١ • •

<sup>(</sup>ه) يرى أبو إسماق الإصفراينى أن فســل العبد مقدور لقادر ين وواقع بالقدرتين معا : قدرة العبد وقدرة الرب ، فنى محصل أضكار المتقدمين للرازى ص ١٤١ هـ · · وزعم الأستاذ أبو إسحاق أن ذات الفعل وصفاته تقع بالقدرتين » ·

مستقلين، بل قدرة العبد مخلوقة لله ، و إرادته مخلوقة لله ، فالله قادر مستقل ، والعبد قادر بجمل الله له قادرا ، وهو خالقه وخالق قدرته و إرادته وفسله ، فلم يكن هذا نظير ذاك .

وكذلك ما يقدره الرازى وغيره فى مساله إمكان دوام الفاعلية ، وأن إمكان الحوادث لا بداية له ، من أنّا إذا قدّرنا إمكان حادث معين، وقدّرنا أنه لم يزل ممكنا، كان هذا لم يزل ممكنا ، مع أنه لا بداية لإمكانه ، فإن هذا تقدير ممتنع ، وهو تقدير ما له بداية مع أنه لا بداية له ، وهو جمع بين النقيضين ، ولهذا منع الرازى في « محصله » إمكان هذا .

وهـذا الذى ذكرناه بين واضح، متفق عليـه بين العقلاء من حيث الجمـلة ، وبه يتبـين أن إثبـات التعارض بين الدليـل العقلى والسمعى ، والجزم بتقــديم العقلى، معلوم الفساد بالضرورة، وهو خلاف ما اتفق عليه العقلاء .

وحينئذ فنقول : الجواب من وجوه :

## أحـــدها

أن قوله : « إذا تعارض النقل والعقل » ·

إما أن يريد به القطعيين ، فلا تسلم إمكان التعارض حينئذ . و إما أن يريد به الظنيين ، فالمقدم هو الراجح مطلقا . الجوابالتفصيل من وجوه الوجه الأول

 <sup>(</sup>١) م (فقط) ؛ وأن إمكان حوادث لا بداية لها .

<sup>·</sup> ١١٤ ص ٥ الفطر: المحصل ، ص ١١٤ •

<sup>(</sup>٣) وهذا الذي ذكرناه ... الخ : هــذا هو أول الكلام الموجود في « ص » بعد السقط الذي أشرت إليه من قبل ص ٧٩ من هذه الطبعة .

<sup>(</sup>٤) ر، ص، ط: الدليلين .

و إما أن يريد به ما أحدهما قطعى ، فالقطعى هو المقدم مطلقا ، و إذا قدر أن العقلي هو القطعي كان تقديمه لكونه قطعيا ، لا لكونه عقليا .

فَعُلَمُ أَن تقديم العقلَى مطلقًا خطأ ، كما أن جعل جهــة الترجيع كونه عقلًا خطأ .

## الوجه الشانى

أن يُقال : لا نسلم انحصار القسمة فيا ذكرته من الأقسام الأربسة ؛ إذ من المحكن أن يُقال :

يقدَّم العقلى تارة والسمعى أخرى ، فأيهما كان قطعيا قُدَّم ، و إن كانا جميعاً قطعيين ، فيمتنع التعارض، و إن كانا ظنيين فالراجح هو المقدم .

فدعوى المدَّعى: أنه لا بدمن تقديم العقلى مطلقا أو السمعى / مطلقا، أو الجمع بين النقيضين، أو رفع النقيضين – دعوى باطلة ، بل هنا قسم ليس من هــذه الأقسام، كما ذكرناه، بل هو الحق الذي لا ربب فيه .

## الوجه الشالث

قوله : « إن قدمنا النقل كان ذلك طعنا فى أصله الذى هو العقل، فيكون طعنا فيه » غير مسلم .

وذلك لأن قوله : « إن العقل أصل للنقل » إما أن يريد به :

أنه أصل في ثبوته في نفس الأمر .

أو أصل في علمنا بصبحته .

والأول لا يقوله عاقل ، فإن ما هو ثابت فى نفس الأمر بالسمع أو بغيره هو ثابت، سواء علمنا بالمقل أو بغير المقل ثبوته ، أو لم نعلم ثبوته لا بعقل ولا بغيره، إذ عدم العلم ليس علما بالعدم ، وعدم علمنا يا لحقائق لا ينغى ثبوتها فى أنفسها ،

الوجه الثانى

1/43

الوجه الثالث نفي قاعدة أن المقسل أصل النقل في أخبر به الصادق المصدوق صلَّى الله عليه وسلم هو ثابت في نفس الأمر، سواء علم علمنا صدقه أو لم نعلمه ، ومن أرسله الله تعالى إلى الناس فهو رسوله ، سواء علم الناس أنه رسول أو لم يعلموا ، وما أخبر به فهو حق ، و إن لم يصدقه الناس، وما أمر به عن الله فالله أمر به و إن لم يطعه الناس ، فثبوت الرسالة في نفسها وثبوت صدق الرسول ، وثبوت ما أخبر به في نفس الأمر : ليس موقوفا على وجودنا، فضلا عن أن يكون موقوفا على عقولنا، أو على الأدلة التي نعلمها بعقولنا، وهدذا كما أن وجود الرب تعالى وما يستحقه من الأسماء والصفات ثابت في نفس الأمر، سواء علمناه أو لم نعلمه .

فتبين بذلك أن العقل ليس أصلا لثبوت الشرع فى نفسه ، ولا معطيا له صفة لم تكن له ، ولا مفيدًا له صفة كمال ، إذ العلم مطابق العلوم المستغنى عن العلم، تابع له، ليس مؤثرًا فيه .

فإن العلم نوعان : أحدهما العملى ، وهو ماكان شرطًا فى حصــول المعلوم، (٣) كتصور أحدنا لما يريد أن يفعله ، فالمعلوم هنا متوقف على العلم به محتاج إليه .

والثانى : [ العُلُمْ ] الحبرى النظرى ، وهو ماكان المعلوم غير مفتقر فى وجوده إلى العلم به ، كعلمنا بوحدانية الله تعالى وأسمائه وصفاته وصدق رسله و بملائكته وكتبه وغير ذلك ، فإن هذه المعلومات ثابتة سدواء علمناها أو لم / نعلمها ، فهى مستغنية عن علمنا بها ، والشرع مع العقل هو من هذا الباب ، فإن الشرع المنزّل

11/1

<sup>(</sup>١) لم نعلمه ؛ كذا في (س) وفي سائر النسخ : لم نعلم ٠

<sup>(</sup>٢) م (فقط) : رسوله ٠

 <sup>(</sup>٣) س : كتصورنا لما نريد أن نفعله .

<sup>(</sup>٤) العلم : ساقطة من (م) ، (ق) ، (ر) ، (ص) ، ظ .

<sup>(</sup>a) و بملائكته : كذا ني ( س ) وفي سائر النسخ : وملائكته .

من عند الله ثابت فى نفسه ، سواء علمناه بعقولنا أو لم نعلمه ، فهو مستغن فى نفسه عن علمنا وعقلنا ، ولكن نحن محتاجون إليه و إلى أن نعلمه بعقولنا ؛ فإن العقل إذا علم ما هو عليه الشرع فى نفسه صار عالما به ، و بما تضمنه من الأمور التى يحتاج إليها فى دنياه وآخرته ، وانتفع بعلمه به ، وأعطاه ذلك صفة لم تكن له قبل ذلك، ولو لم يعلمه لكان جاهلا ناقصا .

وأما إن أراد أن العقل أصل فى معرفتنا بالسمع ودليل لنا على صحته ـــ وهذا هو الذى أراده ـــ فُيقال له : أتعنى بالعقل هنا الغريزة التى فينا ، أم العلوم التى استفدناها بتلك الغريزة ؟

أما الأول فلم ترده ، ويمتنع أن تريده ، لأن تلك الغريزة ليست علما يتصور أن يعارض النقل ، وهي شرط في كل علم عقلي أو سمعي كالحياة ، وما كان شرطا في الشيء امتنع أرف يكون منافيا له ؛ فالحياة والغريزة شرط في كل العلوم سمعيّها وعقليها ، فامتنع أرف تكون منافية لها ، وهي أيضا شرط في الاعتقاد الحاصل بالاستدلال، وإن لم تكن علما ، فيمتنع أن تكون منافية له ومعارضة له .

و إن أردت بالعقل الذى هو دليـل السمع وأصله المعرفة الحاصلة بالعقل ؟ فيقال لك : من المعلوم أنه ليس كل ما يعرف بالعقل يكون أصلا للسمع ودليلا على صحته ، فإن المعارف العقلية أكثر من أن تحصر ، والعـلم بصحة السمع غايته أن يتوقف على ما به يُعلم صدق الرسول صلى الله عليه وسلم .

وليس كل العلوم العقلية يعلم بها صدق الرسول صلّى الله عليه وسلم، بل ذلك رب العلم به أن الله تعالى أرسله ، مثل إثبات الصانع وتصديقه للرسول بالآيات، وأمثال ذلك .

<sup>(</sup>۱) فهو : كذا في (س) ، وفي سار النسخ ; وهو ه

<sup>(</sup>٢) س : بما به يعلم أن الله أرسله .

و إذا كان كذلك لم تكن جميع المعقولات أصلا للنقل، لا بمعنى توقف العلم بالسمع عليها ، ولا بمعنى الدلالة على صحته ، ولا بغير ذلك ، لاسميا عند كثير ، ن متكلمة الإثبات أو أكثرهم ، كالأشعرى في أحد قوليه ، وكثير من اصحابه أو أكثرهم ، كالأستاذ أبي المصالى الجويني ومن بعده ومن وافقهم للذين يقولون : العلم بصدق الرسول عند ظهور المعجزات التي تجرى مجرى تصديق الرسول علم ضروري ، فينئذ ما يتوقف عليه العلم بصدق الرسول من العلم العقلي سهل يسير ، مع أن العلم بصدق الرسول له طرق كثيرة متنوعة ، كما قد بسط الكلام عليه في غير هذا الموضع .

وحينئذ فإذا كان المعارض للسمع من المعقولات ما لا يتوقف العلم بصحة السمع عليه، لم يكن القدّح فيه قدّمًا في أصل السمع، وهذا بين واضح، وليس القدح في بعض العقليات قدما في جميعها، كما أنه ليس القدح في بعض السمعيات قدما في جميعها، كما لا يلزم من صحة بعض العقليات صحة جميعها ، كما لا يلزم من صحة بعض السمعيات صحة جميعها .

وحينئذ فلا يلزم من صحة المعقولات التي تُبنى عليها معرفتنا بالسمع صحة غيرها من المعقولات، ولا من فساد هذه فساد تلك ، فضلا عن صحة العقليات المناقضة للسمع .

فكيف يقال: إنه يلزم من صحة المعقولات التي هي ملازمة للسمع صحة المعقولات المناقضة للسمع ؟ فإن ما به يُعلم السمع ، ولا يعلم السمع إلا به ، لازم العلم بالسمع ، لا يوجد العلم بالسمع بدونه ، وهو ملزوم له ، والعلم به يستلزم

<sup>(</sup>١) تكن : كذا في (س) وفي سائرالنسخ : يكن ٠

<sup>(</sup>٢) في (م) فقط : ولا يوجد .

العلم بالسمع، والمعارض للسمع مناقض له مناف له . فهل يقول عاقل : إنه يلزم من ثبوت ملازم الشيء ثبوت مناقضه ومعارضه ! ؟ .

ولكن صاحب هذا القول جعل العقليات كلها نوعًا واحدًا متماثلا في الصحة أو الفساد، ومعلوم أن السمع إيما يستلزم صحة بعضها الملازم له، لا صحة البعض المنافي له . والناس متفقون على أن ما يسمى عقليات منه حق ، ومنسه باطل ، وما كان شرطا في العلم بالسمع وموجبا فهو لازم للعلم به، بخلاف المنافي المناقض له، فإنه يمتنع أن يكون هو بعينه شرطًا في صحته ملازما لثبوته، فإن الملازم لا يكون مناقضا ، فثبت أنه لا يلزم مر تقديم السمع على ما يُقال إنه معقول في الجملة القدح في أصله .

فقد تبين بهذه الوجوه الشلاثة فساد المقدمات الثلاث التي بَنَوْا عليها تقديم آرائهم على كلام الله ورسوله .

١/ ١٠ / إذان قيل: نحن إنما نقدم على السمع المعقولات التي علمنا بها صحة السمع.

قيل: سنبين إن شاء الله أنه ليس فيا يعارض السمع شيء من المعقولات التي يتوقف السمع عليها ، فإذن كل ما عارض السمع مما يسمى معقولا - ليس أصلا للسمع ، يتوقف العلم بصحة السمع عليه ؛ فلا يكون القدح في شيء من المعقولات قدما في أصل السمع .

الوجه الثانى: أن جمهور الحلق يعترفون بأن المعرفة بالصانع وصدق الرسول ليس متوقفا على ما يدَّعيه بعضهم من العقليات المخالفة للسمع ، والواضعون لهـذا القانون حكابى حامد والرازى وغيرهما حمعترفون بأن العملم بصدق الرسول (۱) ابتداء من عبارة « فإن قيـل ، ، الخ » حتى قوله تعمالي ( – نسحقا لأصحاب السمير) في ص ١٣٣٠ مكتوب في تخريجة في ضعنة (س) ،

اعتراض : عن نقدم على السمع المقولات التي علمنا يها صحة السمع الرد عليم من وجوه : الأول

الثاني

لا يتوقف على العقليات المعارضة له ، فطوائف كثيرون ـــ كأبى حامد والشهرستانى وأبى القاسم الراغب وغيرهم ـــ يقولون : العلم بالصانع فطرى ضرورى .

والرازى والآمدي وغيرهما من النظار يسلمون أن العلم بالصانع قد يحصل بالاضطرار ، وحينئذ فالعلم بكون الصانع قادرًا معلوم بالاضطرار ، والعلم بصدق الرسول عند ظهور المعجزات التي تحدَّى الخلق بمعارضتها وعجزوا عن ذلك معلومً بالاضطرار .

ومعلوم أن السمعيات ممسلوءة من إثبات الصانع وقدرته وتصديق رسوله ، (٥) ليس فيها ما يناقض هذه الأصول العقلية التي بها يعلم السمع ، بل الذي في السمع

- (٢) أبو القامم الحسين بن محسد بن المفضل الأصفهاني ، المعروف بالراغب ، المتوفى سنة الدرية إلى و ، ه ، أديب عالم باللغة والتفسير والأخلاق ، من كتبه «المفردات في غريب القرآن» ، «الذريعة إلى مكارم الشريعة» ، اتظر ترجمته في : بنية الوعاء السيوطي ٢٩٧/٢ (وسماه : المفضل بن محمد) ؛ الذريعة إلى تصانيف الشيعة ه / ه ع ه . الأحلام ٢/٧٩٧ .
- (٣) انظر مثلا ما يذكره الشهرستانى في ﴿ نهاية الإندام » ص ١٢٤ : ﴿ فَ عَدَدَتَ هَذَهُ المَسْأَلَةُ مِن النظر يات التي يقوم طبها برهان ، فإن الفطر السليمة الإنسانية شهدت بضرورة فطرتها و بديهة فكرتها على صانع حكيم عالم قدير ٠٠ الح » وسيعرض ابن يتمية لهذه المسألة بإسهاب في آخر كتابنا هذا كما أشرت إلى ذلك في المقدمة •
- (٤) أبو الحسن على بن محمد بن سالم التعلبي، سيف الدين، الآمدى، الحنبل ثم الشافعي المتوفى سنة ١٣٦٠ من أثمة الأشاعرة، وصاحب المصنفات الكثيرة في مذهبهم مثل «أبكار الأفكار»، «دقائق الحقائق» م انظر ترجعه في : وفيات الأعيان ٢/٥٥٥ سـ ٢٥٤ وطبقات الشافعية ٥/٩٧ سـ ١٢٩٠ وشارات الذهب ٣٢٣/٣ سـ ٣٢٤ .

<sup>(</sup>۱) أبوالفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستانى، الإمام الاشعرى، ولد سنة ٢٩٩ وتوفىستة ٤٥، مؤلف « الملل والنحل » ، « نهاية الإقدام في علم الكلام » وغيرهما من الكتب السائرة في علم الكلام ، انظر في ترجمته : طبقات الشافعية ٤٠٤ — ٤٠٤ ؛ وفيات الأهيان ٣/٣ ـ ٤٠٤ — ٤٠٤ ؛ معجم البلدان : شهرستان ،

<sup>(</sup>ه) م (فقط): رايس .

يوافق هـذه الأصول ، بل السمع فيه من بيان الأدلة العقلية على إثبات الصانع ، ودلائل ربو بيته وقدرته ، وبيان آيات الرسـول ودلائل صدقه أضعاف ما يوجد في كلام النظّار ؛ فليس فيــه ـــ ولله الحمد ـــ ما يناقض الأدلة العقلية التي بهــا يعلم صدق الرسول .

ومن جعل العلم بالصانع نظريا يعترف أكثرهم بأن من الطرق النظرية التي بها يعلم صدق الرسول ما لا يناقض شيئا من السمعيات . والرازى ممن يعترف / بهذا ؟ ١ / ٢ . فإنه قال في « نهاية العقول » في مسألة التكفير في : « المسألة الثالثة » : « في أن غالف الحق من أهل الصلاة هل يكفر أم لا ؟ » .

<sup>(</sup>۱) ص (فقط) : نهايات العقول . وهو كتاب ﴿ نهاية العقول في دراية الأصول» ومنه نسخة خطية بداد الكتب رقم ۷۹۸ توحيد . وسأقابل النص التالى على ص ۲۱۰ وما بعدها من الجزء الثانى من هذا المخطوط .

<sup>(</sup>٢) نهاية المقول ٢/٠١٠ : الأشعرى رحمه الله .

<sup>(</sup>٣) تهاية : بيهم عليه السلام . وفي المقالات ١/١ (ط . ريتر) : نبيهم صل الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>٤) المقالات : أشياء كثيرة .

<sup>(</sup>٠) فيها : ساقطة من ﴿ نهاية ﴾ ، ص ، ط ، وهي في ﴿ المقالات ﴾ ٢/١ .

<sup>(</sup>٦) نهاية : عن . وفي المقالات : و برىء بعضهم من بعض .

<sup>(</sup>٧) تباية : ويعمهم ؛ المقالات : يجمعهم ويشتمل طبهم . (وهذا آخرنص المقالات).

<sup>(</sup>٨) نهاية: المخالف .

وأما الفقهاء فقــد نقل عن الشافعي رضي الله تعالى عنه قال : لا أرد شهادة (٢) أهل الأهواء ، إلا الخطَّابية فإنهم يعتقدون حل الكذب .

وأما أبو حنيفة رضى الله تعالى عنه : فقد حكى الحساكم صاحب المختصر (٣) فى كتاب « المنتق » عن أبى حنيفة أنه لم يكفّر أحدًا من أهل القبلة .

وحكى أبو بكرالرازى عن الكرخى وغيره مثل ذلك .

وأما المعتزلة: فالذين كانوا قبل أبى الحسين تحامقوا وكفَّروا أصحابنا في إثبات الصفات وخلق الأعمال .

وأما المشبهة : فقد كقَّرهم مخالفوهم من أصحابنا ومن المعتزلة .

<sup>(</sup>١) نهانة: رحمه الله .

<sup>(</sup>۲) الخطابية من غلاة الشيعة أتباع أبي الخطاب محسد بن أبي زينب مقلاص الأسدى الكوفى الأجدع المقتول سنة ١٤٣ . قال النوبحتى (فرق الشيعة ، ص ٣٧ – ٣٨) : «كان أبو الخطاب يدعى أن أبا عبد الله جعفر بن محمد (الصادق) عليهما السلام جعله قيمه ووصيه من بعده ، وعلمه امم الله الأعظم ، ثم تراقى إلى أن ادعى اللبوة ، ثم ادعى الرسالة ، ثم ادعى أنه من الملائكة وأنه وسول الله إلى أهل الأرض والحجة عليم » . وذكر الأشعرى أن الخطابية خمس فرق ، انظر : مقالات الاسلاميين أمل الأرض والحجة عليم » . وذكر الأشعرى أن الخطابية خمس فرق ، انظر : مقالات الاسلاميين الرب ١٠٠ الله والنحل ١٠ ١ ٣٨ – ١٨٠٥ الفسرق ص ١٥٠ – ١٥٠ التبصير في الدين ، ص ٢٥٨ ؛ الفسل لابن حزم ٤ /١ ١٨٠٤ التبصير في الدين ، ص ٢٥٨ ؛ القبر الفسل لابن حزم ٤ /١ البد، والتاريخ المطط المقريزى ٢ / ٢ ٥ ٣ ؛ النبيه الملطى ، ص ١٥٠ ؛ فرق الشيعه ، ص ٢٠ – ٤٢ ؛ البد، والتاريخ السنة » و ١٣٠١ ؛ الرجال المكثري (ط ، الأعلمي ، النجف ) ، ص ٢٤٦ – ٢٠٠ وانظر « منهاج السنة » (ط ، دار العروبة ) ١ / ٢٥ ، ٢٤٠ .

 <sup>(</sup>٣) ر ، ص ، ط : من أبي حنيفة رضى الله عنه ، وفي « نهاية » فقد حكى عن أبي حنيفة الحاكم
 صاحب المختصر في كتاب « المنتق » ٠٠٠ .

<sup>(</sup>٤) هو أبو الحسين محمد بن على الطيب البصرى ، من متأخرى المعتزلة ومن أتمتهم ، توفى سسنة ٣٩٥، انظر ترجمته ومذهبه فى : وفيات الأعيان ٣/١٠٤ ــ ٢٠٤ ٤ ؛ شذرات الذهب ٣/٢٥٠؟ تاريخ بغداد ٣/٠٠١ ؛ لسان الميزان ٥/٨٥٥ ؛ الملل والنحل ٢/١٣١ ــ ١٣١ ؟ نهاية الإقدام ، ص ١٥١، ١٧٥، ٢٧١، ٢٧١ ، منهاج السنة (ط . دار العروبة ) ٢/٩٧١ ــ ٢٨٠٠

وكان الأســـتاذ أبو إسحاق يقول : أكفر من يكفّرنى ، وكل مخالف يكفّرنا فنحن نكفّره ، و إلا فلا .

والذي نختاره أن لا نكفِّر أحدًا من أهل القبلة .

والدليل عليه أن نقول: المسائل التي اختلف أهل القبلة فيها ، مثل أن الله العالى هل هو عالم بالعلم أو بالذات؟ وأنه تعالى هل هو موجد لأفعال العباد أم لا؟ (١) (٥) وأنه هل هو متحيز وهل هو في مكان وجهة ؟ وهل هو مربًى أم لا ؟ لا يخلو وأنه هل هو متحيز وهل هو في مكان وجهة أو لا تتوقف ، والأول باطل ، (١) أما أن تتوقف صحة الدين على معرفة الحق فيها أو لا تتوقف ، والأول باطل ، (١٠) إذ لو كانت معرفة هذه الأصول من الدين لكان الواجب على الذي صلى الله عليه وسلم أن يطالبهم بهذه أن يطالبهم بهذه أن يطالبهم بهذه المسائل ، و يبحث عن كيفية اعتقادهم فيها ؛ فلما لم يطالبهم بهذه المسائل ، ويحث عن كيفية اعتقادهم فيها ؛ فلما لم يطالبهم بهذه المسائل ، وعلى زمان ها عليه السلام ، ولا في زمان الصحابة والتابعين رضى الله عنهم ، علمنا أنه لا تتوقف صحة الإسلام على معرفة الصحابة والتابعين رضى الله عنهم ، علمنا أنه لا تتوقف صحة الإسلام على معرفة

<sup>(</sup>١) نهاية : من كفرنى ٠

<sup>(</sup>٢) س ، ر ، ص ، ط : فكل .

<sup>(</sup>٣) نهاية : ٠٠٠٠ عليه أن المسائل .

<sup>(</sup>٤) نهاية : أن الله عالم بالعلم أو بذاته .

<sup>(• -- •) :</sup> في « نهاية » بدلا من هذه العبارة : وأنه تعالى هل هو في مكان وجهه .

<sup>(</sup>٦) نهاية : فلا يخلو .

<sup>(</sup>٧) س ( فقط ) : الخلق .

<sup>(</sup>٨) نبانة: منها .

<sup>(</sup>٩) نهامة : فالأول .

<sup>(</sup>١٠) نهاية : لكان من الواجب على النبي مليه السلام .

<sup>(</sup>١١) نهايّ : الأشياء .

<sup>(</sup>١٢) نهاية ( ٢١٠/٢ — ٢١٠ ظ ) : بل ما جرى حديث شيء من هذه المسائل في زمانه .

<sup>(</sup>١٣) نهاية ٢/٠١٠ ظ: لا يتوقف .

هذه الأصول . وإذا كان كذلك لم يكل الخطأ في هذه المسائل قادحاً في حقيقة الإسلام ، وذلك يقتضي الامتناع من تكفير أهل القبلة » .

ثم قال بعد ذلك: « وأما دلالة الفعل المحكم على العدل فقد عرفت أنها ضرورية ، وأما دلالة المعجز على الصدق فقد بيّنا أنها ضرورية ، ومتى عرفت مرورية ، وأما دلالة المعجز على الصدق فقد بيّنا أنها ضرورية ، ومتى عرفت هذه الأصول أمكن العلم بصدق الرسول عليه السلام علم جلى ظاهر، وإنما طال بالأصول التي يتوقف على صحتها نبوة عد عليه السلام علم جلى ظاهر، وإنما طال الكلام في هذه الأصول لرفع هذه الشكوك التي يثبتها المبطلون، إما في مقدمات الكلام في هذه الأدلة ، أو في معارضاتها ، والاشتغال برفع هذه الشكوك إنما على الاستقصاء عروضها ، فثبت أن أصول الإسلام جلية ظاهرة ، ثم إن أدلتها على الاستقصاء مذكورة في كتاب الله تعالى ، خالية عما يُتوهم معارضاً لها » .

ثم ذكر بعد ذلك فقال: « [ قلنا ] : إنا قد ذكرنا فى إثبات العلم بالصانع طرقا مسة قاطعة فى هذا الكتاب من غير حاجة إلى القياس الذى ذكروه، والله أعلم» .

<sup>(</sup>١) ف د نهاية > ٢١٢/٢ ظ٠

<sup>(</sup>٢) م ، ق : العقل •

<sup>(</sup>٣) نهاية : فقد هرفت أيضا .

<sup>(</sup>٤) م ، ق : المجزة .

<sup>(</sup>ه) نهاية : أنها أيضا ضرورية ٠

<sup>(</sup>٦) م ، ق : عليه الصلاة والسلام ٠

<sup>(</sup>٧) علم : ليست في ﴿ نَهَامِهُ ﴾

<sup>(</sup>٨) نهاية : لدفع الشكوك التي لفقها .

<sup>(</sup>٩) معارضاتها : كذا في (س) ، وفي «ثهاية» ، ر، ص ، ط : معارضها ، وفي (م) ، (ق) : معارضها ،

<sup>(</sup>١٠) نهاية : والاشتغال بدفع تلك الشكوك .

<sup>(</sup>١١) نهاية : في كتاب الله خاليا .

<sup>· 17/7 44 (17)</sup> 

<sup>(</sup>١٢) قلناً: ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>١٤) نهاية : إنَّا ذكرنا في بأب إثبات .

<sup>(</sup>١٥) والله أعلم : ليست في ﴿ نَهَايَةٍ ﴾ •

وأيضاً ، فإنه ذكر في إثبات الصانع أربعة طرق :

طريق حدوث الأجسام؛ وطريق إمكانها؛ وطريق إمكان صفاتها؛ وطريق حدوث صفاتها، وقال: إن هذه الطريق لا تنفى كونه جسما، بخلاف الطرق الثلاثة، وهم إنما ينفون ما ينفونه من الصفات لظنهم أنها تستلزم التجسيم الذى نفاه العقل الذى هو أصل السمع، فإذا اعترفوا بأنه يمكن العلم بالصانع وصدق رسوله قبل النظر فى كونه جسما أو ليس بجسم، تبيّن أن صدق الرسول لا يتوقف على العلم بأنه ليس بجسم، وحينئذ / فلو قُدِّر أن العقل ينفى ذلك لم يكن هذا من العقل الذى هو أصل السمع،

1 3 0

الثالث

الوجه النالث: أن يقال لمن ادعى من هؤلاء توقف العلم بالسمع على مثل هذا النفى ، كقول من يقول منهم: إنّا لا نعلم صدق الرسول حتى نعلم وجود الصانع ، وأنه قادر غنى لا يفعل القبيع ، ولا نعلم ذلك حتى نعلم أنه ليس بجسم ، أو لا نعلم إثبات الصانع حتى نعلم حدوث العالم ، ولا نعلم ذلك إلا بحدوث الأجسام ، فلا يمكن أن يُقبل من السمع ما يستلزم كونه جسها .

فيقال لهم: قد عُلم بالاضطرار من دين الرسول والنقل المتواتر أنه دعا الحلق الى الإيمان بالله ورسوله ، ولم يَدْعُ الناس بهذه الطريق التى قلتم إنكم أثبتم بها حدوث العالم ونفى كونه جسما ، وآمن بالرسول مَنْ آهن به من المهاجرين والأنصار ، ودخل الناس فى دين الله أفواجا ، ولم يَدْعُ أحدا منهم بهذه الطريق ، ولا ذكرها أحد منهم ، ولا ذكرت فى القرآن ولا حديث الرسول ، ولا دعا بها أحد من الصحابة

<sup>(</sup>۱) ذكر الرازى فى الجــز. الأول من «نهاية العقول » ص ؟ ٩ بعد الكلام عن : المسلك الرابع ؛ الاستدلال بعدوث الصفات والأعراض على وجود الصانع ما يلى : « والفرق بين الاستدلال بإمكان الصفات و بين الاستدلال بحدوثها أن الأول يقتضى ألا يكون الفاعل جمها ، والثانى لا يقتضى ذلك » .

والتابعين لهم بإحسان الذين هم خير هذه الأمة وأفضلها علما و إيمانا، و إنما ابتُدعت هدفه الطريق في الإسلام بعد المائة الأولى وانقراض عصر أكابر التابعين ، بل وأوساطهم ؛ فكيف يجوز أن يقال : إن تصديق الرسول موقوف عليها، وأعلم الذين صدّقوه وافضلهم لم يَدْعُوا بها ، ولا ذكروها ، ولا ذكرت لهم ، ولا نقلها أحد عنهم ، ولا تكلم بها أحد في عصرهم ؟

الرابسم

الوجه الرابع: أن يُقال: هذا القرآن والسنة المنقولة عن النبي صلَّى الله عليه وسلم، متواترها وآحادها، ليس فيه ذكر ما يدل على هذه الطريق، فضلا عن أن تكون نفس الطريق فيها ، فليس في شيء من ذلك: أن البارئ لم يزل معطّلا عن الفعل والكلام بمشيئته ، ثم حدث ماحدث بلا سبب حادث ، وليس فيسه ذكر الجسم والتحيز والجهة ؛ لا بنفي ولا إثبات ، فكيف يكون الإيمان بالرسول مستازما لذلك ، والرسول لم يخبر به ولا جعل الإيمان به موقوفا عليه ؟

الحاس

../1

الوجه الخامس: أن هذه الطرق الثلاثة — طريق حدوث الأجسام — مبنية على المتناع دوام كون الرب فاعلا، وامتناع كونه لم يزل متكلما بمشيئته، بل حقيقتها مبنية على امتناع كونه لم يزل قادرا على هذا وهذا . ومعلوم أن أكثر العقلاء من المسلمين وغير المسلمين ينازعون في هذا ، ويقولون : هذا قول باطل .

وأما القول بإمكان الأجسام فهو مبنى على أن الموصوف ممكن ، بناء على أن المركّب ممكن ، وعلى نفى الصفات ، وهى طريقة أحدثها ابن سينا وأمثاله ،

<sup>(</sup>١) لمم : زيادة في (م) ، (ص) ، ط ٠

 <sup>(</sup>٢) و إنما : ساقطة من (ق) ، وفي (م) : بل .

<sup>(</sup>٣) ق : ما دل ؛ سائر النسخ : ما دلت . والمنبت هن (م) .

وركّبها من مذهب سلفهم ومذهب الجهمية، وهي أضعف من التي قبلها من وجوه كثيرة .

وطريقة إمكان صفات الأجسام مبنية على تماثل الأجسام، وأكثر العقلاء يخالفون فى ذلك ، وفضلاؤهم معترفون بفساد ذلك ، كما قد ذكرنا قول الأشعرى والرازى والآمدى وغيرهم ، واعترافهم بفساد ذلك ، وبيّنا فساد ذلك بصريح المعقدول .

فإذا كانت هذه الطرق فاسدة عند جمهور العقلاء، بل فاسدة فى نفس الأمر، ا امتنع أن يكون العلم بالصانع موقوفا على طريق فاسدة ، ولو قلم رصحتها علم أن أكثر العقلاء عرفوا الله وصدَّقوا رسوله بغير هذه الطريق ، فلم يبق العلم بالسمع موقوفا على صحتها ، فلا يكون القدح فيها قدحا فى أصل السمع .

الوجه السادس: أن يقال: إذا قُدِّر أن السمع موقوف على العلم بأنه ليس بجسم مثلا لم يُسلم أن مثبتى الصفات التي جاء بها القسرآن والسنة خالفوا موجب العقال ؛ فإن قولهم فيما يثبتونه من الصفات كقول سائر من ينفى الجمم ويشبت شيئا من الصفات .

فإذا كان أوائك يقولون ؛ إنه حى عليم قدير وليس بجسم ، ويقول آخرون ؛ إنه حى جياة ، عليم بعلم ، قدير بقدرة ، بل وسميع و بصير ومتكلم بسمع و بصر وكلام ، وليس بجسم ؛ أمكن هـؤلاء أن يقولوا في سائر العمفات التي أخبر بها الرسول ما قاله هؤلاء في هذه الصفات .

السادس

<sup>(</sup>١) م : ق : سلفه .

و إذا أمكن المتفلسف أن يقول: هو موجود، وعاقل ومعقول وعقل و وعاشق ومعشوق وعشق، ولذيذ وملنذ ولذّة ، / وهذا كله شيء واحد، وهذه الصفة هي الأخرى، والصفة هي الموصوف، و إثبات هذه الأمور لا يستلزم التجسيم ؛ أمكن سائر مُثْبِنَة الصفات أن يقولوا هذا وما هو أقرب إلى المعقول، فلا يقول مَنْ نفي شيئًا مما أخبر به الشارع من الصفات قولا و يقول: إنه يوافق المعقول، إلا و يقول مَنْ أثبت ذلك ما هو أقرب إلى المعقول منه .

وهـذه جملة سياتى إن شاء الله تفصيلها ، و بيان أن كل مَنْ أثبت ما أثبت الرسول ونفى ما نفاه كان أولى بالمعقول الصريح، كما كان أولى بالمنقول الصحيح ؛ وأن من خالف صحيح المنقول فقد خالف أيضا صريح المعقول ، وكان أولى بمن قال الله فيــه : ( وَقَالُوا لَـوْ كُمَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُمَّا فِي أَصْحَابِ السَّمِيرِ ) [ سورة تبارك : ١٠] .

فإن قيل : قول القائلين : « إن الأنبياء لم يدعوا الناس إلى إثبات الصانع بهذه الطريقة : طريقة الأعراض وحدوثها ولزومها للأجسام ، وأن ما استلزم الحادث فهو حادث » ·

للنازعين فيه مقامان :

أحدهما: منع هذه المقدمة ، فإنه من المعروف أن كثيرا من النفاة يقول: إن هــذه الطريقة هي طريقة إبراهيم الحليل ، وإنه استدل على حدوث الكواكب والشمس والقمر بالأفول ، والأفول هو الحركة ، والحركة هي التغير ، فلزم من

(١) م (فقط): لسائر،

• 7/1

الأنبياء لم يدعوا إلى طريقة الأعراض

للنازعين في هذا الكلام مقامان

المقسام الأزل

<sup>(</sup>٢) قولا: ساقطة من (س) ، (ر) ، (ص) ، ط .

<sup>(</sup>٣) م ، ق : الطريق •

ذلك أن كل متغير محدث، لأنه لا يسبق الحوادث، لامتناع حوادث لا أول لها، وكل ما قامت به الحوادث فهو متغير، فيجب أن يكون محدثا ؛ فهذه الطريق التي سلكماها هي طريقة إبراهيم الخليل .

وهذا مما ذكره خلق من النفاة ، مثل بشر المريسي وأمثاله ، ومثل ابن عقيل وأبي حامد والرازي ، وخلق غير هؤلاء .

/ وأيضا ، فالقرآن قد دل على أنه ليس بجسم ، لأنه أحد ، والأحد : الذى ٧/١٠ لاينقسم ؛ وهو واحد، والواحد : الذى لاينقسم ؛ ولأنه صمد ، والصمد : الذى لا جـوف له ، فلا يتخلله غيره ، والجسم يتخلله غيره ، ولأنه سبحانه قـد قال :

وهو رأس طائمة المريسية من المرجئة وكانت تقول : إن الإيمان هو التصديق ، و إن التصديق يكون بالقاب والسان جميعاً و وقال الشهرستانى إن مذهب المريسى كان قريباً من مذهب النجار وبرغوث، وأنهم أثبتواكونه تعالى مريدا لم يزل الكل ما علم أنه سيحدث من خير وشر وإيمان وكفر وطاعة ومعصية . وقد توفى بشر سنة ٢١٨ وقيل سنة ٢١٩ ، واختلف فى نسبته فقيل إنه ينتسب إلى قر مة مريس بصيد مصر . وقيل غير ذلك .

انظرتر جمته ومذهبه فی : لسان المیزان ۲ / ۲۹–۳۱ ؛ وفیات الأعیان ۱ / ۲۰۱۱ - ۲۰۲ ؛ تاریخ بغداد ۷/ ۷۲ – ۲۷ ؛ الأعلام ۲/ ۲۷ – ۲۸ ؛ مقالات الإسلامیین ۱ / ۱۵ – ۱۶۱ ، ۳۶۱ ؛ الملل والنخل ۱ / ۱۶۱، ۲۲۹ ، ۲۷۱ ؛ الفرق بین الفرق، ص ۱۲۶ ؛ التبصیر فی الدین، ص ۲۱ ؛ الخطط للقریزی ۲ / ۳۰۰ ؛ الفصـل لابن حزم ۶ / ۴۵ ؛ دائرة المعارف الإسـلامیة مقالة کارادی فوعن « بشر بن فیاث » وانظر کتاب « الرد علی بشر المریسی » للدارمی .

- (٢) والرازى : ساقطه من (ق) فقط .
  - (٣) م ، ق : رهو ٠
- (٤) تكام ابن تميـة في « تفسير سورة الإخلاص » بالنفصيل عن معانى الجسم والصمد .
  - (٥) سبحانه: زيادة في (م) .

<sup>(</sup>۱) أبو عبد الرحمن بشر بن غياث بن أبى كريمة عبد الرحمن المريسى، العدوى بالولا، كان جده مولى لزيد بن الخطاب رضى الله عنه ، وقيل إن أباه كان يهوديا قصاراً صباغاً بالكوفة ، قال ابن حجر : « تفقه على أبى يوسف فبرع ، وأتقن علم الكلام ، ثم جرد القول بخلق القرآن وناظر عليه ، ولم يدرك الجهم بن صفوان إتما أخذ مقالته واحتج لها ودعا إليها » .

( لَيْسَ كَمِيثْلِهِ شَيْءً ﴾ [سورة الشورى: ١١] ، والأجسام متماثلة ، فلوكان جسما لكان له مثل ، و إذا لم يكن جسما لزم نفى ملزومات الجسم .

و بعضهم يقول: نفى لوازم الجسم . وليس بجيد ، فإنه لايلزم من وجود اللازم وجود الملزوم ، ولكن يلزم من نفيه فينه ، بخلاف ملزومات الجسم ، فإنه يجب من نفيها نفى الجسم ، فيجب نفى كل ما يستلزم كونه جسما .

مُ من نفى العلو والمباينة يقول: العلو يستلزم كونه جسما ؛ ومن نفى الصفات الحبرية يقول: إثباتها يستلزم التجسيم؛ ومن نفى الصفات مطلقا قال: ثبوتها يستلزم التجسيم.

وأيضا ، فالتجسيم نفى ، لأنه يقتضى القسمة والنركيب ، فيجب نفى كل تركيب ، فيجب نفى كل تركيب ، فيجب نفى كل تركيب ، فيجب نفى كونه مركبًا من الوجود والماهية ، ومن الجنس والفصل ، ومن المادة والصورة ، ومن الجواهر المفردة ، ومن الذات والصفات . وهذه الخمسة هي التي يسميها نفاة الصفات من متأخرى الفلاسفة تركيبا .

والمقصود هنا أن السمع دل على نفى هـذه الأمور ، والرسـل نفت ذلك ، وبيّنت الطريق العقلى المنافى لذلك ، وهو نفى التشبيه تارة ، وإثبات حدوث كل متغير تارة .

ثم إنه [لأ] قال هؤلاء: إن الأفول هو الحدوث، والأفول هو التغير، فبني

<sup>(</sup>١-١) : ساقط من (ق) فقط ه

<sup>(</sup>٢) م : أو المباينة ٠

<sup>(</sup>٣) م ، ق ، ط : الفردة ٠

<sup>(</sup>٤) لما: ساقطة من (م) ، (ق) ٠

(۱) ابن سينا وأتباعه من الدهرية على هذا وقالوا: ماسوى الله ممكن ، وكل ممكن فهو آفل ، فالآفل لا يكون واجب الوجود .

وجهل الرازى فى «تفسيره» هذا الهذيان ، [وقد] يقول هو وغيره: كل آفل متغير ، وكل متغير ممكن ، فيستداون بالتغير على / الإمكان ، كما استدل الأكثرون من هؤلاء بالتغير على الحدوث ، وكل من هؤلاء يقول : هذه طريقة الخليل .

المقيام الثانى

01/1

المقام الثانى: أن يُقال: نحن نسلم أن الأنبياء لم يَدُعُوا الناس بهذه الطريق ولا بينوا أنه ليس بجسم . وهذا قول محقق طوائف النفاة وأثمتهم ، فإنهم يعلمون و يقولون: إن النفى لم يعتمد فيه على طريقة مأخوذة عن الأنبياء، وإن الأنبياء لم يُدُنُّوا على ذلك ، لانصا ولا ظاهرا، ويقولون: إن كلام الأنبياء إنما يدل على الإثبات إما نصا وإما ظاهرا.

لكن قالوا : اذا كان العقل دل على النفي لم يمكنا إبطال مداول العقل .

سينا ٠
 سينا ٠

<sup>(</sup>۲) ذكر ابن سينا فى « الإشكارات » (٣ / ٣١ -- ٣٣ ه ط ، المعارف ) : الفصل الحادى عشر : « قال قوم : إن هذا الذى المحسوس موجود لذاته ، واجب لنفسه ، لكك إذا تذكرت ماقيل لك فى شرط واجب الوجود لم تجد هذا المحسوس واجبا ، وتلوت قوله تعالى : (لا أحب الآفلين ) فإن الهوى فى حظيرة الامكان أفول ما ٤ وصيرد هذا النص فيا يأتى ، ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٣) فى (س) ، (ر) ، (ص) ، (ط) بعد كلمة « الهذيان » يوجد بياض بمقدار كلمة وكتب فى هامش (ر) أمامهـــا (كذا فى الأصل) ، انظر ما يقــــوله الرازى فى تفسيره « مفاتيح الغيب » ١٣ / ٤٦ - ٧ ه .

<sup>(</sup>٤) م ، ق ، ر ، ص ، ط : ويقول .

<sup>(</sup>ه) انظر ما ذكره الرازى فى ﴿ مَفَا تَبِحَ الغَيْبِ ﴾ ١٣ / ٥٢ حيث يقول : ﴿ فَالْخُواصِ يَفْهُمُونَ مَنَ الْأَفُولُ الْإِمْكَانَ ، وكُلُّ مُكُنَّ مُحْتَاجٍ ... وأما الأوساط فإنهم يفهمون من الأفول مطلق الحركة ، فكل متحرك محدث ، وكل محدث فهو محتاج إلى القديم القادر » .

ثم يقول المتكلمون من الجهمية والمعتزلة ومن اتبعهم الذين قالوا: إنما يمكن العلم بحدوث إثبات الصانع وصدق رسله بهذه الطريق، ويقولون: إنه لا يمكن العلم بحدوث العالم و إثبات الصانع، والعلم بأنه قادر حى عالم، وأنه يجوز أن يرسل الرسل و يصدق الأنبياء بالمعجزات إلابهذه الطريق — كما يذكر ذلك أثمتهم وحذّاقهم، حتى متأخروهم كأبى الحسين البصرى، وأبى المعالى الجوينى، والقاضى أبى يعلى، وغيرهم — فإذا علمنا معذلك أن الأنبياء لم يدءوا الناس بها لزم ماقلناه من أن الرسول أَحالَ الناس في معرفة الله على العقل ، وإذا علموا ذلك فينئذ هم في نصوص الأنبياء إما أن يسلكوا مسلك التأويل، ويكون القصد بإنزال المتشابه تكليفهم استخراج طريق التأويلات، وإما أن يسلكوا وإما أن يسلكوا مسلك التفويض ، ويكون المقصود إنزال ألف ظ يتعبدون بتلاوتها وإن لم يفهم أحد معانيها ،

ويقول ملاحدة الفلاسفة والباطنية ونحوهم: المقصود خطاب الجمهور بما يتخيلون به أن الرب جسم عظيم ؛ وأن المعاد فيه لَذَّاتُ جسمانية ، وإن كان هذا لا حقيقة له ، ثم إما أن يقال إن الأنبياء لم يعلموا ذلك ، وإما أن يقال : علموه ولم يبينوه بل أظهروا خلاف الحق للصلحة .

إقيل في الجواب: أما من سلك المسلك الأوّل فحوابه من وجوه: 1/1 وأحدها: أن يُقال : فإذا كانت الأدلة السمعية المأخوذة عن الأنبياء دلت على صحة هذه الطريق وصحة مدلولها ، وعلى نفي ما تنفونه من الصفات ، فحيئذ تكون الأدلة السمعية المثبتة لذلك عارضت هذه الأدلة ، فيكون السمع قد عارضه سمع آخر ، و إن كان أحدهما موافقا لما تذكرونه من العقل .

الجواب على المسلك الأوّل من وجوه الأو ل

س ، ص ، ط ؛ أنه إنما يمكن ؛ ر : أنه يمكن .

 <sup>(</sup>۲) س ، ر ، س ، ط : حتى مناخريهم .

 <sup>(</sup>۲) ص : والمصلحة .
 (٤) ط : لما يذكرونه .

وحينئذ فلا تحتاجون أن تبنوا دفع السمعيات المخالفة لكم على هــذا الفانون الذى ابتدعتموه ، وجعلتم فيه آراء الرجال مقدّمة على ما أنزل الله وبعث به رسله ، وفتحتم بابا لكل طائفــة ، بل لكل شخص،أن يُقَـدُم ما رآه بمعقوله على ما ثبت عن الله و رســوله ، بل قر رتم بهذا أن أحدا لا يثق بشىء يخبر به الله و رســوله ، إذ جاز أن يكون له معارض عقلى لم يعلمه الخبر ، ولهذا كان هذا القانون لا يظهره أحد من الطوائف المشهورين ، وإنما كان بعضهم يُبْطِنه سرا ، وإنما أظهـر للما ظهر كلام الملاحدة أعداء الرسل .

الثاني

الوجه الشانى : أن يُقال : كل من له أدنى معرفة بما جاء به النبى صلى الله عليه وسلم يعلم بالاضطرار أن النبى صلى الله عليه وسلم لم يدع الناس بهذه الطريق، طريقة الأعراض، ولا نفى الصفات أصلا، لا نصا ولا ظاهرا، ولا ذكر ما يُفهم منه ذلك لا نصا ولا ظاهراً ، ولا ذكر أن الخالق ليس فوق العالم ولا مباينا له ، أو أنه لا داخل العالم ولا خارجه، ولا ذكر ما يُفهم منه ذلك لا نصًا ولا ظاهرًا، بل ولا نفى الجسم الاصطلاحى، ولا ما يرادنه من الألفاظ، ولا ذكر أن الحوادث بن ولا نفى الجسم الاصطلاحى، ولا ما يرادنه من الألفاظ، ولا ذكر أن الحوادث بن عمنه والمستقبل، أو فى الماضى، لا نصًا ولا ظاهرًا، ولا أن الرب صار الفعل ممكنا له بعد أن لم يكن ممكنا ، ولا أنه صار الكلام ممكنا له بعد أن لم يكن ممكنا ، ولا أنه صار الكلام ممكنا له بعد أن لم يكن ممكنا ، ولا أنه صار الكلام ممكنا له أمور أن لم يكن ممكنا ، ولا أنه صار الكلام عمكنا له أمور أن لم يكن ممكنا ، ولا أنه صار الكلام عمكنا له أمور أن لم يكن ممكنا ، ولا أن كلامه ورضاه وغضبه وحبه و بغضه ونحدو ذلك أمور غائنة عنه ، وأمثال ذلك مما يقوله هؤلاء ، لا نصا ولا ظاهرا .

<sup>(</sup>١) س: تبينوا .

<sup>(</sup>٢) س ، ص : أنزله .

<sup>(</sup>٣) ر: إذا .

<sup>(</sup>٤) م ، ق ، ر ، ص ، ط : ظهر ه

<sup>(</sup>ه -- ه) : ساقط من (ر) ، (س) ، (ص) ، (ط) ·

<sup>(</sup>٦) له: زيادة في (م) ٠

7./1

بل عُلُمُ الناسِ خاصــيّهم وعاميّهم بأن النبيّ صلى الله عليه وســلم لم يذكر ذلك أظهر من علمهم بأنه لم يحج بعد الهجرة إلا حجة واحدة ، وأن القرآن لم يعارضه أحد، /وأنه لم يفرض صلاة إلا الصلوات الخمس، وأنه لم يكن يؤخر صلاة النهار إلى الليــل وصلاة الليل إلى النهــار ، وأنه لم يَكن يؤذَّن له في العيدين والكسوف والاستسقاء ، وأنه لم يَرْضَ بدين الكفار ، لا المشركين ولا أهـل الكتاب قط ، وأنه لم يُسقط الصلوات الخمس عن أحد من العقـلاء ، وأنه لم يقاتله أحد من المؤمنين به، لا أهل الصُّفَّة ولا غيرهم ، وأنه لم يكن يؤذِّن بمكة ، ولا كان بمكة أَهُل صُفَّة ، ولا كان بالمدينة أهل صُفَّة قبـل أن يهاجر إلى المدينة ، وأنه لم يجمع أصحابه قط على سماع كف ولا دُف، وأنه لم يكن يقصر شعر كل من أسلم أو تاب من ذنب ، وأنه لم يكن يقتــل كل من سرق أو قذف أو شرب ، وأنه لم يكن يصلى الخمس إذا كان صحيحا إلا بالمسلمين ، لم يكن يصلى الفرض وحده ، ولا في الغيب ، وأنه لم يُحج في الهواء قط ، وأنه لم يقــل رأيت ربِّي في اليقظة، لا ليــلة المعراج ولاُ غيرها ، ولم يقل : إن الله ينزل عشــية عرفة إلى

<sup>(</sup>١) م ، ق : يحجب .

<sup>(</sup>٢) ذكر ابن تيمية في منهاج السنة ٢/ ١٥ (ط • دار العروبة) أن " أهل السنة متفقون على على أن الله لا يراه أحد بعينه في الدنيا : لا بي ولا غير بي ٤ ولم يتنازع الناس في ذلك إلا في نبينا عد صلى الله عليه وسلم خاصة ، مع أن أحاديث المعراج المعروفة ليس في شيء منها أنه رآه أصلا ، وإنها روى ذلك بإسناد ضعيف موضوع ... الخ ٤ • وفي مسلم ١/ ١ ٦ (كتاب الإيمان ، باب قوله عليه السلام « نور أنى أراه » وفي قوله « رأيت نورا » ) والحديث عن أبي ذر قال : سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم : « هل رأيت ربك ؟ قال : نور أنى أراه • وفي وواية أخرى عن قتادة عن عبسه الله بن شقيق قال ؟ قلت : كنت تسأله ؟ قلت : كنت تسأله ؟ قلت : كنت تسأله ؟ قلت : كنت أسأله : هل رأيت ربك ؟ قال أبو ذر : سألته فقال : وأيت نورا » •

(١) الأرض، وإنما قال: «إنه ينزل إلى السهاء الدنيا عشية عرفة فيباهي الملائكة بالججاج»

= وقال النووى ( شرح مسلم ١٢/٣) : «وأما قوله صلى الله عليه وسلم : نور أنى أراه » بتنوين ( نور ) وبفتح الحمزة في ( أنَّ ) وتشديدالنون وفتحها ، و ( أراه ) بفتح الحمزة ، وهكذا رواه جميع الرواه في جميع الأصول والروايات ، ومعناه : حجابه نور كيف أراه ! قال أبو عبد الله الممازرى وحمه الله : الضمير في ( أراه ) عائد على الله سبحانه وتعالى ، ومعناه : أن النسور منعنى من الرقية كا جرت العادة بإغشاء الأنوار الأبصار ، ومنعها من إدراك ما حالت بين الرائى و بينه .

وأما الحديث الموضوع في هذا فقد أورده السيوطي في اللآلي، المصنوعة ١ / ١٢ — ١٢ ؟ والشوكاني في الفوئد ص ٤٤١ ؟ وابن عراق في تنزيه الشريعة ١ /١٣٧ ، ونصه كما في (اللآلي، المصنوعة ) « عن أنس مرفوعا : ... ليلة أمرى بي إلى الدياء أسريت فرأيت ربي بيني و بيني ه جاب بارز من نار، فرأيت كل شيء منه حتى رأيت تاجا مخوصا من اللؤلؤ » ، ونقل السيوطي والشوكاني أقوال ابن الجسوزي والذهبي وغيرهما عن الحديث ، وكلها على أنه موضوع ومكذوب، وروى الشوكاني في كتابه « الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة » بعض الأحاديث التي يذكر أحدها أن الرسول رأى ربه في المنام رأى الله تعالى يوم الإسرا، (ص ١٤٤) وفي حديث آخر (ص ٤٤٤) )أن الرسول رأى ربه في المنام في صورة شاب، ونقل الشوكاني كلام الأئمة في بيان وضع الحديثين .

(۱) ذكرت كتب الأحاديث الموضوعة عدة أحاديث عن نزول الله سـبحانه عشية عرفة ، منها حديث أوله : « وأيت ربي بمنى يوم النفر على جمل أورق ، عليه جبة صوف أمام الناس » وقد جاء في « تذكرة الموضوعات » لمحمد طاهر بن على الهندى الفتنى (ط ، المنيرية ، ۱۳۹۳) ص ۱۲ – ۱۳ ، وفي « موضوعات على القارى » (ط ، إستانبول) ص ٤٤ ، وفي « كشف الخفاء » لإسماعيل بن محمد العجلونى (ط ، القدمى ، سنة ١٥٦١) ص ٤٣٦ ، وأجمعت الكتب الثلاثة على أن الحديث موضوع لا أصل له ، وروى السـبوطى في اللآلى ، المصنوعة ٢/٧١ (ط ، الحسينية ، سـنة ١٣٥٢) حديثا آخر نصه : « إذا كان عشية عرفة هبط الله إلى المها ، الدنيا فيطلع إلى أهل الموقف ... الح » ، وحديثا ثالثا ١/٨٨ وفيه « رأيت ربى يوم عرفه بعرفات على جمل أحمر عليه إذا ران ، وهو يقول ... الح ، ونقل السيوطى عن الأنمة ما يدل على وضع الحديثين ، انظر (الفوائد المجموعة الشوكاني ص ٤٤) ، وانظر تنزيه الشريعة لابن عراق ١/٨٨١ — ١٣٩١ ،

- (٢) س ، ر ، ص ، ط : إنه يدنو .
- (٣) روى مسلم فى صحيحه ٤/١٠٧ (كتاب الحج، باب فى فضل الحج والعمرة و يوم عرفة) عن هائشة رضى الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مامن يوم أكثر من أن يعنق الله فيه =

ولا قال : إن الله ينزل كل ليسلة إلى الأرض ، و إنما قال : « ينزل إلى سماء الدنيا » وأمشال ذلك مما يعلم العلماء بأحسواله علما ضروريا أنه لم يكن ، ومن روى ذلك عنمه أو أخذ يستدل على ثبوت ذلك علموا بطلان قوله بالاضطرار ، كما يعلمون بطلان قول السوفسطائية ، و إن لم يشتغلوا بحل شبههم .

وحينئذ فمن استدل بهذه الطريق، أو أخبر الأمة بمثل قول نفاة الصفات، كان كذبه معلوما بالاضطرار أبلغ مما يُعلم كذب من ادعى عليه هذه الأمور المنتفية عنه وأضعافها ، وهذا مما يعلمه مَن له أدنى خبرة بأحوال الرسل ، فضلا عن المتوسطين ، فضلا عن الوارثين له ، العالمين بأقواله وأفعاله .

<sup>=</sup> عبدا من النار من يوم عرفة ، و إنه ليدنو ثم يباهى بهم الملائكة ، فيقول : ماأراد دؤلاء ؟ مقال المنذرى بعد أن أورد هذا الحديث (الترغيب والترهيب ٢/٣٧) : رواه مدلم والنسائى وابن ماجة ، وذاد رزين فى جامعه فيه « أشهدوا يا ملائكتي أنى قد غفرت لهم » ، وذكر المنذرى (الترغيب والترهيب ٢/٣٢٣) حديثا آخر عن جابر رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « مامن أيام عند الله أفضل من عشر ذى الحجة ، قال : فقال رجل يا رسول الله هن أفضل أم من عدتهن جهادا فى سبيل الله وما من يوم أفضل عند الله تبارك وتعالى من يوم مرفه ينزل الله تبارك وتعالى إلى الدنيا فيها هي بأهل الأرض أهل السهاه من الحديث ، وقال المنذرى : رواه أبو يعلى والبزار وابن خزية وابن حبان فى صحيحة والله ظله .

وانظر أحاديث آخرى فى النزول يوم عرفة فى : الترغيب والنرهيب ٢ /٣٢٧ – ٣٢٨ ؛ الرد ملى الحهمية للدارى ، ص ٣٠٠ .

<sup>(</sup>١) أنظر الكلام عن حديث النزول فيا سبق ص ١٣ .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : وأخذ .

<sup>(</sup>٣) س ، ر ، ص ، ط : قول سائر السوفسطائية .

<sup>(</sup>٤) عليه : زيادة في (م) فقط .

الثالث

الوجه الثالث: أن يُقال: جميع ما ذكرتموه من أقوال الأنبياء أنها تدل على مثل قولكم فلا دلالة في شيء منها ، من وجوه متعددة ، وذلك معلوم يقينا ، بل فيها ما يدل على نقيض قولكم ، وهو مذهب أهل الإثبات ، وهكذا عامة ما يحتج به أهل الباطل من الحجج ، لاسيما السمعية ، فإنها إنما تدل على نقيض قولهم .

۱۱/۱ نقض الاستدلال بقصة إبراهيم عليه السلام إوأما قصة إبراهيم الخليل عليه السلام فقد علم باتفاق أهل اللغة والمفسرين (١) الأفول ليس هو الحركة ، سواء كانت حركة مكانية ، وهي الانتقال ، أو حركة في الكنو ، أو في الكيف كانتسود والتبيض ، ولا هو التغير ؛ فلا يُسمى في اللغة كل متحرك أو متغير آفلا ، ولا أنه أفسل ، لا يقال للصلى أو الماشي إنه آفل ، ولا يقال للتغير الذي هو استحالة ، كالمرض واصفرار الشمس : إنه أفول ، (١) لا يقال للشمس إذا اصفرت : إنها أفلت ، وإنما يقال هأفلت » إذا غابت واحتجبت ؟ وهذا من المتواتر المعلوم بالاضطرار من لفة العرب : أن آفلا بمعني غائب ، وقد أضّات الشمس تأفِلُ وتأفَلُ أفولًا : أي غابت .

<sup>(</sup>۱) ص، و، س، ط: ذكرتم،

<sup>(</sup>٢) م (فقط): قولكم ه

<sup>(</sup>٣) عليه السلام: زيادة في (م) ،

<sup>(</sup>٤) س، ر، ص، ط: حركاته و

<sup>(</sup>ه) س، ز، ص، ط: آذل،

<sup>(</sup>١) م ، ق : رلا ،

 <sup>(</sup>٧) في « اللسان » : أفل أى غاب ، وأفلت الشمس تأفِلُ وتأفُلُ أفلًا وأفولا : غربت . وفي
 « التهذیب » إذا غابت فهي آفلة وآفل ، وكذلك القمر یأفلُ أذا غاب وكذلك سائر الكواكب .

ومما يبين هذا أن الله ذكر عن الخليل أنه لمسا: ﴿ رَأَى كُو كَبّا قَالَ هَــذَا رَبِّي قَلْمًا أَفَلَ قَالَ فَلَمّا أَفَلَ قَالَ اللّهُ مُسَدًا رَبِّي قَلْمًا أَفَلَ قَالَ لَكُونَ قَالَ اللّهُ مُسَدًا رَبِّي قَلْمًا أَفَلَ قَالَ لَكُن لَمْ يَهُدُدِي رَبِّي لَا تُحْوَرُ مِن الْقَوْمِ الضّّالِين \* فَلَمَّ رَأَى الشَّمْس بَازِغَةً قَالَ لَمُ لَذَا رَبِّي مَذَا أَكْبَرُ فَلَمًا أَفَلَتُ قَالَ يَا فَوْمِ إِنِّي بَرِيءً مَّكً تُشْرِكُونَ \* إِنِّي وَجَّهْتُ هَا لَكُونَ \* إِنِّي وَجَّهْتُ وَجَّهِتُ لَدُي فَطَرَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ ﴾ [ سورة الأنعام : ٧٦ – ٧٩] .

ومعلوم أنه لما بَزَغَ القمر والشمس كان فى بزوغه متحركا، وهو الذى يسمونه تغيرا، فلوكان قد استدل بالحركة المسهاة تغييرا لكان قد قال ذلك من حين رآه بازغا ، وليس مراد الخليل بقوله : « هذا ربى » رب العالمين ، ولا أن هذا هو القديم الأزلى الواجب الوجود، الذى كل ما سواه محدث ممكن مخلوق له ، ولا كان قومه يعتقدون هذا حتى يدلهم على فساده ، ولا اعتقد هذا أحد يُعرف فوله ، بل قومه كانوا مشركين يعبدون الكواكب والأصنام ، و يقرون بالصانع ،

ولهذا قال الخليل: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّاكُنُمْ تَعْبُدُونَ \* أَنُمْ وَآبَاؤُكُمْ الْأَقْدَمُونَ \* فَإِنَّهُمْ عَدُو لَى إِلَّا رَبِّ العَالَمِينَ ﴾ [سورة الشعراء: ٢٥–٧٧] ، وقال: ﴿ إِنِّي بَرَآءٌ مِّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ \* وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيدٍ لَمَلَهُمْ مَّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ \* وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيدٍ لَمَلَهُمْ مَّ مَا كَانُوا يَفْعُلُونُهُ مِن اتخاذُ يَرْجُعُونَ ﴾ [سورة الزخرف: ٢٦ – ٢٨] ؛ فذكر لهم ماكانوا يفعلونه من اتخاذ الكواكب والشمس والقمر ربًا يعبدونه ويتقربون إليه ، كما هو عادة عُبَاد الكواكب ومن يطلب تسخير روحانية الكواكب، وهذا مذهب مشهور، ما زال

.....

<sup>(</sup>١) م ، ق ، ر ، ص ، ط : عبادة .

<sup>(</sup>٢) قـ ( فقط ) : الكوكب ٠

عليه طوائف من المشركين إلى اليوم، وهو الذي صنّف فيه الرازى « السر المكتوم » وغيره من المصنفات .

فإن قال المنازعون : بل الخليل إنما أراد أن هذا رب العالمين .

قيل: فيكون إقرار الخليل حجة على فساد قولكم ؛ لأنه حينئذ يكون مقرًا بأن رب العالمين قد يكون متحيزا منتقلا مر مكان إلى مكان ، متغيرا ، وإنه لم يجعل هذه الحوادث تنافى وجوده، وإنما جعل المنافى لذلك أفوله، وهو مغيبه، فتبين أن قصة الخليل إلى أن تكون حجةً عليهم أقربُ من أن تكون حجة لهم، ولا حجة لهم فيها بوجه من الوجوه .

وأفسد من ذلك قول من جعل الأفول بمعنى الإمكان ، وجعل كل ما سوى الله آفلا، بمعنى كونه قديما أزليا، حتى جعل السماوات والأرض والجبال والشمس والقمر والكواكب لم تزل ولا تزال آفلة ، وأن أفولها وصف لازم لها ، إذ هو كونها ممكنة ، والإمكان لازم لها ، فهذا مع كونه افتراء على اللغة والقرآن افتراء ظاهرا يعرفه كل أحد ، كما افترى غير ذلك من تسمية القديم الأزلى هدتًا ، وتسميته مصنوعًا – فقصة الخليل حجة عليه ، فإنه لما رأى القمر بازغا قال «هذا ربى » ولما رأى الشمس بازغة قال «هدذا ربى » فلما أفلت قال : لا أحب الآفلين » فتبين أنه أفل بعد أن لم يكن آفلا ، فكون الشمس والقمر والكوكب وكل ما سوى القد ممكنا هو وصف لازم له ، لا يحدث له بعد أن لم يكن .

<sup>(</sup>۱) س، ص، ق: صنف فيه «السر المكتوم»، وكذا في (ر)، (ط) وأمام الجلة في الهامش؛ ينسب إلى الرازي.

وهم يقولون: إمكانه له من ذاته، ووجوده مرف غيره، بناء على تفريقهم في الخارج بين وجود الشيء وذاته ، فالإمكان عندهم أولى بذاته من الوجود ، ولو قال: فلما وُجِدت أو خُلِقت أو أبدعت قال: لاأحب الموجودين والمخلوقين، كان هذا قبيحا متناقضا، إذ لم يزل كذلك ، فكيف إذا قال: فلما صارت ممكنة؛ وهي لم تزل / ممكنة ،

77/1

وأيضا فهى مر حين بزغت و إلى أن أفلت ممكنة بذاتها تقبل الوجود والعدم ، مع كونها عندهم قديمة أزلية يمتنع عدمها ، وحينئذ يكون كونها متحركة ليس بدليل عند إبراهيم على كونها ممكنة تقبل الوجود والعدم .

وأما قول القائل: «كل متحرك محدث، أوكل متحرك ممكن يقبل الوجود والمدم » فهذه المقدمة ليست ضروية فطرية باتفاق العقلاء ، بل مَنْ يدَّعى صحة فلك يقول: إنها لا تُعلم إلا بالنظر الخفى، ومن ينازع فى ذلك يقول: إنها لا تُعلم إلا بالنظر الخفى، ومن ينازع فى ذلك يقول: إنها باطلة عقلا وسمعا ، و يمشل من مثل بها فى أوائل العلوم الكلية لقصوره وعجزه ، وهو نفسه يقدح فيها فى عامة كتبه .

وأما قوله: «كل متغير محدث أو ممكن » فإن أراد بالتغير ما يعرف من ذلك في اللغة ، مثـل استحالة الصحيح إلى المـرض ، والعادل إلى الظلم ، والصديق إلى العداوة ، فإنه يحتاج في إثبات هذه الكلية إلى دليل ، وإن أراد بالتغير معنى الحركة ، أو قيام الحوادث مطلقا ، حتى تسمى الكواكب حين بزوغها متغيرة ،

<sup>(</sup>١) س (فقط): كلما ٠

<sup>(</sup>٢) س (فقط): لكان .

<sup>(</sup>٣) م ، ق ، و ، ص ، ط : إنه لا يعلم ،

<sup>(</sup>٤) س (فقط) : رتمثيل .

و يسمى كل متكلم ومتحرك متغيرا، فهــذا ممــا يتعذر عليه إقامة الدليل [ فيــه ] على دعواه .

لفظ أحد وواحد

وأما استدلالهم بما في القرآن من تسمية الله أحدًا وواحدًا على نفى الصفات، الذي بنوه على نفي التجسم .

فيقال لهم : ليس فى كلام العرب ، بل ولا عامة أهل اللغات ، أن الذات الموصوفة بالصفات لا تسمى واحدًا ولا تسمى أحدًا فى النفى والإثبات ، بل المنقول بالتواتر عن العرب تسمية الموصوف بالصفات واحدا وأحدا، حيث أطلقوا ذلك ، ووحيدا .

قال تعالى : ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ﴾ [ سورة المدثر : ١١ ] وهو الوليد ابن المفسيرة .

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُفَ مَا تَرَكَ وَإِن كَانَتْ وَاحِدَة فَلَهَا النَّصْفُ ﴾ [سورة النساء: ١١]، فسماها واحدة، وهي امرأة واحدة متصفة بالصفات ، بلجسم حامل للأعراض .

وقال تعالى: ﴿ وَ إِنْ أَحَدُّمِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَحِرِهُ حَثَّى يَسْمَعَ كَلَامَ اللّهِ ﴾ [ سورة التوبة : ٢ ] .

وقال / تعالى: ﴿ فَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرُهُ ﴾ [سورة القصص: ٢٦]، ٦٠/١ وقال تعالى: ﴿ أَن تَضِلَّ إَحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرً إِحْدَاهُما الأُنْعَرَىٰ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٢]، وقال تعالى: ﴿ فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُما عَلَى الْأَنْعَرَى ﴾ [سورة الحجرات: ٩].

<sup>(</sup>١) فيه : ساقطة من (م) ، (ق) ، (ر) ، (ص) ، (ط) .

<sup>(</sup>٢) وأحدا : ساقطة من ( س ) .

<sup>(</sup>٣) وقال : سَاقطة من ( ص ) .

وقال : (وَلَمْ يَكُنَ لَهُ كُفُوا أَحَـدُ ) [سورة الإخلاص : ٤] ، وقال : ( قُـلْ إِنِّى لَن يُجِـيرَ بِي مِنَ اللّهِ أَحَدُ ) [سورة الجن : ٢٧] ، وقال تعالى : ( فَمَن كَانَ يَرْجُو لِفَاءَ رَبّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبّهِ أَحَدًا ) [سورة الكهف : ١١٠]، وقال تعالى : ( وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ) [سورة الكهف : ٤٩] .

فإن كان لفظ الأحد لا يُقال على ما قامت به الصفات ، بل ولا على شيء من الأجسام التي تقوم بها الأعراض لأنها منقسمة ، لم يكن في الوجود غير الله من المسلائكة والإنس والجن والبهائم من يدخل في لفظ أحد ، بل لم يكن في الموجودين ما يقال عليه في النفي أنه أحد، فإذا قيل : ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ أُكُونًا أَحَدٌ ﴾ لم يكن هذا نفيا لمكافأة الرب إلا عمن لا وجود له ، ولم يكن في الموجودات ما أخبر عنه بهذا الخطاب أنه ليس كفؤا قه .

وكذلك قوله : ﴿ وَلَا أَشْرِكُ بِرَبِّى أَحَدًا ﴾ [ مسورة الكهف : ٣٨ ] ، ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ فإنه إذا لم يكن الأحد إلا ما لا ينقسم ، وكل غلوق وجسم منقسم ، لم يكن في المخلوق ما يدخل في مسمى أحد ، فيكون التقدير: ولا أشرك به ما لم يوجد، ولا يشرك بربه ما لا يوجد .

و إذا كان المراد النفى العام ، وأن كل موجود من الإس والجن يدخل في مسمَّى أحد ، و يقال : إنه أحد الرجلين ، و يقال للا نثى : إحدى المرأتين ، ويقال للا أنثى : إحدى المرأتين ، ويقال للرأة : واحدة ، وللرجل : واحد ، ووحيد — عُلم أن اللغة التي نزل بها القرآن لفظ الواحد والأحد فيها يتناول الموصوفات ، بل يتناول الجسم الحامل

<sup>(</sup>١) س: الأحد و

<sup>(</sup>٢) م، ق، ر، ص، ط: جسم ٠

<sup>(</sup>٧) س: الرأة .

للأعراض، ولم يُعرف أنهم أرادوا بهذا اللفظ ما لم يوصف أصلا، بل ولاعرف منهم أنهم [(1) يستعملونه إلا فى [غير] الجسم، بل ليس فى كلامهم ما يبين استعالم له فى غير ما يسميه هؤلاء جسما، فكيف يقال: لا يدل إلا على نقيض ذلك، ولم يعرف استعاله إلا فى النقيض — الذى أخرجوه منه — الوجودى، دون النقيض الذى خصوه به وهو العدمي، وهل يكون فى تبديل اللغة والقرآن أبلغ من هذا؟.

۲۰/۱ لفظ الصمد /وكذلك اسمه « الصمد » ليس فى قول الصحابة: « إنه الذى لا جوف له » ما يدل على أنه ليس بموصوف بالصفات : بل هو على إثبات الصفات أدل منه على نفيها من وجوه مبسوطة فى غير هذا الموضع .

وكذلك قوله: ﴿ لَيْسَ كَثْلِهِ شَيْءً وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [سورة الشورى: ١١]، وقوله: ﴿ هَلُ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [سورة مريم: ٦٥] ونحو ذلك، فإنه لا يدل على نفى الصفات بوجه من الوجوه، بل ولا على نفى ما يسميه أهل الاصطلاح جسما بوجه من الوجوه.

وأما احتجاجهم بقولهم: «الأجسام متماثلة » فهذا ... إن كان حقا ... فهو تماثل يُعلم بالعقل، ليس فيه أن اللغة التي نزل بها القرآن تطلق لفظ «المثل» على كل جسم، ولا أن اللغة التي نزل بها القرآن تقول: إن السهاء مثل الأرض، والشمس والقمر والكواكب مثل الجبال، والجبال مثل البحار، والبحار مثل التراب، والتراب مثل الحواء، والهواء مثل الماء، والماء مثل النار، والنار مثل الشمس، والشمس

<sup>(</sup>۱) لا ، غير : في (س) ، وسقطت (لا) من (ص) ، (ط) ، وسقطت اللفظتان من (م) ، (ق) ، (د) .

<sup>(</sup>٢) م، ق، ره ص، ط: العدم ٠

مثل الإنسان ؟ والإنسان مثل الفرس والحمار ؟ والفرس والحمار مثل السفرجل والرمان ، والرمان مثل الخبر واللم ؟ والرمان ، والرمان مثل الخبر واللم ؟ ولا في اللغة التي نزل بها القرآن أن كل شيئين اشتركا في المقدارية بحيث يكون كل منهما له قدر من الأقدار كالطول والعرض والعمق أنه مثل الآخر ، ولا أنه إذا كان كل منهما بحيث يُشار إليه الإشارة الحسية يكون مثل الآخر ، بل ولا فيها أن كل شيئين كانا مركبين من النجواه رالمنفرة أوعى لمادة والصورة كان أحده ما مثل الآخر .

بل اللغة التى نزل بها القرآن تبين أن الإنسانين – مع اشتراكهما فى أن كلا منهما جسم حساس نام متحرك بالإرادة ناطق ضحّاك ، بادى البَشَرة – قد لا يكون أحدهما مشل الآخر ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِن تَتَوَلُّوا يَسْتَبِدُلْ قَوما قَوْرًا غَيْرَكُمْ ثُمْ لَا يَكُونُوا أَمْنَالَكُمْ ﴾ [ سورة عجد : ٣٨]، [فقد بين أنه يستبدل قوما لا يكونون ] أمثال المخاطبين ، فقد نفى عنهم المائلة مع اشتراكهم فيا ذكرناه . (٢) فكيف يكون في لغتهم أن كل إنسان فإنه مماثل للإنسان، بل مماثل لكل حيوان ، بل مماثل لكل جسم مولد عنصرى ، بل مماثل لكل جسم مولد عنصرى ، بل مماثل لكل جسم فلكي وغير فلكي ؟

واقه إنما أرسل الرسول بلسان قومه ، وهم قريش خاصة ، ثم العرب عامة ، لم ينزل القرآن بلغة من قال : «الأجسام متماثلة» حتى يحمل القرآن على لغة هؤلاه. 11/1

<sup>(</sup>١) م ، ق : الفردة .

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) وفيهما بدلا من هذه العبارة : « أى أمثال . . . الخ » وفي ( ص ) : فقد تبين أنه يستبدل قوما غير لا يكونون و

<sup>(</sup>٣) س ، ر : ذکر ٠

هذا لوكان ما قالوه صحيحا في العقل، فكيف وهو باطل في العقل؟ كما بسطناه في موضع آخر، إذ المقصود هنا بيان أنه ليس لهم في نصوص الأنبياء إلا ما يناقض قولهم ، لا ما يعاضده .

لفظ دالكف،>

وكذلك الكفء ، قال حسّان بن ثابت :

(١) أَتَهْجُوهُ، ولستَ له بَكُفْءٍ؟ فشركا لخيركا الفداءُ

فقد نفى أن يكون كفوا لمحمد ، مع أن كليهما جسم نام حساس متحرك بالإرادة ناطق ، ولكن النصوص الإلهية لما دلت على أن الرب ليس له كف في شيء من الأشياء ، ولا مشل له في أمر من الأسور ، ولا يد له في أمر من الأمور ، عُلم أنه لا يماثله شيء من الأشياء في صفة من الصفات ، ولا فعل من الأفعال ، ولا حق من الحقوق ، وذلك لا ينفى كونه متصفا بصفات الكمال ،

فإذا قيل هوحى، ولا يماثله شيء من الأحياء فى أمر من الأمور، [ وعليم وقدير وسميع و بصير، ولا يماثله عالم ولا قادر ولا سميع ولا بصير فى أمر من الأمور]، كان مادل عليه السمع مطابقا لما دل عليه العقل من عدم مماثله شيء من الأشياء له فى أمر من الأمور.

<sup>(</sup>۱) البيت لحسان بن ثابت فى ديوانه ، ص ۸ (ط ، التجارية ، ۱۹۲۹/۱۳٤۷) وهو من بحر الوافر . من قصيدة يرد فيها على أبي سفيان الحارث بن عبد المطلب بن هاشم ، وكان قد هجا الرسول ملى الله عليه وسلم قبل إسلامه ؛ وانظر تفسير الطبرى ۲۹۸/۱ .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : الكف،

<sup>(</sup>۲) س: حی ۰

 <sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

وأماكون ماله حقيقة أو صفة أو قدر يكون بمجرد ذلك مماثلا لماله حقيقة أو صفة أو قدر فهذا باطل عقلا وسمعا بافليس في لغة العرب ولا غيرهم إطلاق لفظ «المثل» على مثل هذا بو إلا فيلزم أن يكون كل موصوف مماثلا لكل موصوف، وكل ماله حقيقة مماثلا لكل ماله قدر مماثلا لكل ماله قدر، وذلك يستلزم أن يكون كل موجود معاثلا لكل ماله قدر معاثلا لكل ماله قدر فاية الفساد يستلزم أن يكون كل موجود مماثلا لكل موجود، وهذا — مع أنه في غاية الفساد والتناقض — لا يقوله عاقل ، فإنه يستلزم التماثل في جميع الأشياء ، فلا يبقي شيئان غير متماثلين قط ، وحينئذ فيلزم أن يكون الرب مماثلا لكل شيء فلا يجوز نفى مماثلة شيء من الأشياء عنه ، وذلك مناقض للسمع والعقل ، فصار حقيقة قولم في نفى التماثل عنه يستلزم ثبوت مماثلة كل شيء له ، فهم متناقضون مخالفون للشرع والعقل .

۱۷/۱ الرابع

/ الجواب الرابع: أن يقال: فهب أن بعض هذه النصوص قد يفهم منها مقدمة واحدة من مقدمات دليلكم ، فتلك ليست كافية بالضرورة عند العقلاء ، بل لا بد من ضم مقدمة أو مقدمات أخر ليس فى القرآن ما يدل عليها ألبتة ، فإذا قدر أن الأفول هو الحركة ، فمن أين فى القرآن ما يدل دلالة ظاهرة على أن كل متحرك محدث أو ممكن؟ وأن الحركة لا تقوم إلا بحادث أو ممكن؟ وأن ما قامت به الحوادث لم يخل منها ؟ وأن ما لا يخلو من الحوادث فهو حادث ؟ وأين فى القرآن امتناع حوادث لا أول لها ؟

بل أين في القرآن أن الحسم الاصطلاحي مركب من الحواهر الفردة التي لا تقبل الانقسام ، أو من المادة والصورة ، وأن كل جسم فهو منقسم ليس بواحد ؟

<sup>(</sup>١) م ، ق ، ر، ص ، ط : بمجرد ذلك يكون .

<sup>(</sup>٢) م، ق: أوكل ٠

بل أين فى القرآن أو لغة العرب، أو أحد من الأمم أن كل ما يشار إليه أو كل ما أن كل ما يشار إليه أو كل ما أنه مقدار فهو جسم ؟ وأن كل ما شاركه فى ذلك فهو مثل له فى الحقيقة ؟

ولفظ الحسم فى القرآن مذكور فى قوله تعالى: (وَزَادَهُ بَسُطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْحِسْمِ) [سورة البقرة : ٢٤٧]، وفى قوله : ( وَإِذَا رَأَيْتُهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ) [سورة المنافقون : ٤] . وقد قال أهل اللغة : إن الجسم هو البدن . قال الجوهرى فى صحاحه : قال أبو زيد : الجسم الجسد ، وكذلك الجسمان والجثمان . قال : وقال الأصمعى : الجسم والجسمان : الجسد .

ومعلوم أن أهل الاصطلاح نقلوا لفظ « الجسم » من هذا المعنى الخاص إلى ماهو أعم منه، فسموا الهواء ولهيب النار وغير ذلك جسمًا، وهذا لا تسميه العرب جسمًا، كما لا تسميه جسدا ولا بدنًا .

ثم قد يراد بالجسم نفس الجسد القائم بنفسه، وقد يراد به غِلَظُهُ ، كما يقال : لهــذا الثوب جسم .

وكذلك أهـل العرف الاصطلاحي يريدون بالجسم تارة هـذا ، وتارة هذا ، ويفرِّقون بين الجسم التعليمي المجرد عن المحل الذي يسمى المـادة والهيولي ، و بين الجسم الطبيعي الموجود ، وهذا مبسوط في موضع آخر ،

<sup>(</sup>١) س ، ر ، ص ، ط : أو ماله ٠

<sup>(</sup>٢) ولا بدنا : كذا في (م) فقط ، وفي سا رالنسخ : وبدنا .

<sup>(</sup>٣) فى الصحاح للموهرى قال أبو زيد: الجسم: الجسد، وكذلك: الحسمان والحثمان ، وقال الأصمعى: الجسم والجسمان: الجسد، والحثمان: الشخص، وفى اللسان: وجل جسمانى وجثمانى إذا كان ضغم الحنة ، وقد بعثم الشيء أى مظم ، ، ، والأجسم: الأضغم ، انظر اللسان مادة: جسم ، وانظر ما كتبه ابن تيمية عن معانى الجسم فى « منهاج السنة » ٢ / ٧ ٩ ومابعدها ، ٢ / ٥ ٤ وما بعدها، وانظر التعريفات للجرجانى ، ص ٧٧ ،

والمقصود هذا أنه لو قُدِّر أن الدليل يفتقر إلى مقدمات ، ولم يذكر القرآن الا واحدة ، لم يكن قد ذكر الدليل ، إلا أن تكون البواق واضحات لا تفتقر إلى مقدمات خفية ، فإنه إنما يذكر للخاطب من المقدمات / ما يحتاج إليه ، دون ما لا يحتاج إليه ، ومعلوم أن كون الأجسام متماثلة ، وأن الأجسام تستلزم الأعراض الحادثة ، وأن الحوادث لا أول لها \_ مِن أخفى الأمو ر وأحوجها إلى مقدمات خفية ، لو كان حقا ، وهذا ليس في القرآن .

وان قيل: بل كور الموادث لا أول لها ظاهر، بل هذا معلوم بالضرورة، من الحوادث، وكون الحوادث لا أول لها ظاهر، بل هذا معلوم بالضرورة، كا ادّى ذلك كثير من أظار المتكلمين، وقالوا: نحن نعلم بالاضطرار أن ما لا يسبق الحوادث، أو مالا يخلو من الحوادث، فهو حادث، فإن ما لم يسبقها ولم يخل منها لا يكون قبلها، بل إما معها و إما بعدها، وما لم يكن قبل الحوادث بل معها أو بعدها لم يكن حادثا لكان متقدما على الحوادث؛ فكان خاليا منها وسابقًا عليها.

قيل: مثل هذه المقدمة وأمثالما منشأ غلط كثير من الناس، فإنها تكون لفظا مجلا يتناول حقا و باطلا ، وأحد نوعيها معلوم صادق ، والآخر ليس كذلك ؛ فيلتبس المعلوم منها بغير المعلوم، كما في لفظ « الحادث » و «الممكن» و« المتحيز» و « الجلم » و « الجلمة » و « الحركة » و « التركيب » وغير ذلك من الألفاظ المشهورة بين النظار التي كثر فيها نزاعهم، وعامتها ألفاظ مجملة تتناول أنواعا مختلفة:

34/1

<sup>(</sup>١) س ، ر ، ص ، ط : إلا أن يكون الباقي واضمات .

<sup>(</sup>٢) س : رأمنالها هي .

إما بطريق الاشتراك لاختلاف الاصطلاحات، و إما بطريق التواطؤ مع اختلاف الأنواع ؛ فإذا فُسِّر المدراد وفُصِّل المتشابه تبين الحق من الباطل والمراد من غير المسراد.

فإذا قال القائل: نحن نعلم بالاضطرار أن ما لا يسبق الحوادث أو ما لا يخلو منها فهو حادث، فقد صدق فيا فهمه من هذا اللفظ، وليس ذلك من محل النزاع، كلفظ « القديم » إذا قال قائل: « القرآن قديم » وأراد به أنه نزل من أكثر من سبعائة سنة، وهو القديم في اللغة؛ أو أراد أنه مكتوب في اللوح المحفوظ قبل نزول القرآن، فإن هذا مما لا نزاع فيه ، وكذلك إذا قال: «فير مخلوق» وأراد به أنه غير مكذوب، فإن هذا مما لم يتنازع فيه أحد من المسلمين وأهل الملل المؤمنين بالرسل .

۲۹/۱ مناقشة قولهم : مالايسبق الحولت فهو حادث وذلك / أن القائل إذا قال: «مالا يسبق الحوادث فهو حادث » فله معنيان: أحدهما أنه لا يسبق الحادث المعين ، أو الحسوادث المعينة أو المحصورة ، أو الحوادث التي يعلم أن لها ابتداء ، فإذا قدر أنه أريد بالحوادث كل ماله ابتداء ، واحداكان أو عددا ، فعلوم أنه مالم يسبق هذا أو لم يَخُلُ من هذا لا يكون قبله ، بل لا يكون إلا معه أو بعده ، فيكون حادثا ، وهذا مما لا يتنازع فيه عاقلان يفهمان ما يقولان .

وليس هــذا مورد النزاع ، ولكن مورد النزاع هو : مالم يَغْــلُ من الحوادث المتعاقبة التي لم تزل متعاقبة ، هــل هو حادث ؟ وهو مبنى على أن هــذا هل يمكن وجوده أم لا ؟ فهل يمكن وجود حوادث متعاقبة شيئا بعد شيء [دائمة ] لاابتداء

<sup>(</sup>١) س ، ر، ص، ط: محل الزاع ليس من ذلك .

<sup>(</sup>٢) م (فقط) : ممالا يتنازع .

<sup>(</sup>٣) دائمة : ساقطة من (م) ، (ق) .

لها ولا انتهاء ؟ وهل يمكن أن يكون الرب متكلما لم يزل متكلما إذا شاء ؟ وتكون كلماته لانهاية لها، لا ابتداء [ ولا أنتهاء ]، كما أنه فى ذاته لم يزل ولا يزال لا ابتداء لوجوده ولا انتهاء له ؟ بل هو الأول الذى ليس قبله شىء ، وهو الآخر الذى ليس بعده شىء ، فهو القديم الأزلى الدائم الباقى بلا زوال ، فهدل يمكن أن يكون لم يزل متكلما بمشيئته ، فلا يكون قد صار متكلما بعد أن لم يكن ، ولا يكون كلامه علوقا منفصلا عنه ، ولا يكون متكلما بغير قدرته ومشيئته ، بل يكون متكلما بمشيئته وقدرته ، ولم يزل كذلك ، ولا يزال كذلك .

هذا هو مورد النزاع بين السلف والأئمة الذين قالوا بذلك، وبين من نازعهم في ذلك .

والفلاسفة يقولون : إن الفَلك نفسه قديم أزلى لم يزل متحركا ، لكن هذا القول باطل من وجوه كثيرة ، ومعلوم [ بالاضطرار ] أن هذا مخالف لقولهم ، ومخالف لما أخبر به القرآن والتوراة وسائر الكتب ، بخلاف كونه لم يزل متكلما أو لم يزل فاعلا أو قادرا على الفعل ؛ فإن هذا مما قد يُشكل على كثير من الناس سمعا وحقلا .

وأماكون الساوات والأرض مخلوقتين محدثتين بعد العدم، فهذا إنما نازع فيد طائفة قليلة من الكفار كأرسطو وأتباعه .

وأما جمهور الفلاسفة، مع عامة أصناف المشركين من الهند والعرب وغيرهم، ومع المجوس وغيرهم، ومع أهل الكتاب وغيرهم، فهم متفقون / على أن السهاوات والأرض وما بينهما محدث مخلوق بعد أن لم يكن، ولكن تنازعوا في مادة ذلك،

v./1

<sup>(</sup>١) م، ق: لأنهاية لها ولا ابتداء .

<sup>(</sup>٢) بالاضطرار: زيادة في (س) فقط .

<sup>(</sup>٣) س ، ر، ص ، ط : مخلوقتان محدثتان. وفي هامش(ط): مخلوقات، وطهيا علامة التصويب.

(۱) هل هي موجودة قبل هذا العالم؟ وهل كان قبله مدة ومادة ، أم هو أُبدَعَ ابتداء من غير تقدم مدة ولا مادة ؟

فالذى جاء به القرآن والتوراة ، واتفق عليه سلف الأمة وأنمتها مع أنمة أهل المكتاب : أن هـذا العالم خلقه الله وأحدثه من مادة كانت مخلوقة قبله ، كما أخبر في الفرآن أنه : ( اسْتَوَى إِلَى السَّماء وَهِي دُخَانٌ ) أى بخار : ( فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ الْتَيَا طَوْءًا أَوْ كُرُهّا ) [ سـورة فصلت : ١١ ] ، وقد كان قبل ذلك مخلوق غيره التيا طُوءًا أَوْ كُرُهّا ) [ سـورة فصلت : ١١ ] ، وقد كان قبل ذلك مخلوق غيره كالعرش والماء ، كما قال تعالى : ( وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَ نُواتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتّة أَيًا مِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْسَاء ) [ سـورة هود : ٧ ] ، وخلق ذلك في مدة غير مقدار حركة الشمس والقمو ، كما أخبر أنه خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام .

والشمس والقمر هما مر السهاوات والأرض ، وحركتهما بعد خلقهما ، والزمان المفدر بحركتهما – إنما حدث والزمان المفدر بحركتهما – إنما حدث بعد خلقهما ، وقد أخبر الله أنه خلق السهاوات والأرض وما بينهما في ستة أيام ، فتلك الأيام مدة وزمان مقدر بحركة أخرى غير حركة الشمس والقمر .

وهذا مذهب جماهيرالفلاسفة الذين يقولون: إن هذا العالم مخلوق محدث، وله مادة متقدمة عليه ، لكن حُكِى عن بعضهم أن تلك المادة المعينة قديمة أزلية . وهذا أيضا باطل ، كما قد بُسط في غير هذا الموضع، فإن المقصود هنا إشارة مختصرة إلى قول من يقول: إن أقوال هؤلاء دل عليها السمع .

<sup>(</sup>١) م ، ق : مادة ومدة .

 <sup>(</sup>۲) في هامش(ط) أمام هذه السطوركتب ما يلي: « المادة فيا خلق منها كالمماوات والأوض
 هي في نفسها مبدعة لا من مادة مطلق (كذا) • كذا بخط الأمير على الأصل •

<sup>(</sup>٣) س ، ر، ص ، ط : إنما حدثا .

فإن قيل: إبطال حوادث لا أول لها قد دل عليه قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ عِقْدَارٍ ﴾ : [سورة: الرعد: ٨]، وقوله : ﴿ وَأَحْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾ [سورة الجن : ٢٨]، [كما ذكر ذلك طائفة من النظّار، فإن ما لا ابتداء له ليس له كل، وقد أخبر أنه أحصى كل شيء عدد (٢)

قيل: هذا لوكان حقا لكان دلالة خفية لا يصلح أن يُحال عليها ، كنفى مادل على الصفات ، فإن تلك نصوص كثيرة جلية ، وهذا \_ لو قُدِّر أنه دليل صحيح \_ فإنه يحتاج إلى مقدمات كثيرة خفية لوكانت حقا ، مثل أن يُقال : هذا يستنزم بطلان حوادث لا أول لها ، وذلك يستنزم حدوث الجسم ، لأن الجسم / لوكان قديمًا للزم حوادث لا بداية لها ، لأن الجسم يستنزم الحوادث ، فلا يخلو منها لاستنزامه الأكوان أو الحركات أو الأعراض ، ثم يقال بعد هذا : و إثبات الصفات يستنزم كون الموصوف جسما .

V1/1

وهذه المقدمة تَنَاقَضَ فيها عامة من قالها كما سنبينه إن شاء الله تعالى، فكيف وقوله: ( وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا ) لا يدل على ذلك ؟ فإنه سبحانه قدّر مقادير (٢) الخلائق قبل أن يخلق السهاوات والأرض بخسين ألف سنة، وقال: ( وَكُلَّ شَيْءُ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مَّبِينِ ) [ سورة يَس: ١٢] فقد أحصى وكتب ما يكون قبل أن يكون إلى أجل عدود ؛ فقد أحصى المستقبل المعدوم ، كما أحصى الماضى الذي وجد، ثم عدم .

 <sup>(</sup>١) قوله تمالى : زيادة فى (م) فقط .

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقونتين ساقط من (م) ، (ق).

<sup>(</sup>٣) م ، ق : الجلق .

ولفظ « الإحصاء » لا يفرق بين هذا و بين هذا ، فإن كان الإحصاء يتناول ما لا يتناهى جملة فلا حجة في الآية ، و إن قبل : بل أحصى المستقبل ، تقديره : جملة بعد جملة ، لم يكن في الآية حجة ، فإنه يمكن أن يُقال في المساضى كذلك .

ومسألة تناول العلم لما لا يتناهى مسألة مشكلة على القولين ، ليس الغرض هنا إنهاء القول فيها ، بل المقصود أن مثل هذه الآية لم يُرد الله بها إبطال دوام كونه لم يزل متكلما بمشيئته وقدرته .

المعانى المختلفة لحدوث العالم عند النظّار ومما يشبه هذا إذا قيل: العمالم حادث أم ليس بحادث ؟ والمسراد بالعالم في الاصطلاح هو كل ما سوى الله ، فإن هذه العبارة لها معنى في الظاهر المعروف عند عامة الناس أهل الملل وغيرهم ، ولها معنى في عرف المتكلمين ، وقد أحدث الملاحدة لها معنى ثالثا .

المعنى الأول

فالذى يفهمه الناس من هذا الكلام أن كل ما سوى الله مخلوق ، حادث ، كائن بعد أن لم يكن ، وأن الله وحده هو القديم الأزلى ، ليس معه شيء قديم تقدّمه ، بل كل ما سواه كائن بعد أن لم يكن ، فهو المختص بالقدم ، كما اختص بالحلق والإلمية والربوبية ، وكل ما سواه محدث مخلوق مربوب عبد له .

وهذا المعنى هو المعروف عن الأنبياء وأتباع الأنبياء من المسلمين واليهود / والنصارى، وهو مذهب أكثر الناس فيرأهل الملل من الفلاسفة وغيرهم .

v r / 1

المعنى الشانى

والمعنى النانى أن يقال: لم يزل الله لا يفعل شيئا ولا يتكلم بمشيئته ، ثم حدثت الحوادث من غير سبب يقتضى ذلك ، مشل أن يقال: إن كونه لم يزل متكلما بمشيئته أو فاعلا بمشيئته ، بل لم يزل قادرا: هو ممثنع ، وإنه يمتنع وجود حوادث لا أول لها ، فهذا المعنى هو الذي يعنيه أهل الكلام من الجهمية

والمعتزلة ومن اتبعهم بحدوث العالم، وقد يحكونه عن أهل الملل ، وهو بهذ المعنى لا يوجد لا فى القرآن ولا غيره مر كتب الأنبياء ، لا التو راة ولا غيرها ، ولا في حديث ثابت عن النبى صلى الله عليه وسلم ، ولا يُعرف هذا عن أحد من الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين .

المعنى الشالث

والمعنى النالث، الذى أحدثه الملاحدة كابن سينا وأمثاله، قالوا: نقول العالم (۱) (۲) عدث ، أى معلول لعلة قديمة أزلية أوجبته ، فلم يزل معها ، وسموا هذا الحدوث الذاتى ، وغيره الحدوث الزمانى .

والتعبير بلفظ «الحدوث» عن هذا المعنى لا يُعرف عن أحد من أهل اللغات، لا العرب ولا غيرهم ، إلا من هؤلاء الذين ابتدعوا لهذا اللفظ هذا المعنى ، والقول بأن العالم محدث بهذا المعنى فقط ليس قول أحد من الأنبياء ولا أتباعهم، ولا أمسة من الأمم العظيمة ، ولا طائفة من الطوائف المشهورة التي اشتهرت مقالاتها في عموم الناس ، بحيث كان أهل مدينة على هذا القول ، وإنما يقول هذا طوائف قليلة مغمورة في الناس .

وهذا القول إنما هو معروف عن طائفة من المتفاسفة المُلِّيِّن ، كابن سينا وأمثاله . وقد يمكون هذا القول عن أرسطو، وقوله الذى فى كتبه: أن العالم قديم، وجمهور الفلاسسفة قبله يخالفونه ، ويقولون : إنه محمدث ، ولم يُثيت فى كتبه للعالم فاعلا موجبًا له بذاته ، و إنما أثبت له علة يتحرك للتشبه بها ، ثم جاء الذين

<sup>(</sup>۱) س، ر: أو ٠

<sup>(</sup>٢) س: بعلة ٠

<sup>(</sup>٣) ر، ص : المدينة .

<sup>(</sup>ع) س ، ر ، ص ، ط : مقمورون -

<sup>(</sup>ه) م ، ق : رقيل ·

أرادوا إصلاح قوله فحملوا العلة أولى لغيرها ، كما جعلها الفارابي وغيره ، ثم جعلها بعض النـــاس آمرة للفلك بالحــركة ، لكن يتحرك للتشبه بها كما يتحــرك العاشق (٢) للمشوق و إن كان لا شعور له ولا قصد، / وجعلوه مدبرا بهذا الاعتبار ـــ كما فعل اسرا بن رشد وابن سينا ــ جعلوه موجبا بالذات لمــا سواه ، وجعلوا ما سواه ممكنا .

أنلامس

الوجه الحامش: أن يقال: غاية ما يدل عليه السمع – إن دل – على أن الله ليس بجسم، وهذا النفى يسلّمه كثير ممن يثبت الصفات أو أكثرهم، وينفيه بعضهم، وينفيه بعضهم، وينفيه بعضهم،

ونحن نتكلم على تقدير تسليم النفى ، فنقول : ليس فى هذا النفى ما يدل على صحة مذهب أحد مر.. نفاة الصفات أو الأسماء ، بل ولا يدل ذلك على تنزيه سبحانه عن شىء من النقائص، فإن من نفى شيئا من الصفات لكون إثباته تجسيما وتشبيها يقول له المثبت : قولى فيما أثبته من الصفات والأسماء كقولك فيما أثبته من ذلك ، فإن تنازعا فى الصفات الخبرية ، أو العلو أو الرؤية أو نحو ذلك ، وقال له [ النافى ] : هذا يستلزم التجسيم والتشبيه ؛ لأنه لا يعقل ما هـو كذلك

<sup>(</sup>١) س ، ر ، ق ، ص ، ط : كا جعله .

<sup>(</sup>٢) س ( فقط ) : كما ينحرك المعشوق للعاشق ٠

<sup>(</sup>٣) فى رسالة العشق لابن سينا ( ص ١٨ من مجموعة رسائل ابن سينا ، ط ، الأوفست ، مكتبة المثنى ببغداد): ان الشىء ينحرك للنشبه بمعشوقه ، وأن العشق قد يكون من غير اختيار من العاشق بل يكون طبيعيا فيه ؛ وفى رسالته فى معنى الزيارة ( ص ٣٦ ) من المجموعة السابقة يقول : إن النفوس تؤثر فى الأجرام السادية حتى تحركها تشبيها لها بالعقول واشتياقا إليها على سبيل العشق والاستكال ؛ وفى رسالته فى إثبات النبوات (ص ٨٧ من تسع رسائل فى الحكمة والطبيعيات) يقول : إن الفلك ينحرك بالنفوس حركة شوقية ،

<sup>(</sup>٤) س ، ر ، ص ، ط : وجعل ه

<sup>(</sup>٥) انظر بداية الوجه الرابع فيا تقدم ص ١١٨ •

<sup>(</sup>٦) النافي : ساقطة من (م) ٤ (ق) ١ (ر) ٠

إلا الجسم ، قال له المثبت : لا يُعقل ما له حياة وعلم وقددرة وسمع و بصر وكلام و إرادة إلا ما هو جسم ، فإذا جاز لك أن تثبت هذه الصفات ، وتقول : الموصوف بهما ليس بجسم ، جاز لى مشل ما جاز لك من إثبات تلك الصفات مع أن الموصوف بهما ليس بجسم ، فإذن جاز أن يثبت مسمّى بهذه الأسماء ليس بجسم ،

فإن قال له : هذه معان وتلك أبعاض .

قال له : الرضا والغضب والحب والبغض معان، واليد والوجه - و إن كان بعضا - فالسمع والبصر والكلام أعراض لا تقوم إلا بجسم ؛ فإن جاز لك إثباتها مع أنها ليست أعراضا، ومحلها ليس بجسم، جاز لى إثبات هذه مع أنها ليست أبعاضا.

فإن قال نافي الصفات : أنا لا أثبت شيئا منها .

قال له : أنت أبهمت الأسماء ، فأنت تقول : هو حى عليم قدير ، ولا تعقل حيًا عليماً قديرًا إلا جسما ، وتقول : إنه هو ليس بجسم ؛ فإذا جاز لك أن تثبت مسمى / بهذه الأسماء ليس بجسم ، مع أن هذا ليس معقولا لك ؛ جاز لى أن أثبت موصوفا بهذه الصفات ، وإن كان هذا غير معقول لى .

V & / 1

فإن قال الملحد: أنا أنفي الأسماء والصفات .

قيل له: إما أن تقربان هذا العالم المشهود مفعول مصنوع، له صانع فاعله، أو تقول: إنه قديم أزلى واجب الوجود بنفسه غنى عن الصانع.

<sup>(</sup>١ - ١) : ساقط من (س) ، (ر) ·

<sup>(</sup>٢) س: ليس جسما ٠

<sup>(</sup>٣) لك: زيادة في (م) .

فإن قلت بالأول فصانعه ، إن قلت : هو جسم [ فقد ] وقعت فيما نفيته ، وإن قلت : ليس بجسم، وهذا لا يُعقل في الشاهد .

فإذا أثبت خالقا فاعلا ليس بجسم ، وأنت لا تعسرف فاعلا إلا جسما ، كان لمنازعك أن يقول : هو حى عليم ليس بجسم ، و إن كان لا يعسرف حيا عليما الا جسما ، بل لزمك أن تثبت له من الصفات والأسماء ما يناسبه .

و إن قال الملحد: بل هذا العالم المشهود قديم واجب بنفسه غنى عن الصانع، فقد أثبت واجبا بنفسه قديما أزليا هو جسم ، حامل للأعراض ، متحيز في الجهات ، تقوم به الأكوان ، وتحله الحوادث والحركات ، وله أبعاض وأجزاء ، فكان ما فر منه من إثبات جسم قديم قد لزمه مثله وما هو أبعد منه ، ولم يستفد بذلك الإنكار إلا جحد الحالق ، وتكذيب رسله ، ومخالفة صريح المحقول ، والضلال المبين الذي هو منتهى ضلال الضالين وكفر الكافرين .

فقد تبين أن قول من نفى الصفات أو شيئا منها لأن إثباتها تجسيم قولً لا يمكن أحدا أن يستدل به ، بل ولا يستدل أحد على تنزيه الرب عن شيء من النقائص بأن ذلك يستلزم التجسيم ، لأنه لا بدّ أن يثبت شيئا يلزمه فيما أثبته نظير ما ألزمه غيره فيما نفاه ، و إذا كان اللازم في الموضعين واحدا ، وما أجاب هو به ، أمكن المنازع له أن يجيب بمشله ، لم يمكنه أن يثبت شيئا وينغى شيئا على هذا

<sup>(</sup>١) فقد: زيادة في (س) .

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، و : حامل الأمراض .

<sup>(</sup>٣) س : متعيزا .

<sup>(</sup>٤) أول : ساقطة من (ص)، (ر)، (ص) ، (ط) .

التقدير؛ وإذا انتهى إلى التعطيل المحض كان ما لزمه من تجسيم الواجب بنفسه القديم أعظم من كل تجسيم نفاه؛ فعلم أن مثل هذا الاستدلال على النفى بما يستلزم التجسيم لا يسمن ولا يغنى من جوع .

۱/۰۷ الجواب لأهل المقسام الثانى من وجسوه الأول

/ وأما الجواب لأهل المقام الثانى — وهم محققو النفاة الذين يقولون : السمع لم يدل إلا على الإثبات ، ولكن العقل دل على النفى — فحوابهم من وجوه :

أحدها — أن يقال: نحن في هذا المقام مقصودنا أن العقل الذي به يعلم صحة السمع لا يستلزم النفي المناقض للسمع، وقد تبين أن الأنبياء لم يدعوا الناس بهذه الطريق المستلزمة للنفي، طريقة الأعراض، وأن الذين آمنوا بهم وعلموا صدقهم لم يعلموه بهذه الطريق ؛ وحينئذ فإذا قُدِّر أن معقولكم خالف السمع لم يكن هذا لمعقول أصلا في السمع، ولم يكن السمع قد ناقض المعقول الذي عُرفت به صحته، وهذا هو المطلوب.

و إذا قلتم : نحن لم نعرف صحة السمع إلا بهذه الطريق، أو قلتم : لا نعرف السمع إلا بهذه الطريق .

قيل لكم : أما شهادتكم على أنفسكم بأنكم لم تعرفوا السمع إلا بهذه الطريق، (3) فقد شهدتم على أنفسكم بضلالكم وجهلكم بالطرق التي دعت بها الأنبياء أتباعهم،

<sup>(</sup>١) ش ، ر ، ص : التجسيم للواجب .

<sup>(</sup>۲) ذكر ابن تيميسة مقامين لمن ينازع فى القول بأن الأبياء لم يدعوا الناس إلى إثبات الصانع بطريق الأعراض، و بأن مااستلزم الحادث فهو حادث، وذلك فى ص ١٠٠ من هذا الكتاب ، وشرح هناك المقام الأول ( ١٠٠ — ١٠٠ ) ، وتكلم عن المقام الثانى ( ص ١٠٠ — ١٠٠ ) ثم ذكر وجوها فى الحواب عن المسلك الأول أو المقام الأول ( ص ١٠٠ — ١٣٠ ) وهو يجهب هنا عن المقام الثانى بالوجوه التالية ،

<sup>(</sup>٢) س، ص، ط: أصلا أنسم

<sup>(</sup>٤) س : بالطريق ٠

<sup>(</sup>٥) س ، ر، س ، ط : لأتباعهم .

وإذا كنتم لا تعرفون تلك الطرق فأنتم جَّهال بطرق الأنبياء، وبما بيَّنوا به إثبات الصانع وتصديق رسله ، فلا يجوز لكم حينئذ أن تقولوا : إن صدقهم لا يعرف إلا بمعقول يناقض المنقول عنهم .

وأما إذا قلتم : لا يمكن أن يعرف الله إلا بهــذه الطريق ، فهذه شهادة زور وتكذيب بما لم تحيطوا بعلمه، ونفي لا يمكنكم معرفته ، فن أين تعرفون أن جميع بنى آدم من الأنبياء وأتباع الأنبياء لا يمكنهم أن يعرفوا الله إلا بإثبات الأعراض وحدوثها ولزومها للجسم، وامتناع حوادث لاأول لهب، أو بنحو هـذا الطريق؟ وهل الإقدام على هذا النفي إلا مِن قول مَن هو أجهل الناس وأضلهم وأبعدهم عن معرفة طرق العلم وأدلته، والأسباب التي بها يعرف الناس مالم يعرفوه، وهذا النفي قاله كثير من الجهمية والمعتزلة ومن اتبعهم، وهذه حاله، وهذا النفي عمدة هؤلاء.

الوجه الثانى : أن يُقال لهم : بل صدق الرسول يعلم بطرق متعددة لا تحتاج الثاني إلى هذا النفي، كما أقر بذلك جمهور النظَّار، حتى إن مسألة حدوث الدالم اعترف بها أكابرالنظار من المسلمين وغير المسلمين ، حتى أنَّ موسى بن ميمون صاحب / «دلالة الحائرين» ، وهو في اليهودكأبي حامد الغزالي في المسلمين، يمزج الأقوال

V7/1

<sup>(</sup>١) ونفي لايمكنكم معرفته : كذا في كل النسخ ، ولمل الصواب : ونفي ك لا يمكنكم معرفته .

<sup>(</sup>٢) ر، م، ق، ص، ط: أونحو.

<sup>(</sup>٣) ر، ص،ط: من أجهل -

<sup>(</sup>t) إن : ساقطه من (س)، (ر)، (ص)، (ط) .

<sup>(</sup>٠) هو موسى بن ميمون بن يوسف بن إسحاق ، أبو عمران القرطي ، طبيب وفيلسوف يهودي ، ولد وتملم في قرطبه ٤ وتظاهر بالإسلام وحفظ القرآن وتفقه بالمسالكية ، ودخل مصر فعاد إلى يهوديته ، وكان فيها رئيسا روحيا لليهود . ولد سنة ٢٠٥ وتوفى سنة ٢٠١ ودفن بطبرية في فلسطين ، له تصانيف كثيرة . منها «دلالة الحائرين» و «الفصول في الطب» . انظر ترجمته في : طبقات الأطباء، ص ٥٨٢ ؟ Brock. 1:644 (489); S. 1:893. تاریخ الحکاه، ص ۳۱۷ ــ ۳۱۹ ؛ بروکلمان : وفيه : ولد سنة ٣٤ ه . وأنظر الاعلام ٨/ ٢٨٤ . وأنظر المقدمة التي كتبها محمد زاهد الكوثري لكتاب ﴿ المقدمات الحمس والعشرون ... من دلالة الحائرين » ط . القاهرة ، سنة ١٣٩٩ ٠

النبوية بالأقوال الفلسفية ويتأولها عليها ، حتى الرازى وضيره من أعيان النظار اعترفوا بأن العلم بحدوث العالم لا يتوقف على الأدلة العقلية ، بل يمكن معرفة صدق الرسول قبل العلم بهذه المسألة ، ثم يعلم حدوث العالم بالسمع ، فهؤلاء اعترفوا بإمكان كونها سمعية ، فضلا عن وجوب كونها عقلية ، فضلا عن كونها أصلا للسمع ، فضلا عن كونها لا أصل للسمع سواها .

وأيضا فقــد اعترف أثمــة النظار بطرق متعددة لا يتوقف شيء منها على نفى الحسم ولا نفى الصفات .

الوجه الثالث: [أن يقال]: إذا كانت الرسل والأنبياء قد أتبعهم أمم لا يحصى مددهم إلا الله من غير أن يعتمدوا على هذه الطريق ، وهم يخبرون أنهم علموا صدق الرسول يقينا لا ريب فيه ، وظهر [ منهم ] من أقوالهم وأفعالهم ما يدل على أنهم عالمون بصدق الرسول، متيقنون لذلك ، لا يرتابون فيه ، وهم عدد كثير أضعاف أضعاف أى تواتر قدر ، فعلم أنهم لم يجتمعوا و يتواطأوا على هذا الإخبار الذي يخبرون به عن أنفسهم — عُلم قطعا أنه حصل لهم علم يقيني بصدق الرسول من غير هذه الطريقة المستلزمة لنفي شيء من الصفات .

الوجه الرابع : أن نبين فساد هذه الأقوال المخالفة لنصوص الأنبياء ، وفساد طرقها التي جعلها أصحابها براهين عقلية ، كما سيأتى إن شاء الله .

الناك

الرابع

<sup>(</sup>١) م، ق: أعة النظر ٠

 <sup>(</sup>٢) أن يقال : سائطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٣) س: کان ٠

<sup>(</sup>٤) منهم : ساقطة من (م) فقط .

الوجه الخامس: أن نبين أن الأدلة العقلية الصحيحة البيِّنة التي لا ريب فيها ، الخامس بل العلوم الفطرية الضرورية ، توافق ما أخبرت به الرسل لا تخالفه ، وأن الأدلة العقلية الصحيحة جميعها موافقة للسمع ، لا تخالف شيئا من السمع ، وهذا ـــ ولله الحمد ـ قد اعتبرته فيما ذكره عامة الطوائف، فوجدتُ كل طائفة من طوائف النظّار أهل العقليات لا يذكر أحد منهم في مسألة ما دليلا صحيحا يخالف ما أخبرت به الرسل، بل يوافقه، حتى الفلاسفة القائلين بقدم العالم كأرسطو وأتباعه: ما يذكرونه / من دليل صحيح عقلي، فإنه لا يخالف ما أخبرت به الرسل، بل يوافقه، وكذلك VV/1 سائر طوائف النظَّار من أهل النفي والإثبات ، لا يذكرون دليلا عقليا في مسألة إلا والصحيح منه موافق لا مخالف .

> وهذا يعلم به أن المعقول الصريح ليس مخالفا لأخبار الأنبياء على وجه التفصيل، كما نذكره إن شاء الله في موضعه ، ونبين أن من خالف الأنبياء فليس لهم عقل ولا سمع، كما أخبر الله عنهم بقوله تعالى : ﴿ كُلُّمَا أَلُونَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلُّهُمْ خَرَنَتُهَا أَلْم يَأْتُكُمُ نَذَيرٌ \* قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَآءَنَا نَذَيْرُ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللَّهُ مِن شَيءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلالِ كَبِيرِ \* وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَمْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعيرِ \* فَأَعْتَرَفُوا بِذَنِهِمْ فَسُحْقًا لِّأَصْحَابِ السَّمِيرُ ﴾ [ سورة الملك : ٨ – ١١ ] .

> ثم نذكر وجوها أُخر لبيان فساد هذا الأصل الذي يتوسَّل به أهل الإلحادإلى رد ما قاله الله ورسوله فنقول :

<sup>(</sup>١) هنا تنتبي التخريجة في نسخة ( س ) والتي بدأت ص ( ٩٦ ) بمبارة ﴿ فإن قبل نحن إنما نقدم على السمع ... الخ •

الوجه الرابع

# الوجه الرابع

أن يقال : العقل إما أن يكون عالماً بصدق الرسول ، وثبوت ما أخبر به في نفس الأمر ، وإما أن لا يكون عالماً بذلك .

فإن لم يكن عالما امتنع التعارض عنده إذا كان المعقول معلوما له ، لأن المعلوم لا يعارضه المجهول ، وإن لم يكن المعقول معلوما له لم يتعارض مجهولان .

و إن كان عالما بصدق الرسول امتنع - مع هذا - أن لا يعلم ثبوت ما أخبر به في نفس الأمر ، غايته أن يقول : هذا لم يخبر به ، والكلام ليس هو فيما لم يخبر به ، بل إذا علم أن الرسول أخبر بكذا ، فهل يمكنه - مع علمه بصدقه فيما أخبر وعلمه أنه أخبر بكذا - أن يدفع عن نفسه علمه بثبوت المخبر ، أم يكون علمه بثبوت مخبر ، لازما له لزوما ضروريا ، كما تلزم سائر العلوم لزوما ضروريا لمقدماتها ؟

و إذا كان كذلك فإذا قبل له في مثل هذا: لا تعتقد شوت ماعلمت أنه أخبربه لأن هذا الاعتقاد ينافى ما علمت به أنه صادق ؛ كان حقيقة الكلام: لا تصدقه في هذا الحبر/لأن تصديقه يستلزم عدم تصديقه، فيقول: وعدم تصديق له فيه هو عين اللازم المحذور، فإذا قبل: لا تصدقه لئلا يلزم أن لا تصدقه ، كان كما لو قبل: كذّبه لئلا يلزم أن تكذبه ، فيكون المنهى عنه هو المحذور من فعلم المنهى عنه ، والمأمور به هو المحذور من ترك المأمور به ، فيكون واقعا في المنهى عنه ، مسواء أطاع أو عصى ، ويكون تاركا للأمور [ به ] سواء أطاع في المنهى عنه ، سواء أطاع أو عصى ، ويكون تاركا للأمور [ به ] سواء أطاع

٧٨/١

<sup>(</sup>١) هذا هو الوجه الرابع في الردعلي قانون التأويل، وقد بدأ الوجه الثالث ص١٨٧٠

<sup>(</sup>٢) م، ق، ر: يلزم.

<sup>(</sup>٣) م، ق : و پقول .

<sup>(</sup>٤) به : سانطة من (م) ، (ق) ٠

أو عصى ، و يكون وقوعه فى المخوف المحذور على تقدير الطاعة لهذا الآمر الذى أمره بتكذيب ما تيقن أن الرسول أخبر به أعجل وأسبق منه على تقدير المعصية ، والمنهى عنه على هذا التقدير هو التصديق ، والمأمور به هو التكذيب ، وحينئذ فلا يجوز النهى عنه ، سواء كان محذورا أو لم يكن ، فإنه إن لم يكن محذورا لم يجرز أن ينهى عنه ، و إن كان محذورا فلابد منه على التقديرين ، فلا فائدة فى النهى عنه ، بل إذا كان عدم التصديق هو المحذور كان طلبه ابتداء أقبح من طاب غيره لئلا يُفضى إليه ، فإن من أمر بالزناكان أمره به أقبح من أن أمره به ألى الزنا ،

فهكذا حال من أمر الناس أن لا يصدقوا الرسول فيما علموا أنه أخبربه ، بعد علمهم أنه رسول الله ، لئلا يفضى تصديقهم له إلى عدم تصديقهم له ، بل إذا قيل له : لا تصدقه في هذا ، كان هذا أمراً له بما يناقض ما علم به صدقه ، فكان أمراً له بما يوجب أن لا يثق بشيء من خبره ، فإنه متى جوَّز كذبه أو غلطه في خبر جوَّز ذلك في غيره .

ولهـذا آل الأمر بمن يسلك هـذا الطريق إلى أنهـم لا يستفيدون من جهة الرسول شيئا من الأمور الخبرية المتعلقة بصفات الله تعالى وأفعاله، [ بل] وباليوم الآخر عند بعضهم، لاعتقادهم أن هذه فيها ما يُرد بتكذيب أو تأويل وما لا يرد، وليس لهم قانون يرجعون إليه في هذا [ الأمر ] من جهة الرسالة ، بل هذا يقول: ما أثبته عقلك فأثبته، وإلا فلا، وهذا يقول : ما أثبته كشفك فأثبته، وإلا فلا،

<sup>(</sup>١) م ، ق ، ر ، ص ، ط : يأمره ،

<sup>(</sup>٢) س: بمن سلك هذه الطريق •

<sup>(</sup>٣) بل: زيادة في (س) .

 <sup>(</sup>٤) الأمر : زيادة ق (ر) .

فصار وجود الرسول صلى الله عليه وسلم عندهم كمدمه فى المطالب الإلهية وعلم الربو بية، بل وجوده على قولهم أضر من عدمه ، لأنهم لم يستفيدوا من جهته / ٧٩ / شيئا، واحتاجوا إلى أن يدفعوا ماجاء به : إما بتكذيب، و إما بتفويض، و إما بتأويل ، وقد بسط هذا فى فير هذا الموضع .

(٢) فإن قالوا : لا يتصوّر أن يعلم أنه أخبر بما ينافى العقل ، فإنه منزَّه عن ذلك ، وهو ممتنع عليه .

قبل لهم : فهذا إقرار منكم بامتناع معارضة الدليل العقلي للسمعي .

فإن قالوا: إنما أردنا معارضة ما يُظن أنه دليل وليس بدليل أصلا، أو يكون دليل ظنيا لتطرق الظن إلى بعض مقدماته: إما في الإسناد، وإما في المتن، كإمكان كذب المخبر أو غلطه، وكإمكان احتمال اللفظ لمعنيين فصاعدا.

قيل: إذا فسرتم الدليل السمعى بما ليس بدليل في نفس الأمر، بل اعتقاد دلالته جهل ، أو بما يظن أنه دليل وليس بدليل ؛ أمكن أن يفسر الدليل العقلى المعارض للشرع بما ليس بدليل في نفس الأمر ، بل اعتقاد دلالته جهل ، أو بما يظن أنه دليل وليس بدليل .

وحينئذ فمنسل هذا \_ وإن سمّاً أصحابه براهين عقليـة أو قواطع عقليـة، وهو ليس بدليـل في نفس الأمر ، أو دلالتـه ظنية \_ إذا عارض ما هو دليل

<sup>(</sup>١) م (فقط) : وقد بسطت .

<sup>(</sup>٢) س: أن تمل ٠

<sup>(</sup>٧) م، ق؛ السم،

 <sup>(</sup>٤) ر، ص، ط: ولامكان، (س): وإمكان.

<sup>(</sup>ه) م: (فقط) ; بل باعتقاد .

سمعى يستحق أن يسمى دليــــلا لصحة مقدّماته ، وكونها معلومة ؛ وجب تقديم الدليل السمعي عليه بالضرورة واتفاق العقلاء .

فقد تبين أنهم بأى شيء فسروا جنس الدليل الذى رجّحوه أمكن تفسير الجنس الآخر بنظيره وترجيحه كما رجّحوه ، وهذا لأنهم وضعوا وضعا فاسدا ، حيث قدّموا ما لا يستحق التقديم لا عقلا ولا سمما ، وتبيّن بذلك أن تقديم الجنس على الجنس باطل ، بل الواجب أن ينظر في عين الدليلين المتعارضين ، فيقدّم ما هو القطعي منهما ، أو الراجح إن كانا ظنيين ، سواء كان هو السمعي أو العقلي ، و يبطل هذا الأصل الفاسد الذي هو ذريعة إلى الإلحاد .

الوجه الخامس

#### الوجه الحامس

أنه إذا علم صحة السمع ، وأن ما أخبر به الرسول فهو حق ، فإما أن يُعلم أنه (٢) أخبر بمحل النزاع ، أو يُظن أنه أخبر به ، أو لا يُعلم ولا يُظن .

٧٠/١

ا فإن عُلم أنه أخبر به امتنع أن يكون فى العقل ما ينافى المعلوم بسمع أو غيره، فإن ما عُلم ثبوته أو انتفاؤه لا يجوز أن يقوم دليل يناقض ذلك .

و إن كان مظنونا أمكن أن يكون فى العقل علم ينفيه ، وحينئذ فيجب تقديم العلم على الظن ، لا لكونه معقولا أو مسموعا ، بل لكونه علما ، كما يجب تقديم ما عُلم بالسمع على ما ظُن بالعقل، و إن كان الذى عارضه من العقل ظنيًّا، فإن تكافآ وقف الأمر ، و إلا قُدِّم الراجح .

و إن لم يكن فى السمع علم ولا ظن فلا معارضة حينئذ؛ فتبين أن الجزم بتقديم العقل مطلقا خطأ وضلال .

<sup>(</sup>١) م ، ق : والراجع .

<sup>(</sup>٢) س ؛ فاما أن نعلم ... أو نظن أنه أخبر به أو لا نعلم ولا نظن ة

الوجه السادس

#### الوجمه السادس

أن ُيقال : إذا تعارض الشرع والعقل وجب تقديم الشرع ؛ لأن العقل مصدِّق للشرع في كل ما أخبر به ، والشرع لم يصدِّق العقل في كل ما أخبر به ، ولا العلم بصدقه موقوف على كل ما يخبر به العقل .

مهمة العقسل

ومعلوم أن هذا إذا قيل أوجه من قولهم، كما قال بعضهم : يكفيك من العقل أن يُعلمك صدق الرسول ومعانى كلامه. وقال بعضهم : العقل متولَّ، ولَّى الرَّسول ثم عزل نفسه ، لأن العقل دل على أن الرسول صلى الله عليه وسلم يجب تصديقه فيما أخبر، وطاعته فيما أمر.

والعقل يدل على صدق الرسول دلالة عامة مطلقة . وهـذا كما أن العامى الدال إذا علم عين المفتى ودل غيره عليه وبين له أنه عالم مفت ، ثم اختلف العامى الدال والمفتى وجب على المستفتى أن يقدِّم قول المفتى ، فإذا قال له العامى : أنا الأصل في علمك بأنه مفت ، فإذا قدمت قولَه على قولى عند التعارض قدحْتَ في الأصل الذي به علمت أنه مُفْتٍ ، قال له المستفتى : أنت لما شهدت بأنه مفت ، ودللت على ذلك ، شهدت بوجوب تقليده دون تقليدك ، كما شهد به دليلك ، وموافقتى لك في هذا العلم المعين لا يستلزم أنى أوافقك في العلم بأعيان المسائل ، وخطؤك فيما خالفت فيه المفتى الذي هو أعلم منك لا يستلزم خطأك في علمك وخطؤك فيما خالفت فيه المفتى الذي هو أعلم منك لا يستلزم خطأك في علمك بأنه مفت ، وأنت إذا علمت أنه مفت باجتهاد واستدلال ، ثم خالفته / باجتهاد واستدلال كنت مخطئا في الاجتهاد والاستدلال الذي [خالفت به من يجب عليك

11/1

<sup>(</sup>١) م ، ق ، ر ، ص ، ط : أنه ،

تقليده واتباع قوله ، وإن لم تكن مخطئا في الاجتهاد والاستدلال الذي ] به علمت أنه عالم مفت يجب عليك تقليده . هـذا مع علمه بأن المفتى يجـوز عليه الخطأ ، والعقل يعلم أن الرسول صلى الله عليه وسلم معصوم في خبره عن الله تمالى ، لا يجوز عليه الخطأ ، فتقديمـه قول المعصوم على ما يخالفه من استدلاله العقلى أولى من تقديم العامى قول المفتى على قوله الذي يخالفه .

وكذلك أيضا إذا علم الناس وشهدوا أن فلانا خبير بالطب أو بالقيافة أو الخرص أو تقويم السلع ونحو ذلك ، وثبت عند الحاكم أنه عالم بذلك دونهم ، أو أنه أعلم منهم بذلك ، ثم نازع الشهود الشاهدون لأهل العلم بالطب والقيافة والحرص والتقويم [أهل العلم بذلك ، وجب تقديم قول أهل العلم بالطب والقيافة والحرص والتقويم ] على قول الشهود الذين شهدوا لهم ، و إن قالوا : نحن زكينا هؤلاء ، و با قوالنا ثبتت أهليتهم ، فالرجوع في محل النزاع إليهم دوننا يقدح في الأصل الذي ثبت به قولهم .

كما قال بعض الناس: أن العقل مزكّى الشرع ومعــدّله ، فإذ قُــدّم الشرع عليه كان قدحا فيمن زكّاه وعدَّله ، فيكون قدحا فيه .

<sup>(</sup>١) مابين الممقوفتين ساقط من (م) ، (ق) ٠

<sup>(</sup>٧) س: الخطاء .

<sup>(</sup>٣) س ، و ، ص ، ط : خالفه ،

<sup>(</sup>٤) م ، ق ، ص ، ط : و بالقيافة .

<sup>(</sup>٥) ط ٤ ز: أو أنهم أعلم منهم بذلك ؟ ص : أو أنه أعلم بذلك منهم .

 <sup>(</sup>٦) ما بين المقوفتين ساقط من (م) ، (ق) ، وسقطت كلة « قول » في هذه العبارة من (ر)
 [ وذكرت بهامش و رقة ٤١ من (ص) ، و بهامش ص ٣٤ من (ط) ] .

<sup>(</sup>٧) م ، ق : بأقوالنا ،

قيل لهم : أنتم شهدتم بما علمتم من أنه من أهـل العلم بالطب أو التقويم أو الخرص أو القيافة ونحو ذلك، وأن قوله فى ذلك مقبول دون قولكم ، فلو قدَّمنا قولكم عليـه فى هـذه المسائل لكان ذلك قدحا فى شهادتكم وعلمكم بأنه أعلم منكم بهذه الأمور، وإخباركم بذلك لا ينافى قبول قوله دون أقوالكم فى ذلك ، إذ يمكن إصابتكم فى قولكم : هو أعلم منا ، وخطؤكم فى قـولكم : نحن أعلم ممـن هو أعلم منا فيما ينازعنا فيه من المسائل التى هو أعلم بها منا ، بل خطؤكم فى هذا أظهر .

والإنسان قد يعلم أن هـذا أعلم منـه بالصناعات كالحراثة والنساجة والبناء والخياطة وغير ذلك من الصناعات ، و إن لم يكن عالمـا بتفاصيل تلك الصناعة ، فإذا تنازع هو وذلك الذى هو أعلم منه لم يكن تقديم قول الأعلم منه فى موارد النزاع قدما فيا علم به أنه أعلم منه .

ا ومن المعلوم أن مباينة الرسول صلى الله عليه وسلم لذوى العقول أعظم من مباينة أهل العلم بالصناعات العلمية والعملية والعلوم العقليسة الاجتهادية كالطب والقيافة والحرص والتقويم لسائر الناس، فإن من الناس من يمكنه أن يصير عالما بتلك الصناعات العلمية والعملية كعلم أربابها [بها]، ولا يمكن من لم يجعله الله رسولا إلى الناس أن يصير بمنزلة من جعله الله تعالى وسولا إلى الناس، فإن

AY/1

<sup>(</sup>١) م ، ق ، ر ، ص ، ط : تنازعنا .

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، ر ، ص : السباحة ، وفى « ط » كتب فى الأصل : السياحة ، وفى الهامش : السباحة أى العوم فى الماء .

<sup>(</sup>٢) س ، ر ، ص ، ط : بالصناعات العملية .

<sup>(</sup>٤) س ، ر ، ص ، ط : المملية والعلمية .

<sup>(</sup>ه) بها : ساقطة من (م) ، (ق) .

النبوة لا تنال بالاجتهاد ، كما هو مذهب أهل الملل ، وعلى قول من مجعلها مكتسبة من أهل الإلحاد من المتفلسفة وغيرهم فإنها عندهم أصعب الأمور ؛ فالوصول إليها أصعب بكثير من الوصول إلى العلم بالصناعات والعلوم العقلية .

و إذا كان الأمر كذلك فإذا علم الإنسان بالعقل أن هذا رسول الله، وعلم أنه أخبر بشيء ، ووجد في عقله ماينازعه في خبره — كان عقله يوجب عليه أن يسلم موارد النزاع إلى من هو أعلم به منه ، وأن لا يقدم رأيه على قوله ، ويعلم أن عقله قاصر بالنسبة إليه ، وأنه أعلم بالله تعالى وأسمائه وصفاته واليوم الآخر منه ، وأن التفاوت الذي بين العامة وأهل العلم بالعاب .

فإذا كان عقله يوجب أن ينقاد لطبيب يهودى فيا أخبره به من مقدَّرات من الأغذية والأشربة والأضمدة والمسمِّلات ، واستعالما على وجه مخصوص ، مع ما فى ذلك من الكَلَفَة والألم، لظنه أن هذا أعلم بهذا منى، وأنى إذا صدقته كان ذلك أفسرب إلى حصول الشفاء لى ، مع علمه بأن الطبيب يخطىء كثيرا، وأن كثيرا من الناس لايشفى بما يصفه الطبيب ، بل قد يكون استعاله لما يصفه سهباً في هلا كه ، ومع هذا [ فهو ] يقبل قوله و يقلده، و إن كان ظنه واجتهاده يخالف وصفه ، فكيف حال الحلق مع الرسل عليهم الصلاة والسلام ؟ ! .

<sup>(</sup>١) م ، ق ، ر ، ص ، ط : الرجل ،

<sup>(</sup>٢) س : وأهل الطب .

<sup>(</sup>٣) س ، ر ، ص ، ط : فيا يخبره به .

<sup>(</sup>٤) قد: ساقطة من (س)، (ر)، (ص)، (ط).

<sup>(</sup>٥) فهو : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٦) م ، ق : والتسليم .

14 /1

والرسل صادقون مصدوقون لا يجوز أن يكون خبرهم على خلاف ما أخبروا (٢٠) به قط، والذين يعارضون أقوالهم بعقولهم عندهم من الجهل والضلال ما لا يحصيه (٣) الا ذو الحلال، فكيف يجوز أن يعارض مالم يخطىء قط بحالم يصب في معارضته له قط ؟ .

/ فإن قيل : فالشهود إذا عدّلوا شخصا ثم عاد ذلك المعدّل فكذّبهم كان تصديقه في جرحهم جرحا في طريق تعديله .

قيل: ليس هذا وزان مسألتنا؛ فإن المعدّل إما أن يقول: هم فسّاق لايجوز قبول شهادتهم، وإما أن يقول: هم في هذه الشهادة [ المينة ] أخطأوا أوكذبوا، فإن جَرَّحهم مطلقا كان نظير هذا أن يكون الشرع قد قدح في دلالة العقل مطلقا، وليس الأمر كذلك، فإن الأدلة الشرعية لاتقدح في جنس الأدلة العقلية.

وأما إذا قدح في شهادة معينة من شهادات مزكّبه ، وقال : إنهم أخطأوا فيها ، فهذا لا يعارض تزكيتهم له باتفاق العقلاء ، فإن المزكّب للشاهد ليس من شرطه أن لا يغلط، ولا يلزم من خطئه في شهادة معينة خطؤه في تعديل من عدّله ، وفي غير ذلك من الشهادات .

و إذا قال المعدّل المزكّى فى بعض شهادات معدّله ومزرِّيه : قد أخطأ فيها ،
(٢)
لم يضره هذا باتفاق العقــلاء ، بل الشاهد العدل قــد تُرّد شهادته لكونه خصها ،

<sup>(</sup>١) م ، ق : مصدقون .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : وأن الذين •

<sup>(</sup>٣) م ، ق : معارضة .

<sup>(؛)</sup> س، ر، ص، ط نکنیم،

<sup>(</sup>a) المعينة : ساقطة من (م) ، (ق) ·

<sup>(</sup>٦) م ، ق : المعدل .

أو ظنينا لعداوة أو غيرها ، و إن لم يقدح ذلك في سائر شهاداته ، فلو تعارضت شهادة المعدِّل والمعدِّل وردت شهادة المعدِّل لكونه خصها أو ظنينا لم يقدح ذلك في شهادة الآخر وعدالته ، فالشرع إذا خالف العقل في بعض موارد النزاع ونسبه في ذلك إلى الخطأ والغلط ، لم يكن ذلك قدحا في كل ما يعلمه العقل ، ولا في شهادته له بأنه صادق مصدوق .

واو قال المعدّل : إن الذي عدّلني كذب في هذه الشهادة المعينة، فهذا أيضا (٢) (٤) ليس نظيرًا لتعارض العقل والسمع ، فإن الأدلة السمعية لا تدل على أن أهمل (٥) (١٥) العقل والسمع ، فإن الأدلة السمعية لا تدل على أن أهمل (٥) القول الذين حصلت لهم شُبه خالفوا بها الشرع تعمّدوا الكذب في ذلك ،

وهب أن الشخص الواحد والطائفة المعينة قد تتعمد الكذب ، لكن جنس الأدلة المعارضة لا توصف بتعمد الكذب .

وأيضا فالشاهد إذا صرَّح بتكذيب معدِّليه لم يكن تكذيب المعدَّل من عدَّله في قضية معينة مستلزما للقدح في تعديله ، لأنه يقول : كان عدلا حين زكَّاني ، ثم طرأ عليه الفسق ، فصار يكذب بعد ذلك ، ولا رَيْب أن العُدول / إذا عدَّلوا مُخصا ، ثم حدث ما أوجب فسقهم ؛ لم يكن ذلك قادحا في تعديلهم الماضي، كما لا يكون قادحا في أعير ذلك من ] شهاداتهم .

A & / \

<sup>(</sup>۱) م ، ق ، ر ، ص ، ط : وغرها .

<sup>(</sup>٢) م ( فقط ) : هذا .

<sup>(</sup>٣) م ( فقط ) : نظير تعارض .

<sup>(</sup>٤) م ، ق ، ر ، ص ، ط : الدلالة .

<sup>(</sup>٠) م ، ق : المعقول .

<sup>(</sup>٢) م (فقط) شهة ٠

<sup>(</sup>٧) م ( فقط ) : ولكن .

<sup>(</sup>A) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

فتبين أن تمثيــل معارضة الشرع للعقل بهذا ليس فيــه هجة على تقديم آراء العقلاء على الشرع بوجه من الوجوه .

وأيضا فإذا سُلِم أن هذا نظير تعارض الشرع والعقل فيقال: من المعلوم أن الحاكم إذا سمع جرح المعدّل وتكذيبه لمن عدَّله في بعض ما أخبر به لم يكن هذا مقتضيا لتقديم قول الذين زكّوه ، بل يجوز أن يكونوا صادقين في تعديله ، كاذبين في المدين في تعديله ، وفي هذا ، ويجوز أن يكونوا كاذبين في تعديله ، وفي هذا ، ويجوز أن يكونوا كاذبين في تعديله ، صادقين في هذا ، سواء كانوا متعمدين للكذب أو مخطئين ، وحينئذ فالحاكم يتوقف حتى يتبين له الأمر ، لايرد قول الذين عدَّلوه بجرد معارضته لم ، فلو كان هذا وزان تعارض العقل والشرع لكان موجب ذلك الوقف دون تقديم العقل .

الوجه السابع

الوجه السابع

أن يُقال: تقديم المعقول على الأدلة الشرعية نمتنع متناقض ، وأما تقديم الأدلة الشرعية فهو ممكن مؤتلف ، فوجب الثانى دون الأول ، وذلك لأن كون الشيء معلوما بالعقل ، أو غير معلوم بالعقل ، ليس هو صفة لازمه لشيء من الأشياء ، بل هو من الأمور النسبية الإضافية ، فإن زيدا قد يعلم بعقله مالا يعلمه بكر بعقله ، وقد يعلم الإنسان في حال بعقله ما يجهله في وقت آخر ،

والمسائل التي يقال [ إنه ] قد تعارض فيها العقل والشرع جميعها بما اضطرب فيه العقلاء ، ولم يتفقوا فيها على أن موجب العقل كذا ، بل كل من العقلاء

۱-۱) : ساقط من نسخة (ق) فقط .

<sup>(</sup>٢) س : تعقله ٠

<sup>(</sup>٣) إنه : في (س) فقط ٠

يقول: إن العقل أثبت، أو أوجب، أو سوّع ما يقول الآخر: إن العقل نفاه، أو أحاله، أو منع منه، بل [قد] آل الأمر بينهم إلى التنازع فيا يقولون إنه من العلوم الضرورية، فيقول هذا: نحن نعلم بالضرورة العقلية ما يقول الآخر: إنه غير معلوم بالضرورة العقلية.

كما يقول أكثر العقلاء: نحن نعلم بالضرورة العقليـة امتناع رؤية مرئى / من غير معاينة ومقابلة ، ويقول طائفة من العقلاء: إن ذلك ممكن .

و يقول أكثر العقـــلاء: إنَّا نعلم أن حدوث حادث بلا سبب حادث ممتنعٌ ، و يقول طائفة من العقلاء: إن ذلك ممكن .

ويقول أكثر العقلاء : إن كون الموصوف عالماً بلا علم قادراً بلا قدرة حياً بلا حياة ممتنع في ضرورة العقل ، وآخرون ينازعون في ذلك .

ويقول أكثر العقلاء: إن كون الشيء الواحد أمراً نهيًا خبراً ممتنع في ضرورة العقل، وآخرون بنازعون في ذلك .

و يقول أكثر العقلاء: إن كون العقــل والعاقل والمعقول، والعشق والعاشق العاشق والعاشق والعاشق والعاشق والعاشق والعشوق، والوجود، والوجوب والعناية أمرًا واحدا، هو ممتنع في ضرورة العقل ، وآخرون ينازعون في ذلك .

ويقول جمهور العقلاء: إن الوجود ينقسم إلى واجب وممكن وقديم ومحدَّث، وإن لفظ الوجود يعمهما ويتناولها ، وإن هذا معلوم بضرورة العقل، ومن الناس من ينازع في ذلك .

10/1

<sup>(</sup>١) م ، ق ، ر ، ص ، ط : شرع .

<sup>(</sup>٢) قد: زيادة في (س)، (ر)، (ط) .

<sup>(</sup>٣) والموجود : زيادة في (م ) فقط ٠

<sup>(</sup>٤) هو : ليست في (س) ٠

<sup>(</sup>ه) م ، ق : يعمها ويتناولها .

و يقول جمهور العقلاء: إن حدوث الأصوات المسموعة من العبد [ بالقرآن] أمر معلوم بضرورة العقل ، ومن الناس من ينازع في ذلك .

وجمهور العقلاء يقولون: إثبات موجودين ليس أحدهما مباينا للآخر ولا داخلا فيه، أو إثبات موجود ليس بداخل العالم ولاخارجه معلوم الفساد بضرورة العقل، ومن الناس من نازع في ذلك .

[ وجمهور العقلاء يعلمون أن كون نفس الإنسان هي العالمة بالأمور العامة الكليـة ، والأمور الخاصة الحزئية معلوم بضرورة العقل ، ومن الناس من نازع في ذلك ] ، وهذا باب واسع .

فلوقيل بتقديم العقل على الشرع ، وليست العقول شيئاً وأحدا بينًا بنفسه، ولا عليه دليل معلوم للناس، بل فيها هـذا الاختلاف والاضطراب ؛ لوجب أن يحال الناس على شيء لاسبيل إلى ثبوته ومعرفته، ولا اتفاق للناس عليه .

وأما الشرع فهو فى نفسه قول الصادق ، وهذه صفة لازمة له ، لا تختلف باختلاف أحوال الناس ، والعلم بذلك ممكن ، ورد الناس إليه ممكن ، ولهذا جاء التنزيل برد الناس عند التنازع إلى الكتاب والسنة ، كما قال تعالى : ( يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا أَطِيمُوا اللّهَ وَأَوْلِى الْآَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعُهُمْ فِي شَيْءٍ فَسَردُوهُ إِلَى اللهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُم تُومِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيرٌ وأَحْسَنُ تَافِيلًا ﴾ [ سورة النساء : ٥ م ] . فأمر الله تعالى المؤمنين عند التنازع بالرد إلى الله والرسول ، وهذا النساء : ٥ م ] .

1/14

 <sup>(</sup>١) بالقرآن : ساقطة من (م) ، (ق) ، (ر) ، (ص) ، (ط) وهي في هامش (س) .

<sup>· (</sup>ق) مابين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٣) س : ولا اتفق الناس عليه ؟ ر ، ص ، ط : ولا اتفاق الناس عليه .

<sup>(</sup>٤) ر: مادق ٠

يوجب تقديم السمع، وهذا هو الواجب، إذ لو رُدوا إلى غير ذلك مر عقول الرجال وآرائهم ومقاييسهم و براهينهم لم يزدهم هـذا الرد إلا اختلافا واضطرابا ، وشكا وارتيابا .

ولذلك قال تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً قَبَعَتَ اللّهُ النَّبِينَ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُم الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ [سورةالبقرة: ٢١٣]. فانزل الله الكتاب حاكم بين الناس فيما اختلفوا فيه، إذ لا يمكن الحسكم بين الناس في موارد النزاع والاختلف على الإطلاق إلا بكتاب منزّل من السماء ، ولاريب أن بعض الناس قد يعلم بعقله ما لا يعلمه غيره ، وإن لم يمكنه بيان ذلك لغيره ، ولكن ما عُلِم بصريح العقل لا يُتَصوَّر أن يعارضه الشرع ألبتة ، بل المنقول الصحيح لا يعارضه معقول صريح قط .

وقد تأملتُ ذلك في عامة ما تنازع الناسُ فيه ، فوجدت ماخالف النصوص الصحيحة الصريحة شبهات فاسدة يُعلم بالعقل بطلانها ، بل يُعلم بالعقل شبوت نقيضها الموافق للشرع .

وهذا تأملته في مسائل الأصول الكبار كمسائل التوحيد والصفات ، ومسائل القدر والنبوات والمعاد وغير ذلك ، ووجدت ما يعلم بصر يجالعقل لم يخالفه سمع قط ، بل السمع الذي يقال إنه يخالفه : إما حديث موضوع ، أو دلالة ضعيفة ، فلا يصلح أن يكون دليلا لو تجرد عن معارضة العقل الصريح ، فكيف إذا خالفه صريح المعقول ؟ ونحن نعلم أن الرسل لا يخبرون بحالات العقول بل بحارات العقول ، فلا يخبرون بما يعلم العقل عن معرفته .

<sup>(</sup>١) ر ، ص ، ط : بمجازات . والمحارات هي ما حارث العقول في فهمه .

والكلام على هـذا على وجه التفصيل مذكور فى موضعـه ، فإن أدلة نفاة الصفات والقدر ونحو ذلك ، إذا تدبرها العاقل الفاضل وأعطاها حقها من النظر العقلى ، علم بالعقل فسادها وثبوت نقيضها ، كما قد بيّناه فى غير هذا الموضع.

### الوجــه الثــامن

الوجه الثاءن

1/44

أن يُقال: المسائل التي يقال: إنه [قد] تعارض فيها العقل والسمع / ليست من المسائل البينة المعروفة بصريح العقل ، كمسائل الحساب والهندسة والطبيعيات الظاهرة والإلهيات البينة ونحو ذلك ، بل لم ينقل أحد بإسناد صحيح عن نبينا صلى الله عليه وسلم شيئا من هذا الجلس ، ولا في القرآن شيء من هذا الجلس ، ولا يوجد ذلك إلا في حديث مكذوب موضوع يعلم أهل النقل أنه كذب ، أو في دلالة ضعيفة غلط المستدل بها على الشرع .

فالأول: مثل حديث عرق الخيل الذي كذّبه بعض الناس على أصحاب حمّاد ابن سلمة ، وقالوا: إنه كذّبه بعضُ أهل البدع ، واتهموا بوضعه مجمد بن شجاع (۲۲) الثلجي، وقالوا: إنه وضعه ورمى به بعض أهل الحديث، ليقال عنهم إنهم يروون مثل هذا ، وهو الذي يُقال في متنه: « إنه خلق خيلا فأجراها ، فعرقت ، فخلق مثل هذا ، وهو الذي يُقال في متنه: « إنه خلق خيلا فأجراها ، فعرقت ، فخلق

<sup>(</sup>١) م (فقط): المقل ٠

<sup>(</sup>٢) قد : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن شجاع الناجى البغدادى أبو عبد الله ، فقيه العراق فى وقنه من أصحاب أبى حنيفه ، وكان فيسه ميل إلى الاعتزال ، واحتج لفقسه أبى حنيفه بالحسديث وقواه به ، وله مؤلفسات منها ، لا النوادر » و « المضاربة » و « الرد على المشبة » ولرجال الحديث فيه مطاعن كما فقل الفتنى عن ابن عدى أنه كان يضع أحاديث فى التشبيه ينسبها إلى المحدثين ، انظر ترجمته فى : تذكرة الحفاظ ٢/١٨١؟ تهدذيب التهذيب ه / ٢٠٠ ؛ الجمدواهم المضية ٢ / ٣٠ ، ٣٩ ؟ ، ميزان الاعتدال ٣ / ٢٠ ؟ تاريخ بنسداد ، / ٥٠٠ ؛ الوافى بالوفيات ٣ / ٢٠ ، ١٤٧ ؟ الفهرست لابن النسديم ، تاريخ بنسداد ، / ٥٠٠ ؛ تذكرة الموضوعات، ص ٢٠١ ؛ لسان الميزان ٢/٢٠ ؟ الأعلام ٧/٨٠ .

نفسه من ذلك العرق » تعالى الله عن فرية المفترين و إلحاد الملحدين ؛ وكذلك حديث نزوله عشية عرفة إلى الموقف على جمل أورق ، ومصافحته للركبان ، ومعانقته للشاة ، وأمثال ذلك : هي أحاديث مكذوبة موضوعة باتفاق أهل العلم، فلا يجوز لاَحد أن يُدخل هذا وأمثاله في الأدلة الشرعية .

والثانى: مثل الحديث الذى فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: « يقول الله تعالى: عبدى مرضتُ فلم تعدنى، فيقول: رب كيف أعودك وأنت رب العالمين ؟ فيقول: أما علمت أن عبدى فلانا مرض، فلو عدته لوجدتنى عنده ، عبدى جُمْتُ فلم تطعمنى ، فيقول: رب كيف أطعمك ، وأنت رب العالمين ؟ قيقول: أما علمت أن عبدى فلانا جاع ، فلو أطعمته وأنت رب العالمين ؟ قيقول: أما علمت أن عبدى فلانا جاع ، فلو أطعمته لوجدت ذلك عندى » .

<sup>(</sup>۱) أورد السيوطى هذا الحديث ضمن الأحاديث الموضوعة فى اللآل المصنوعة ١ /٣ عن الحاكم عن أبى هريرة قال: قبل يارسول الله مم ربنا ؟ قال: من ماء مرور لامن أرض ولامن سماء، خلق خيلا فأجراها فعرقت ، فخلق نفسه من ذلك العرق ، ثم ذكر السيوطى قول الحاكم بأنه موضوع ، واتهم بوضعه محد بن شجاع النلجى ، قال الحاكم : ولا يضع مثل هذا مسلم ، زاد السيوطى : « ولا هاقل » ، ثم نقل كلام الذهبي عن ابن شجاع ، رذكر ابن عراق هذا الحديث فى تنزيه الشريعة ١٤٣/١ ، وذكره محد بن طاهر المخذى الفتنى فى تذكرة الموضوعات ، ص ٢٩١ ،

<sup>(</sup>۲) ورد هذا الحديث في صحيح مسلم بألفاظ مختلفة ٤ / ٩ ٩ ( كتاب البر والصلة ، باب فضل عيادة المريض) من حديث حاد بن سلة عن ثابت عن أبى رافع عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : إن الله عز وجل يقول يوم القيامة : يا ابن آدم مرضت فلم تعدنى، قاله : يادب كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ قال : أما علمت أن عبدى فلانا مرض فلم تعده؟ أما علمت أنك لوهدته لوجدتنى عنده ... ؟ » الخ و وفي مسند أحمد ٢ / ٤ ٠ ٤ (ط ، الحلبي) وفيه « حدثنا عبد الله حدثنا أبى حدثنا موسى بن داود قال حدثنا بن لهيمة عن عبيد الله بن أبى جعفر عن سعيد بن أبى سعيد عن أبيه هن أبى هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم ... الحديث » .

فإنه لا يجوز لعاقل أن يقول: إن دلالة هذا الحديث مخالفة لعقل ولا سمع ، الا من يظن أنه قد دل على جواز المرض والجـوع على الحالق سبحانه وتعـالى ، ومن قال هذا [ فقد كذب ] على الحديث . [ ومن قال إن هذا ظاهر الحديث] أو مدلوله أو مفهومه فقد كذب ، فإن الحديث قد فسره المتكلم به ، و بين مراده بيانًا زالت به كل شبهة ، وبين فيه أن العبد هو / الذي جاع وأكل ومرض وعاده العوّاد ، وأن اقد سبحانه لم يأكل ولم يُعَد .

A A / **\** 

بل غير هـ ذا الباب من الأحاديث ، كالأحاديث المـروية في فضائل الأعمال على وجه الحجازفة ، كما يُروى مرفوعا : « أنه مَنْ صـلَّى ركعتين في يوم عاشـوراء يقرأ فيهما بكذا وكذا كُتب له ثواب سبعين نبيا » ونحو ذلك ، هو عند أهل الحديث من الأحاديث الموضوعة ، فلا يُعلَّم حديث واحد يخالف العقل أو السمع الصحيح الا وهو عند أهل العلم ضعيف ، بل موضـوع ، بل لا يُعلَّم حديث صحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم في الأمر والنهى أجمع المسلمون على تركه ، إلا أن يكون له حديث صحيح يدل على أنه منسوخ ، ولا يُعلم عن النبي صلى الله عليه وسلم يكون له حديث صحيح يدل على أنه منسوخ ، ولا يُعلم عن النبي صلى الله عليه وسلم يكون له حديث صحيح يدل على أنه منسوخ ، ولا يُعلم عن النبي صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) م ، ق : لسمع ولا عقل .

<sup>(</sup>٢) فقد كذب : ساقطة من (م) ، (ق) .

 <sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) ، (ر) ، (ص) ، (ط) .

<sup>(</sup>٤) س ( فقط ) : يجوع ويأكل و يمرض و يعوده .

<sup>(</sup>ه) ذكر محمد بن طاهر الهندى فى تذكرة الموضوعات ص ٣ ٤ الحديث التالى « ( من صل ) يوم عاشوراء أر بمين ركعة بعد الظهر، فى كل وكعة آية الكرمى عشر مرات، والإخلاص إحدى عشرة مرة، والمموذ تين خمس مرات. وقال: إنه موضوع، وفى اللالى : « فضل أربع ركعات بالفاتحة والإخلاص خمسين مرة يوم عاشورا، » . وقال إنه موضوع، وأنظر: الفوائد المجموعة ، ص ٧ ٤ .

<sup>(</sup>٦) س، ر: أهل الحديث ٠

حديث صحيح أجمع المسلمون على نقيضه ، فضلا عن أن يكون نقيضه معسلومًا بالعقل الصريح البيِّن لعامة العقلاء ، فإن ما يُعلم بالعقل الصريح البيِّن أظهـر مما لا يُعلم إلا بالإجماع ونحوه من الأدلة السمعية .

فإذا لم يوجد في الأحاديث الصحيحة ما يُعلم نقيضه بالأدلة الخفية كالإجماع ونحوه، فأن لا يكون فيها ما يُعلم نقيضه بالعقل الصريح الظاهر أولى وأحرى، ولكن عامة موارد التعارض هي من الأمور الخفية المشتبهة التي يحار فيها كثير من العقلاء، كسائل أسماء الله وصفاته وأفعاله ، وما بعد الموت من الثواب والعقاب والجنة والنار والعرش والكرسي، وعامة ذلك من أنباء الغيب التي تَقْصُر عقول أكثر العقلاء عن تحقيق معرفتها بجيرد رأيهم ، ولهذا كان عامة الخائضين فيها بجيرد رأيهم إما متنازمين مختلفين ، وإما حَيَاري متهو كين ، وغالبهم يرى أن إمامه أحذق في ذلك منه .

ولهذا تجدهم عند التحقيق مقلدين لأنمتهم فيا يقولون [ [نه] من العقليات المعلومة بصريح العقل ، فتجد أتباع أرسطوطاليس يتبعونه فيا ذكره من المنطقيات والطبيعيات والإلهيات ، مع أن كثيراً منهم قد يرى بعقله نقيض ما قاله أرسطو، وتجده لحسن ظنه به يتوقف في مخالفته، أو ينسب النقص في الفهم إلى نفسه، مع أنه يعلم أهل العقل المتصفون بصريح العقل أن في المنطق من الخطأ البين ما لا ريب فيه ، كما ذكر في غير هذا الموضع .

11/1

<sup>(</sup>١) إنه : ساقطة من (م) ، (ق) ٠

<sup>(</sup>٢) ص، ط: نظير ﴿

وأما كلامه وكلام أتباعه: كالإسكندر الأفروديسي، و برقلس، وثامسطيوس، وأما كلامه وكلام أتباعه: كالإسكندر الأفروديسي، و برقلس، وثامسطيوس، والفارابي، وابن سينا، والسهروردي المقتول، وابن رشد الحفيد، وأمثالهم في الإلميات، في فيه من الحطأ الكثير والتقصير العظيم ظاهر جمهور عقلاء بني آدم، بل في كلامهم من التناقض مالا يكاد يستقصى.

اظر: تاریخ الفلسفة الیونانیة لیوسف کرم، ص ۳۲، ط ، القاهرة، ۱۹۵۸ ، وانظر ترجمته ومصنفاته فی : طبقات الأطباء ۱/۱۰۰ — ۱۰۷۶ ؛ الفهرست لاین الندیم ، ص ۲۰۲ — ۲۰۳ ؛ الملل والنحل ۲۰۲۲ — ۱۰۵۰ ، وقد نشر له الدکتور هبد الرحمن بدوی بعض مقالاته فی کتابه « أرسطوعند العرب » .

(۲) م ، ق : برقليس ، و برقلس Proclus هو آخر وأشهر بمثلى الأفلاطونية الجديدة ، ولد بالقسطنطينية سنة ٢١٤ م ، وتلق الفلسفة في الإسكندرية ثم في أثينا حيث صاد زعيم مدرستها الفلسفية ، وقد كان برقلس من الفائلين بقدم العالم ، توفى سنة ه ٨٤ م ، ترجم له ابن النديم في الفهرست (ص٣٠٢) وذكر مصنفاته ، وأورد الشهرستاني في الملل والنحل ٢/٥٢٠١ — ١٠٣٢ أدلته على قدم العالم ، وقد نشر الدكتوو عبد الرحن بدوى رسالة له في قدم العالم (مع رسائل أخرى) في كتابه « الأفلاطوئية المحدثة عند العرب » ، القاهرة ، ٥٠١٠ .

(٣) م ، ق : وتامسيطوس ؛ و ، ص ، ط : وناه سطيوس ؛ ص : وتامسطيوس ، ونامسطيوس . Themistius من شراح أرسسطو مع أنه كان أفلاطونيا محسدنا . ولد سسنة ٣١٧م . وعاش في القسطنطينية وأيد الإمبراطور جوليان في العمل على بعث الوثنية وتوفى سنة ٣٨٨م .

انظر: يوسف كرم، المرجع السابق ص ٣٠٣ و انظر ترجته والكلام عن آرائه ومصنفاته في : الفهرست لابن النديم ، ص ٣٠٣ ؟ ابن القفطى ، ص ١٠٣٠ ؟ الملل والنحل ١٠٣٧/٢ -- ١٠٣٦ وقد نشر له الدكتور عبد الرحن بدوى مقالة وشطرا من شرحه لمقالة ( اللام) في كتابه « أرسطو عند العرب » .

<sup>(</sup>۱) م ، ق ، ر ، ص ، ط ؛ الأفريديومي ؛ س : الأفريدومي ، والصواب ما أثبته ، والإسكندو الأفروديسي Alexander of Aphrodisias من أعظم شراح أرسطو ، ولد في أفروديسيا من أعمال آسيا الصغرى ، وتولى تدريس الفلسفة الأرسطية في أثينا ما بين سنتي ١٩٨ ، ٢١١ م .

<sup>(</sup>٤) سيقت ترجنه ٤ ص ١٠ ت ١٠

<sup>(</sup>٥) سبقت ترجمته 6 ص ١١ ت ١ ٠

وكذلك أتباع رؤوس المقالات التي ذهب إليها من ذهب من أهل القبلة ، و إن كان فيها مافيها من البدع المخالفة للكتاب والسنة و إجماع سلف الأمة ، (۱) ففيها أيضا من خالفة العقل الصريح مالا يعلمه إلا الله ، كأتباع أبي الهذيل العلاف، (۲) (۲) (۱) وأبي إسحاق النظام ، وأبي القاسم الكعبي ، وأبي على وأبي هاشم ، وأبي الحسين البصري ، وأمنالهم .

وكذلك أتباع من هو أقرب إلى السنة من هؤلاء ، كاتباع حسين النجار ،

- (٣) سبقت ترجمته ، ص ١ ٨ ت ٤ .
- (٤) سيقت ترجمتهما ، ص ٨١ ت ٢ ، ٣ ٠
  - (٥) سبقت ترجمته ، ص ١٩٤ ت ١٠
- (۲) هو الحسين بن محمسد بن عبد الله النجار، لم أقف على تاريخ مولده ووفاته، و يذكر ابن النديم في الفهرست (ص ۱۷۹) أنه مات بسبب العلة التي أصابته عندما أفحمه النظام في جدال جرى بينهما، فيكون بذلك معاصرا للنظام الذي توفي حوالي سسنة ۲۳۱ على الأرجح . و ينقل الشهرستاني عن الكعبي قوله : إن النجاركان يقول إن الباري تعالى بكل مكان وجودا لاعلى معنى العلم والقدرة .

وانظرعنه وعن النجارية : مقالات الإسلاميين ١/٥٣٥ -- ١٣٦، ١٣٧، ٢٨٣ -- ٢٨٠؟ ٢٨٠ -- ٢٨٠؟ ٢/٥١٤ -- ٢٨٠؟ أللل والنحل ١٣٨/١ -- ١٤١؟ الفرق بين الفرق، ص ١٢٦ -- ١٢٧؟ أصول الدين لابن طاهر، ص ٤٣٣؛ اللباب لابن الأثير ٣/٥١٢؟ التبصير في الدين ، ص ٢٦ -- ٢٧٦؟ الفهرست لابن النديم ، ص ١٧٩، الأعلام ٢٧٦/٢ .

<sup>(</sup>۱) أبو الهذيل محمد بن الهذيل بن عبد الله بن مكحول العبدى المشهور بالعلاف ، من أعمة المعتزلة ، ولد بالبصرة سنة ١٣٥ ه . وكف بصره في آخر عمره ، وتوفى سنة ٢٢٦ أو ٢٢٧ أو ٢٣٥ . انظر عنه : لسان الميزان • /٣١٤ — ٤١٤ ؛ وفيات الأعيان ٣/٣ — ٣٩٨ ؛ تاريخ بغداد ٣٩٨ — ٣٩٠ ؛ نكت الهميان ، ص ٢٧٧ ؛ أمالى المرتضى ١/٤١١ ؛ دائرة المعارف الإسلامية ، مقال كاراده فو ؛ الأعلام ٧/٥ و ٣٠ .

<sup>(</sup>۲) إبراهيم بنسيار بن هانى ، ويعرف بالنظام ، توفى سنة ۲۳۱ وقيل سنة ۲۲۱ه . يعد أعظم شيوخ المعتزلة و إليه تنسب فرقة النظامية ، وانظر ترجمته والكلام على مذهبه فى كتاب ﴿ إبراهيم بن سيار النظام ﴾ للدكتور محمد عبد الحادى أبى ريدة ، القاهرة ، ١٩٤٥ ١٩٤ . وانظر أيضا : المال والنحل ٢/٧٧ - ٧٨ ؛ الفرق بين الفرق ص ٧٩ - ١٩ ؛ تاريخ بغداد ٢/٧٧ ؟ أمالى المرتضى والنحل ٢/٧١ ؛ خطط المقريزي ٢٠٤١، اللب في تهذيب الأنساب ٢/٠٣٠ ؛ الأعلام ٢/١٣٠ .

وضرار بن عمرون مشل أبي عيسي محمد بن عيسي برغوث الذي ناظر أحمد ابن حنبل ، ومثل حفص الفرد الذي [كان] يناظر الشافعي وكذلك أتباع متكلى أهل الإثبات كأتباع أبي محمد عبد الله بن سعيد بن كُلّاب، وأبي عبد الله محمد بن عبد الله بن كرّام، وأبي الحسن على بن إسماعيل الأشعرى وغيرهم و

(۱) م ۶ ق : ضرار بن عمرومثل ۰۰ ؟ ر ۶ ص ۶ ط : ضرار بن عمرو ومثل ۰۰ و وهو ضرار بن عمرو القاضى ؟ قال عنه ابن حجر (لسان الميزان ۲۰۳/۳) : « ممتزلى جلد له مقالات خبيثة » والضرارية يشبهون النجارية في الكثير من أقوالهم فهم ينفون الصفات و يقولون بخلق الله لأفعال العباد و يبطلون القول بالنولد ، ولكنهم يتكرون القول بوجوب المعرفة بالعقل قبل ورود السمع .

وانظر عنه ومن فرقته : الملل والنحل ٢/١١ ١ - ١٤٤٤ الفرق بين الفرق ، ص ٢٦ - ١٣٠٠ ؟ أصول الدين ، ص٣٦ - ١٣٠٠ ؟ مقالات الإسلاميين ١/١ ٢٨ أصول الدين ، ص٣٦ - ١٣٠٠ ؟ مقالات الإسلاميين ١/١ ٢٨ - ٢٨٠٠ . حرم ٢٠٠٠ التنبيه والرد للطبي ، ص ٣٤ .

(٢) م ، ق : ابن غوث ، وهو خطأ . وهو أبو هيسى محمد بن عيسى برغوث ، عاصر أحمد بن حنبل ، لم أجد فيا بين يدى من المراجع شيئا هن تاريخ مولده ووفاته ، ولكن ذكرت كتب الفرق الكثير من آرائه ومذهبه ، فالأشسمرى يذكر آراءه في المقالات ٢٨٤ — ٢٨٥ ومنها : أنه كان يزم أن الأشياء المتولدة فعل الله بايجاب الطبع ، وأنه كان يقول في التوحيد بقول المعزلة إلا في باب الإرادة والجود ، وأنه كان يقول : إن الله لم يزل متكاما بمنى أنه لم يزل عاجزا عن الكلام ولكن كلام الله محدث مخلوق .

انظرهته وعن مذهبه : الملل والنحل ١/١٤١؟ الفرق بين الفرق ٤ ص ١٢٦ — ١٢٧ ؛ التبصير فى الدين، ص ٢٦؛ الفصـــل فى الملل والنحل ٣/٢٢؛ الإنتصار للخياط ، ص ٩٨ ؛ دائرة المعارف الإسلامية مادة (البرغوثية)؛ المنية والأمل لابن المرتضى ص ٤٦ ؛

Watt (W.M.), Free will, pp. 110-111, 128-129, London, 1949.

(٣) م (فقط): حفص القرد . وهو خطأ . كان منابعا لضرار بن عمسرو في أكثر آرائه ومندهما أن الله عالم قادر على معنى أنه ليس مجاهل ولا عاجز ، وجوزا حصول الفعل بين فاعلين ، وأن الله يقلب الأعراض أجساما .

انظر عنه وعن آرامه : مقالات الإسلاميين ١ / ٢٨١ — ٢٨٦؟ الملل والنحل ١ / ٢٤ سـ ١ ١٤؟ الفهرست الفرق ، ص ٢٣٩ — ٣٤٠ ؟ الفهرست لابن الغدم ص ١١٠٠ ؛ لسان الميزان ٢/ ٣٣٠ — ٣٣١ .

- (٤) م ، ق ؛ الذي فاظر .
- (ه) ابن کلاب سبقت ترجمته ، ص ۱۳ ت ۲ .
- (٦) س ( فقط ): وأبي محمد عبد الله بن كرام ، وابن كرام سبقت ترجمته ، ص ١٣ ت ، و

بل هذا موجود فى أتباع أنمة الفقهاء وأئمة شيوخ العبادة ، كأصحاب أبى حنيفة والشافىي ومالك وأحمد وغيرهم ، تجد أحدهم دايما يجد في كلامهم ما يراه هو باطلا ، وهو يتوقف في رد ذلك ، لا عتقاده أرب إمامه أكل منه عقلا وعلما [ ودينا ، هــذا مع علم كل من هؤلاء أن متبوعه ليس بمعصوم ، وأن الحطأ جائز عليه الم ولا تجــد أحدا من هؤلاء يقول : إذا تعارض قولى وقــول متبوعى قدّمت قولى مطلقا ، لكنه إذا تبين له أحيانا الحق في نقيض قول متبوعه ، أو أرب نقيضه أرجح منه قدّمه ، لاعتقاده أن الحطأ جائز عليه .

فكيف يجوز أن يُقال : إن في كتاب الله وسنة رسوله الصحيحة الثابتة عنه ما يعلم زيد وعمرو بعقله أنه باطل؟ وأن يكون كل من اشتبه عليه شيء مما أخبر به النبي صلَّى الله عليه وسلم قدَّم رأيه على نص الرسول صلَّى الله عليه وسلم في أنباء الغيب التي ضلَّ فيها عامة من دخل فيها بجرد رأيه ، بدون الاستهداء بهدى الله ، والاستضاءة بنور الله الذي أرسل به رسله وأنزل به كتبه ، مع علم كل أحد بقصوره م وتقصيره في هذا الباب، وبما وقع فيه من أصحابه وغير أصحابه من الاضطراب ؟ وتقصيره في هذا الباب، وبما وقع فيه من أصحابه وغير أصحابه من الاضطراب ؟

بل نقول قولا عامًا كليًا: إن النصوص الثابتة عن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يمارضها قط صريح معقول ، فضلا عن أن يكون مقدًما عليها، و إنما الذي

ولا يعارضها إلا ما فيــه اشــتباه واضــطراب ، وما عُلم أنه حق ، لا يعارضــه

ما فيه اضطراب واشتباه لم يُعلم أنه حق .

1./1

<sup>(</sup>١ - ١) : ساقط من (م) ، (ق) ·

<sup>(</sup>٢) م ، ق : وأن .

<sup>(</sup>٣) بين : ساقطة من (ق )فقط ٠

يعارضها شُـبَه وخيالات ، مبناها على معـان متشابهة وألفاظ مجـلة ، فتى وقع الاستفسار والبيان ظهر أن ما عارضها شبه سوفسطائية، لا براهين عقلية.

ومماً يوضح هذا :

الوجه الناسع

## الوجه التاسع

وهو أن يُقَلِّل: القول بتقديم الإنسان لمعقوله على النصوص النبوية قول (٢) لا ينضبط، وذلك لأن أهل الكلام والفلسفة الخائضين المتنازعين فيا يسمُّونه عقليات ، كُلُّ منهم يقول: إنه يعلم بضرورة العقل [أو بنظره ما يدَّعى الآخر أن المعلوم بضرورة العقل أو بنظره نقيضه .

وهذا من حيث الجملة معلوم ؛ فالمعتزلة ومن اتبعهم من الشيعة يقولون : إن أصلهم المتضمن نفى الصفات والتكذيب بالقدر – الذى يسمونه التوحيد والعدل – معلوم بالأدلة العقلية القطعية، ومخالفوهم من أهل الإثبات يقولون : إن نقيض ذلك معلوم بالأدلة القطعية العقلية .

بل الطائفتان ومن ضاهاهما يقولون : إن [ علم ] الكلام المحض هو ما أمكن علمه بالعقل المجرد بدون السمع ، كمسألة الرؤية والكلام وخلق الأفعال ، وهذا هو الذي يجعلونه قطعيا ، ويؤتمون المخالف فيه .

وكلٌ من طائفتى النفى والإثبات فيهم مر. الذكاء والعقــل والمعرفة ماهم متميزون به على كثير من الناس ؛ وهذا يقول : إن العقل الصريح دل على النفى ، والآخر يقول : العقل الصريح دل على الإثبات .

<sup>(</sup>١) س : أن نقول .

<sup>(</sup>٢) س ، ر، ص ، ط : أن ،

<sup>(</sup>٣-٣) : سانط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>١) علم: زيادة في (س) فقط ٠

وهم متنازعون فى المسائل التى دلت عليها النصوص ، كسائل الصفات والقدر ، وأما المسائل المولدة كسألة الجوهر الفرد وتماثل الأجسام و بقاء الأعراض وغير ذلك ففيها من النزاع بينهم ما يطول استقصاؤه ، وكل منهم يدعى فيها القطع العقلى .

ثم كل من كان عن السنة أبعد كان التنازع / والاختلاف بينهم في معقولاتهم أعظم ، فالمعترلة أكثر اختلافا من متكلمة أهل الإثبات ، وبين البصريين والبغداديين منهم من النزاع ما يطول ذكره ، والبصريون أقرب إلى السنة والإثبات من البغداديين ، ولهذا كان البصريون يثبتون كون البارئ سميعا بصيرا مع كونه حيًا عليا قديرا ، ويثبتون له الإرادة ، ولا يوجبون الأصلح في الدنيا ، ويثبتون خبر الواحد والقياس ، ولا يؤتم ون المجتهدين ، وغير ذلك ، ثم بين المشايحية والحسينية – أتباع أبى الحسين البصرى – من التنازع ماهو معروف ، وأما الشيعة فأعظم تفرقا واختلافا من المعتزلة ، لكونهم أبعد عن السنة منهم ، حتى قيل : إنهم يبلغون اثنتين وسبعين فرقة ،

وأما الفلاسفة فلا يجمعهم جامع ، بل هم أعظم اختلافا من جميع طوائف المسلمين واليهود والنصارى ، والفلسفة التي ذهب إليها الفارابي وابن سينا إنماهي فلسفة المشائين أتباع أرسطو صاحب التعاليم ، وبينه وبين سلفه من النزاع والاختلاف ما يطول وصفه ، ثم بين أتباعه من الحلاف ما يطول وصفه ، وأما سائر طوائف الفلاسفة ، فلو حُكى اختلافهم في علم الهيئة وحده لكان أعظم من اختلاف كل طائفة من طوائف أهل القبلة ، والهيئة علم رياضي حسابي هدو

11/1

<sup>(</sup>۱) لم أجد فرقة من الفرق تدعى المشايخية ، و يبدو أن ابن تيمية يشير إلى مشايخ المعتزلة البغداديين الذين خالفهم أبو الحسين البصرى ، وانظر : اعتقادات فرق المسلمين والمشركين للرازى ، ص • ۽ ؟ الللل والنحل ١٠٧٨/١ ، وانظر أيضا : المعتمد في أصول الفقه لأبى الحسين البصرى (ط ، دمشق ، الملل والنحل ١٩٦٤/١٣٨٤ ) الفهرست : مادة شيوخكم (المعتزلة ) ، شيوخنا البغداديون ،

<sup>(</sup>٢) س، ر، س، ط: ثنتين .

من أصح علومهم ، فإذا كان هــذا اختلافهم فيه فكيف باختلافهم في الطبيعيات أو المنطق ؟ فكيف بالإلهيات ؟ .

واعتبرهذا بما ذكره أرباب المقالات عنهم في العلوم الرياضية والطبيعية ، إنقله الأشعري [عنهم] في كتابه في «مقالات غير الإسلاميين»، وما ذكره القاضي أبو بكر عنهم في كتابه في « الدقائق » ، فإن في ذلك من الحلاف عنهم أضعاف أضعاف ما ذكره الشهر ستاني وأمشاله ممن يحكي مقالاتهم ، فكلامهم في العلم الرياضي – الذي هو أصح علومهم العقلية – قد اختلفوا فيه اختلافا لا يكاد يحصى، ونفس الكتاب الذي اتفق عليه جمهورهم – وهو كتاب «المجسطى» للا يكاد يحصى، وفيه قضايا كثيرة لا يقوم عليها دليل صحيح ، وفيه قضايا ينازعه غيره فيها ، وفيه قضايا مبنية على أرصاد منقولة عن غيره تقبل الغلط والكذب ،

11/1

وكذلك كلامهم في الطبيعيات في الجسم ، وهمل هو مركب من المادة والصورة، أو الأجزاء التي لاتنقسم ، أو ليس بمركب لا من هذا ولا من هذا ؟

وكثير من حدَّاق النظَّار حار فى هذه المسائل ، حتى أذ كياء الطوائف كأبى الحسين البصرى ، وأبى المعالى الجوينى ، وأبى مبد الله [ بن ] الخطيب حاروا فى مسألة الجوهر الفرد ، فتوقفوا فيها تارة ، وإن كانوا قد يجزمون بها أخرى ، فإن الواحد من هؤلاء تارة يجزم بالقولين المتناقضين فى كتابين أو كتاب

<sup>(</sup>١) عنهم : ساقطة من (م) ، (ق) .

۲) الباقلانی سبقت ترجمته ص ۲ ت ۳ .

<sup>(</sup>٣) الشهرستاني سبقت ترجمته ص١٩٥ . ١

<sup>(</sup>٤) بطليموس القلوذي العسالم المشهور صاحب كتاب المجسطى في الفلك إمام في الرياضة • كان في أيام اندرياسيوس وفي أيام انطميوس من ملوك الروم و بعسد أيرقس بما ثنين وثما نين سنة • فأما كتاب المجسطى فهو ثلاث عشرة مقالة • وأول من عنى بتفسيره و إخراجه إلى العربية يحيي بن خالد بن برمك • المجسطى فهو ثلاث عشرة مقالة • وأولى من عنى بتفسيره و إخراجه إلى العربية يحيي بن خالد بن برمك • المجسطى فهو ثلاث عشرة مقالة • وأولى من ه ٩ - ٩٨ ؛ طبقات الأطباء ص ٣٥ - ٣٨ ؛ الفهرست

انظرعنه : ناريخ الحكماء على 10 - ١٠٠٨ . حجات المناه ١٠٢٧ . لابن النديم، ص ٢٦٧ — ٢٦٨ ؛ خطط المقريزى ١/١٥٤ . وانظر منهاج السنة ١/٢٧/١ .

<sup>(</sup>ه) م ، ق : وأبي عبد الله الحطيب ·

واحد ، وتارة يحار فيها ، مع دعواهم أن القول الذى يقولونه قطمى برهانى عقلى لا يحتمل النقيض .

وهـذا كثير في مسائل الهيئة ونحـوها من الرياضيات ، وفي أحكام الجسم وغيره من الطبيعيات ، فما الظن بالعلم الإلمى ؟ وأساطين الفلسفة يزعمون أنهم لايصلون فيه إلا ولي والأحرى والأخلق .

وأكثر الفضلاء العارفين بالكلام والفلسفة، بل و بالتصوف، الذين لم يحققوا ما جاء به الرسول تجدهم فيه حيارى، كما أنشد الشهرستاني في أول كتابه لما قال: وقد أشار إلَّى مَنْ إشارته عُنْم ، وطاعته حتم ، أنّ أجمع له من مشكلات الأصول، ما أشكل على ذوى العقول، ولعله استسمن ذا وَرّم، ونفخ في غيرضَرَم، لعمرى:

لقد طفت فى تلك المعاهد كلها وسيرتُ طرفى بين تلك المعالم (٢) فلم أر إلا واضعا كفَّ حائرٍ على ذَقَنِ ، أو قارعا سِنَّ نادم » وأنشد أبو عبد الله الرازى فى غير موضع من كتبه مشل كتاب « أقسام

(٣) الذات » لما ذكر أن هذا العلم أشرف العلوم ، وأنه ثلاث مقامات : العلم بالذات » والصفات ، والأفعال ، وعلى كل مقام عقدة ، فعلم الذات عليه عقدة :

<sup>(</sup>۱ — ۱): فى نهاية الأقدام للشهرستانى (ص ٣ ) بدلا من " له من مشكلات الاصول ... الخ " هبارة "له مشكلات الأصول .. وأصله ما انعقد من غوامضها على أر باب العقول لحسن ظته بى أنى وقفت على نها يات النظر . وفزت بنا يات مطارح الفكر ، ولعله استسمن ذا ورم، ونفخ فى غير ضرم لعمرى : و بعد ذلك أورد البيتين وأولهما : لقد طفت » .

 <sup>(</sup>۲) في جميع النسخ: لعمرى لقد طفت ... البيتان ، والصحيح ما أثبتناه كما في نهاية الاقدام ،
 ص ٣ . في هامش ( ص ، ط ) كتب ما يلى : " قوله : لقد طفت . . البيتان رد عليه الفقير عمل الأمير عنى الله عنهما فقال :

لملك أهملت الطواف بممهد . الرسول ومن لاقاء من كل عالم فا حار من يهسدى بهدى مجد ، ولست تراه قارعا سن نادم -

كذا بخط الأمير رحمه الله تعالى على الأصل » . والبيتان والرد عليهما من بحر العلويل . (٣) م (فقط) : أفسام الذات .

هل الوجود هو الماهية أو زائد على الماهية ؟ وعلم الصفات عليه عقدة :

هل الصفات زائدة على الذات أم لا ؟ وعلم الأفعال عليه عقدة : هل الفعل مقارن

١٣/١ للذات أو متأخر عنها؟ / ثم قال « ومن الذي وصل إلى هذا الباب، أو ذاق من هذا

الشراب ؟ ثم أنشد :

نهایة إقدام العقول عقال و اکثر سَعْی العالمین ضلال و ارواحنا فی وَحْشة من جسومنا وحاصل دنیانا أذی و و بال (۱) و مناطول عمرنا سوی أن جمعنا فیسه قبل وقالوا

لقد تأملت الطرق الكلامية ، والمناهج الفلسفية ، فما رأيتها تشفى طيسلا ، ولا تروى غليلا ، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن ، اقرأ في الإثبات : ( الرَّحْمَنُ عَلَى الْمَرْشِ اسْتَوَىٰ ) [سورة طه: ٥] ، ( إلَيْهِ يَضْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالعَمَلُ الصَّالِحُ مَلَى الْمَدْشِ اسْتَوَىٰ ) [سورة طه: ٥] ، ( إلَيْهِ يَضْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالعَمَلُ الصَّالِحُ مَنْ أَنْهُ أَلَهُ اللَّهِ الْمَاسِكَ اللَّهُ عَلَى السَّورى : ١١] مَنْ فَعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالعَمَلُ الصَّالِحُ مَنْ عَلَى اللّهِ عَلَما ) [ الشورى : ١١] واقرأ في النفي : ( لَيْسَ كَشَلِهِ شَيْءً ) [ الشورى : ١١] ( ولا يُعيطُونَ بِهِ عِنْمًا ) [ طه : ١١٠] ( مَلْ تَعَلَمُ لَهُ سَمِيًا ) [مريم: ٦٥] ، ومن جرب مثل تجربتي ، عرف مثل معرفتي .

<sup>(</sup>١) م، ق، ر، ص، ط: قال وقالوا ٠

<sup>(</sup>٢) م ق : أنسرا ٠ (٣) م ، ق : وأنسرا ٠

<sup>(</sup>٤) لم أجد هـ ذا النص فيا بين يدى من كتب الرازى ســوا - المطبوع منها والمخطوط و يذكر ابن تيمية أن الرازى كان يتمثل مهذا النص فى كتابه ﴿ أفسام اللذات ﴾ . وهــ ذا الكتاب مخطوط بالهند ولم يذكره بروكلمان ضمن مؤلفات الرازى . وكثير ما يذكر ابن تيمية هــ ذا النص فى كتبه ، انظــر مثلا مجوع فتاوى ابن تيمية (ط - الرياض) ٤/١٧ ؛ الفرقان بين الحق والباطل ؛ ص ٩٧ من مجموعة الرسائل الكبرى ط . صبيح ؛ معارج الوصول ، ص ١٨٥ من المجموعة السابقة .

وكان ابن أبى الحديد [ البغدادى ] من فضلاء الشيعة المعتزلة المتفاسفة ، وله أشعار في هذا الباب، كقوله :

فيك يا أغلوطة الفكر سافرت فيك العقدول ، في فلحى الله الأولى زعمدوا كذبوا، إن الذي ذكروا

حار أمسرى وانقضى عمرى ربحت إلا أذى السفر أنك المعسروف بالنظسر خارج عرب قوة البشر

هذا مع إنشاده :

(۲) للذين بها: قد كنت ممن يحبه وما بغيستى إلا رضاه وقُـرُ بُه سيكرم مَشواه ويعذب شربه ؟ وتمويهه في الدين إذ جَلَّ خطبه إذا كان من يهوى عليه يَصُـه وحقك لو أدخلتنى النار قلت وأننيت عمرى فى علوم كثيرة أما قلـتُم : من كان فينا مجاهدا أما رد شك ابن الخطيب وزيغه وآية حب العبّب أن بعذب الأسى

<sup>(</sup>۱) البغدادى : زيادة فى (س) ، (ط) ، وهو أبو حامد عبد الحميد بن هبة الله بن محمد بن محمد ابن الحسين (المدائن ) المعروف بابن أبى الحديد ، له اطلاع واسع فى الأدب وشعره جيد ، من أحيان المعرّلة ، وله شرح نهج البلاغة والسبع العلويات ، وله فى المدائن سنة ٨٦ ه و توفى ببغداد سنة ٥٥٠ . انظر ترجمته فى : فوات الوافيات ٢٤٨/١ ؛ البداية والنهاية ٣١/٩٩ ؟ آداب اللغة ٣/٣٤ ؟ محجم المؤلفين ٥٦/٥ ؟ الأعلام ٢٠٠٤ ؟ . Brock. S. III. 507. ؟ . الأعلام ٢٠٠٤ .

<sup>(</sup>٢) ر، ط، ص: اللي أراه بها ؛ س: الذي بها ه

<sup>(</sup>٣) س : من أحبه .

<sup>(</sup>٤) وزيغه ساقطة من (س) ٠

<sup>(</sup>ه) هـذه الأبيات ذكر بعضها ابن شاكر الكتبى فى ترجمته لابن أبى الحديد فى فوات الوافيات ، ١٩/١ هـ مع اختلاف فى بعض الألفاظ وترتيب الأبيات ،

[ وابن رشد الحفيد يقول في كتابه الذي صنّفه ردا على أبي حامد في كتابه المسمّى « تهافت الفلاسفة » فسمّاه « تهافت التهافت » ، ومن الذي قاله في الإلهيات ما يعتد به ، وأبو الحسن الآمدى في عامة كتبه هو واقف في المسائل الكبار يزيف حجيج الطوائف و يبقى حائرا واقفا ، والحونجي المصنّف في أسرار المنطق الذي سمى كتابه «كشف الأسرار» يقول لما حضره الموت: أموت ولم أعرف شيئا إلا أن المكن يفتقر إلى المتنع ، ثم قال: الافتقار وصف سلبي ، أموت ولم أعرف شيئا حكاه عنه التلمساني وذكر أنه سمعه منه وقت الموت ) .

ولهذا تجد أبا حامد ــ مع فرط ذكائه وتألمه ، ومعرفته بالكلام والفلسفة ، وسلوكه طريق الزهد والرياضة والتصوف ــ ينتهى فى هذه المسائل إلى الوقف ، وسلوكه طريق آخر أمره على طريقة أهل الكشف ، و إن كان بعد ذلك رجع إلى طريقة أهل الحشف ، ومات وهو يشتغل فى صحيح البخارى .

11/3

<sup>(</sup>۱) مابين المعقوفتين في (س) فقط ، وفي (ص) ، (ر) ترك الناسخ مكان هـذا الكلام بياضا عقدار أربعة أسطر، وفي (ط) ترك مكان سطر واحد وكتب بالهامس عبارة ﴿ كذا بالأصل » . وذكر حاجى خليفة في كشف الظنون ١٤٨٦/٢ (ط . استانبول) : كشف الأسرار عن غوامض الأفكار في المنطق المقاضى أفضل الدين محمد بن ناماور ( ابن حبد الملك ) الخونجي الشافعي المتوفى ٦٤٩ في والعبارة التي أوردها ابن تيب عن الخونجي جاءت أيضا في كتاب ﴿ الرد على المنطقين » لابن تيمية ، صلا ما ١١٤ وفي ﴿ جهد القريحة » التي ألحقها السيوطي بكتابه ﴿ صون المنطق » ص ٢٢٨ ٠

والخوتجي هو محمد بن ناماور ( بن عبد الملك ) أبو عبدالله الخوتجي ، فارسي الأصل ، انتقل إلى مصر وتولى القضاء بها . اظر ترجته في : عيون الأنباء ٢ / ١٢٠ ، وفيا أنه توفى في ه رمضات سنة ٢٤٦ه ، ؛ مفتاح السمادة ٢٣٦/ وفيا أنه ( محمد بن باما درين ) ؛ شذوات الذهب • ٢٣٦ ؟ ذيل الوضنين ، ص ١٨٧ ؛ الأعلام ٢٤٤/٧ .

<sup>(</sup>٢) ط: طريقة الكشف . ولقد رجع الغزالى فى آخر عمره إلى طريقة أهل الكشف ، بعد أن فقد ثقته بطرق الفلاسفة والمتكلمين وأهل التعليم الباطنية ، ووأى أن هذه الطريقة هى الوسيلة الموصلة إلى المطلوب كما أخبر بذلك فى كتابه « المنقذ من الضلال » . وانظر خاصة : ص ١٢٢ وما بعدها من « المنقذ » بمحقيق الدكتور حبد الحليم محود (الطبعة الحامسة سنة ١٣٨٥ هـ) .

والحذاق يعلمون أن تلك الطريقة التي يحيل عليها لا توصل إلى المطلوب ، ولهذا لما بني على قول النفاة من سلك هذه الطريق ، كابن عربي وابن سبعين (٢) (٤) وابن الفارض وصاحب « خلع النعلين » والتلمساني وأمثالهم — وصلوا إلى ما يُعلم فساده بالعقل والدين، مع دعواهم أنهم أثمة المحققين .

ولهذا تجد أبا حامد في مناظرته للفلاسفة إنما يبطل طرقهم ولا يثبت طريقة معينة ، بل هدو كما قال : « نناظرهم — يعنى مع كلام الأشعرى — تارة بكلام المعتزلة ، وتارة بكلام الكرامية ، وتارة بطريق الواقفة » ، وهذه الطريق هي الغالب عليه في منتهى كلامه .

<sup>(</sup>١) م (فقط): عن ٠

<sup>(</sup>٢) أبو حفص عمر بن على بن مرشد بن على ، شرف الدين بن الفارض الحموى الأصل ، المصرى المولد والدار والوفاة ، يلقب بسلطان العاشقين ، ولد سنة ٢٧٥ هـ ، وتوفى سنة ٢٣٢ .

انظر ترجمته فى : وفيات الأميان ٣ / ١٢٦ — ١٢٧ ؛ ميزان الاعتدال ٢ / ٢٦٦ ؛ شذرات الذهب ه/ ١٤٩ — ١٥٩ ؛ لسان الميزان ٢١٧ — ٣١٩ ؛ الأملام ه/ ٢١٧ — ٢١٧ .

وانظر للا متاذ الدكتور محمد مصطفى حلمي كتاب ( ابن الفارص والحب الإلهى ) ط . القاهرة ، ١٣٦٤ / ١٩٩٥ ؟ ١٩٦٠ .

<sup>(</sup>٣) هو أبو القاسم أحمد بن الحسين بن قَسى "، رومى الأصل، من بادية شلب، استعرب وتأدب وقال الشعر، ثم عكف على الوعظ وكثر مريدوه فادعى أنه المهدى وتسمى بالإمام، ثار على دولة الملشمين واشترك فى الأحداث السياسية إلى أن قتل سنة ٤٦ه ه ، انظر ترجمته فى : الحلة السيراء، ص ١٩٩ ــ واشترك فى الأعلام ١ / ١١٣ ــ ١١٤ . وكتابه « خلع النعلين » طبع أخيرا ببير وت .

<sup>(</sup>٤) هو عفيف الدين سليان بن عبد اقد بن على الكوفى التلمسانى ، انظر ترجمت فى : فوات الوفيات ١ / ٣٦٣ — ٣٦٦ ، وفيه : «كان كوفى الأصل ، وكان يدعى العرفان ، قال قطب الدين اليونينى : وأيت جماعة ينسبونه إلى وقة الدين ، والميل إلى مذهب النصيرية » ؛ البداية والنهاية ٣٢٦/١٣ ؛ المواب النجوم الزاهرة ٢٩/٨ — ٣٦ ؛ الأعلام ١٩٣/٣ ( وذكر من مؤلفاته شرح مواقف النفرى والصواب النفسرى ) .

<sup>(</sup>ه) ذكر النـزالى هذا النص فى معرض تقده الفلاسفة فقـال : ﴿ فَالْزَمُهُمُ تَارَةُ مَذْهِبُ الْمُعْرَلَةُ وأخرى مذهب الكرامية وطورا مذهب الواقفية ، ولا أنتهض ذاباً عن مذهب محصوص » . افغار : تهافت الفلاسفة الغزالى ص ٢٨ - ٣٠ بتحقيق سليان دنيا ، الطبعة الثانية ، ١٩٥٥ .

<sup>(</sup>٦) س: الغالبة .

وأما الطريقة النبوية السنية السلفية المحمدية الشرعية فإنما يناظرهم بها من كان خبيرا بها وبأقوالهم التي تناقضها ، فيعلم حينئذ فساد أقوالهم بالمعقول الصريح المطابق للنقول الصحيح .

وهكذا كل من أمعن فى معرفة هـذه الكلاميات والفلسفيات التى تُعارض بها النصوص من غير معرفة تامة بالنصوص ولوازمها وكال المعرفة بما فيها و بالأقوال التى تنافيها ، فإنه لا يصل إلى يقين يطمئن إليه ، و إنما تفيده الشك والحسيرة .

بل هؤلاء الفضلاء الحذّاق الذين يدّعون أن النصوص عارضها من معقولاتهم ما يجب تقديمه تجدهم حيارى فى أصول مسائل الإلميات، حتى مسألة وجود الرب تعلى وحقيقته حاروا فيها حيرة أوجبت أن يتناقض هذا ، كتناقض الرازى ، وأن يتوقف هذا ، كتوقف الآمدى ، ويذكرون عدة أقوال يزعمون أن الحق ينحصر فيها ، وهى كلها باطلة ،

وقد حُكى عن طائفة من رُمُوس أهل الكلام أنهم كانوا يقــولون بتكافؤ الأدلة ، وأن الأدلة قد تكافأت من الجانبين ، حتى لا يُعرف الحق من الباطل ، ومعلوم أن هذا إنما قالوه فيما سلكوه هم من الأدلة .

<sup>(</sup>۱) كثيرا ما كان ينهى الآمدى فى المسائل الكبار إلىالنوقف وعدمالقطع برأى ، يتضح ذلك من موقفه فى مسألة النفس حيث قال بعد أن ذكر آراء الفلاسفة : « ... لاسبيل إلى القطع فى شىء مما قبل من المذاهب فى حقيقة النفس الإنسانية المدركة العاقلة ، و إن كان الحسق غير خارج عها ، فعليسك بالاجتهاد فى تعيينه وإظهاره ، هذا ما عندى ولعل عند غيرى غيره » ( الأبكار ٢ / ٢١١ أ ) ،

وفى مسألة وحدة الكلام عند الأشعرى مع انقسامه إلى أمر ونهى وخبر واستخبار يذكر اعتراض الحصوم على ذلك والردود عليها ، ثم يقول : ﴿ ... والحق أن ماذكروه من الإشكال على القول بوجدة الكلام فشكل ؛ وصبى أن يكون عند غيرى حله ﴾ ( الأبكار ١٨/١)؛ وانظرأ يضا موقفه من مسألة العام ألحادث فى ( الأبكار ١٠/١) مخطوط بداو الكتب المصرية تحت رقم ٢٠٢٣ علم الكلام و

10/1

روقد حكى لى أن بعض الأذكاء - وكان قد قرأ على شخص هو إمام بلده ومن أفضل أهل زمانه فى الكلام والفلسفة، وهو ابن واصل الحموى - أنه قال: « أضطجع على فراشى ، وأضع الملحفة على وجهى ، وأقابل بين أدلة هؤلاء وأدلة هـؤلاء حتى يطلع الفجر، ولم يترجح عندى شىء » ، ولهذا انتهى أمره إلى كثرة النظر فى الهيئة ، لكونه تبين له فيه من العلم ما لم يتبين له فى العلوم الإلهية .

ولهذا تجدكثيرا من هؤلاء لما لم يتبين له المدى في طريقه نكص ملى عقبيه ، فاشتغل با تباع شهوات الني في بطنه وفرجه أو رياسته وماله ونحو ذلك ، لعدم العلم واليقين الذي يطمئن إليه قلبه ، وينشرح له صدره .

وفى الحديث المأثورعن النبى صلىالله عليه وسلم : « إن أخوف ما أخاف عليكم (٢) شهوات النبى في بطونكم وفروجكم، ومضلّات الفــتن » . وهؤلاء المعرضون عن

<sup>(</sup>١) م ، ق ، ص ، ط ؛ وحكى .

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن سالم بن نصرالله بن واصل (أبو عبدالله المازنى التميمى) الحموى مؤرخ عالم بالمنطق أقام بمصر ولقب بقاضى القضاة ، ومن أهم كتبه « مفرج الكروب فى أخبار بنى أيوب » ، « التاريخ الصالحى» ، « فرح ما استفلق من ألفاظ كتاب الجمل فى المنطق » ، ولد سنة ، ، ، ه جماة وتوفى بها سنة ٧٠٧ ه ، انظر ترجمته فى : تكت الهميان ، ص ، ٥٠ ؟ بغيسة الوعاه ، ص ، ٤٤ ؟ تاريخ ابن الودى ٢/٤٤٢ ؟ الوافى بالوفيات ٣/٥٨ ؟ دائرة المعارف الإسسلامية ١/٩٩٢ ؟ آداب اللغة الرحم ٤١ ؟ ١٦/١٠ .

<sup>(</sup>٣) م (فقط): لما لم له يتبين ، وهو خطأ ظاهر ه

<sup>(</sup>٤) م ، ص ، ق ، ط : عقبه ،

<sup>(</sup>ه) له : كذا في (م) ، (ق) ، وفي سائر النسخ : به ·

<sup>(</sup>٢) ورد الحديث عن أبى برزة الأسلمى وضى الله عنه فى ( المسند ، ط · الحلبي ٤ / ٢٠٠ ) من طريقين ولفظ الأول : « عن أبى برزة الأسلمى · قال أبو الأشهب ، لا أعلمه إلا عن النبي صلى الله عليه وسلم ، قال : إن بما أخثى طبكم شهوات النبى فى بطونكم وفروجكم ، ومضلات الفتن » · ولفظ الثانى ( بنفس الصفحة ) : « عن أبى برزة عن النبي صلى الله عليه وسلم : إن بما اخشى ... ومضلات الحسوى ، ورواه الحيشى فى الزوائد ٧ / ٣٠٥ – ٣٠٠ ، وقال : « رواه أحمد ورجاله ربال الصحيح » ،

الطريقة النبوية السلفية يجتمع فيهم هذا وهـذا: أتّباع شهوات الغي، ومضلّات الفـتن ، فيكون فيهم من الضلّال والغيّ بقدر ما خرجوا عن الطريق الذي بعث الله به رسوله .

ولهذا أمرنا الله أن نقول في كل صلاة: ﴿ اهْدِنَا الصَّراطَ الْمُسْتَقِيمَ \* صِرَاطَ الَّذِينَ أَمْمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ . وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « اليهود مغضوب عليهم ، والنصاري ضالُّون » .

وكان [السلف] يقولون : « احذروا فتنة العالم الفاحر والعابد الجاهل ، فإن فتنتهما فتنة لكل مفتون » فكيف إذا اجتمع في الرجل الضلال والفجور ؟

ولو جمعتُ ما بلغنى فى هــذا الباب عن أعيان هؤلاء ، كفلان وفلان، لكان شيئا كثيرًا، وما لم يبلغنى من حيرتهم وشكهم أكثر وأكثر .

وذلك لأن الهدى هو فيما بعث الله به رسله ، فمن أعرض عنه لم يكن مهتديا، فكيف بمن عارضه بمـــا يناقضه وقدَّم مناقضه عليه ؟

قال [ الله ] تعالى لما أهبط آدم : ﴿ قَالَ آهْبِطَا مُنَهَا جَمِيًّا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُونُ فَإِمَّا يَأْ بَيْنَاكُمْ مِنَّى هُدًى فَمَنَ أَتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضُلُ وَلَا يَشْقَى \* وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَإِمَّا يَأْ نَيْنَكُمْ مِنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَإِمَّا لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ \* قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُونَ لَكُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ \* قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُونَا لَكُ أَلِكُ أَلِكُ أَلِنَكُ آيَاتُكَ آيَاتُكَ آيَاتُكَ آيَاتُكَ أَلِكُ أَلِكُ الْكِوْمَ تُنْسَىٰ ﴾ [ سورة طله : ١٢٣ – ١٢٩ ] .

17/1

<sup>(</sup>۱) ورد الحسديث في الترمذي (۱۱/۷۳ ط ۱ التازي) ولفظه : « ۰ ، فإن اليهود مغضوب عليهم و إن النصاري صُلَّال » . وقال الترمذي : « حديث حسن غريب لانعرفه إلا من حديث سماك ابن حرب » ، وفي المسند (ط ۱ الحلمي) ۳۷۸/۶ ولفظه « إن اليهود مغضوب عليهم ... » ،

<sup>(</sup>٢) م ، ق : وكان يقول .

<sup>(</sup>٣) م ، ق : رسوله .

قال ابن عباس رضى الله عنهما: «تكفّل الله لمن قــرا القرآن وعمل بمــا فيه أن لا يضل في الدنيا، ولا يشتى في الآخرة » ثم قرأ هذه الآية .

وفى حديث على رضى الله عنه الذى رواه الترمذى ، ورواه أبو نُعَيْم من عدة طرق ، عن على ، عن النبى صلى الله عليه وسلم لما قال : « إنها ستكون فتنة ، قلت : فما المخرج منها يارسول الله ؟ قال : كتاب الله ، فيه نبأ ما قبلكم ، وخبر ما بعد كم ، وحكم ما بينكم ، هو الفصل ليس بالهزل ، من تركه من جبّار قصمه الله ، ومن ابتغى الهدى فى غيره أضله الله ، وهو حبل الله المتين ، وهو الذكر الحكيم ، وهو الصراط المستقيم ، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء ، ولا تلتبس به الألسن ، ولا يخلق عن كثرة الرد ، ولا تنقضى عجائبه ، ولا تشبع منه العلماء ، من قال به

<sup>(</sup>۱) فى تفسير الطبرى ( ۱۹/۱۹ ط . بولاق ) عن عكرمة عن ابن عباس قال : « تضمن الله ان قرأ القرآن وأتبع ما فيسه ألا يضل فى الدنيا ولا يشتى فى الآخرة » ثم تلا هذه الآية ﴿ فَن اتبسع هداى فلا يضل ولايشتى ﴾ وانظر الدر المتلور ٤/ ٣١١ .

<sup>(</sup>٢) م (فقط): في غيره ٠

<sup>(</sup>٣) وقد : زيادة في (س) .

<sup>(</sup>١ - ٤) : لم يرد ف (م) ، (ق)

<sup>(</sup>ه) س : من ٠

صدق ، ومن عمل به أحر ، ومن حكم به عدل ، ومن دعا إليه هُدِى إلى صراط (١) مستقيم » ، وهذا مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصود هذا التنبيه على أنه لو سُوِّعَ للناظرين أن يعرضوا عن كتاب الله تعالى و يعارضوه بآرائهم ومعقولاتهم ، لم يكن هناك أمر مضبوط يحصل لهم به علم ولا هدى ، فإن الذين سلكوا هذه السهيل كلهم يخبر عن نفسه بما يوجب حيرته وشكه ، والمسلمون يشهدون عليه بذلك ، فثبت بشهادته و إقراره على نفسه وشهادة المسلمين ، الذين هم شهداء الله في الأرض ، أنه لم يظفر من أعرض عن / الكتاب ، وعارضه بما يناقضه ، بيقين يطمئن إليه ، ولا معرفة يسكن بها قلبه ،

14/1

والذين ادَّعُوا في بعض المسائل أن لهم معقولاً صريحاً يناقض الكتاب قابلهم آخرون من ذوى المعقولات ، فقالوا : إن قول هؤلاء معلوم بطلانه بصريح المعقول ، فصارما يُدَّعى معارضته للكتاب من المعقول ليس فيه ما يُعزَّم بأنه معقول صحيح : إما بشهادة أصحابه حليه وشهادة الأمة ، وإما بظهور تناقضهم ظهوراً لا ارتياب فيه ، وإما بمعارضة آخرين من أهل هذه المعقولات لهم، بل مَنْ تدبر ما يعارضون به الشرع من العقليات وجد ذلك عمى يُعلم بالعقل الصريح بطلانه ،

والناس إذا تنازعوا في المعقول لم يكن قولُ طائفةٍ لها مذهب حجةً على أخرى، بل يُرجع في ذلك إلى الفيطر السليمة التي لم تتغير باعتقاد يغير فطرتها ولا هوى، فامتنع حينئذ أن يعتمد على ما يعارض الكتاب من الأقوال التي يسمونها معقولات ،

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق عن هذا الحديث ، ص ، ٥ - ٥ • •

<sup>(</sup>٢) ص (فقط): ثبث .

<sup>(</sup>٣) م ، ق : معارضة .

 <sup>(</sup>٤) م ، ق ، ص ، ط : لمارضة .

و إن كان ذلك قد قالته طائفة كبيرة ، لمخالفة طائفة كبيرة لها ، ولم يبق إلا أن يقال : إن كل إنسان له عقل فيعتمد على عقل نفسه ، وما وجده معارضا لأقوال الرسول الله صلى عليه وسلم مر رأيه خالفه ، وقدًم رأيه على نصوص الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم ؟ ومعلوم أن هذا أكثر ضلالا واضطرابا .

فإذا كان فحول النظر وأساطين الفلسفة الذين بلغوا فى الذكاء والنظر إلى الغاية، وهم ليلهم ونهارهم يَكْدَحون فى معرفة هذه العقليات، ثم لم يصلوا فيها إلى معقول صريح يناقض الكتاب، بل إما إلى حيرة وارتياب، وإما إلى اختلاف بين الأحزاب، فكيف غير هؤلاء ممن لم يبلغ مباغهم فى الذهن والذكاء ومعرفة ما سلكوه من العقليات؟ .

فهذا وأمثاله بما يبين أن من أعرض عن الكتاب وعارضه بما يناقضه ، لم يعارضه إلا بما هو جهل بسيط أو جهل مركب ، فالأول : (كَسَرَابِ بِقِيعَة يَحْسَبُهُ الظَّمَانُ مَاءً حَتَّى إِذَا جَاءً هُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللّهَ عِنْدَهُ فَوَقًا هُ حِسَابَهُ وَاللّهُ سَرِيعُ الْحُسَابِ ) [ سورة النور : ٣٩] ، والشانى : (كَظُلُمَاتِ فِي بَحْسِرِ لَجَيِّ شَمْهُ الْحُسَابِ ) [ سورة النور : ٣٩] ، والشانى : (كَظُلُمَاتِ فِي بَحْسِرِ لَجَيِّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ سَعَابٌ ظُلُمَاتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ إِذَا أَنْرَجَ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ اللّهُ لَهُ نُورًا فَلَا لَهُ مِن نُورٍ ) [ سورة النور : ٤٠] . يَذَهُ لَمْ يَكُذُ يَرَاهَا وَمَن لَمْ يَعْقِلِ اللّهُ لَهُ نُورًا فَلَا لَهُ مِن نُورٍ ) [ سورة النور : ٤٠] .

14/1

وأصحاب القرآن والإيمان فى نور على نور، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَـانُ وَلَا يَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا مَّدِى بِهِ مَن نَشَآءُ مِنْ عَبِادِنَا وَ إِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* صِرَاطٍ اللهِ الذِي لَهُ مَا فِي بِهِ مَن نَشَآءُ مِنْ عَبِادِنَا وَ إِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* صِرَاطِ اللهِ الذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ اللهِ إِلَى اللهِ يَصِيرُ الأَمُورُ ﴾ [سورة الشورى: ٢٥ - ٢٥]. السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ \_ إلى آخر الآية ، وقال تعالى : ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ \_ إلى آخر الآية ،

[سورة النور: ٣٥] . وقال تمالى : ﴿ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَرَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَالَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أَنْزِلَ مَعَهُ أُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [سورة الأعراف : ١٥٧] .

فأهل الجهل البسيط منهم أهـل الشك والحيرة من هؤلاء المعارضين للكتاب المعرضين عنه ، وأهـل الحهل المركب أرباب الاعتقادات الباطلة التي يزعمـون أنها عقليات . وآخرون ممن يعارضهم يقول : المناقض لتلك الأقوال هو العقليات .

ومعلوم أنه حينئذ يجب فساد أحد الاعتقادين أو كليهما، والغالب فساد كلا الاعتقادين ، لما فيهما من الإجمال والاشتباه ، وأن الحق يكون فيمه تفصيل يبين أن مع هؤلاء حقًّا و باطلا، والحق الذي مع كل منهما هو الذي جاء به الكتّاب الذي يحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه ، والله أعلم .

## الوجـــه العــاشر

أن يعارض دليلهم بنظير ما قالوه ، فيُقال : إذا تعارض العقل والنقل وجب تقديم النقل، لأن الجمع بين المدلولين جمع بين النقيضين، ورفعهما رفع للنقيضين، وتقديم العقل ممتنع ، لأن العقل قد دل على صحة السمع ووجوب قبول ما أخبر به الرسول صلى الله عليه وسلم ، فلو أبطلنا النقل لكا قد أبطلنا دلالة العقل، وإذا أبطلنا دلالة العقل لم يصلح أن يكون معارضا للنقل ، لأن ما ليس بدليل لا يصلح لمعارضة شيء مر . الأشياء ، فكان تقديم العقل موجبا عدم تقديمه ، فلا يجوز تقديمه .

وهذا بيّن واضح ؛ فإن العقل هو الذي دل على صدق السمع وصحته وأن خبره مطابق لمخبره ، فإن جاز أن تكون هذه / الدلالة باطلة لبطلان النقل لزم أن لا يكون الوجه العاشر

معارضة دايلهم بنظير ماقالوه

44/1

<sup>(</sup>١) س ، ر ، ص ، ط : أو كلاهما .

المقل دليلا صحيحا ، و إذا لم يكن دليلا صحيحا لم يجرز أن يتبع بحال ، فضلا عن أن يُقدِّم ، فصار تقديم المقل على النقل قَدْحًا في المقل بانتفاء لوازمه ومدلوله ، وإذا كان تقديمه على النقل يستلزم القدح فيه ، والقدحُ فيه يمنع دلالته ، والقدحُ في دلالته يقدح في معارضته ، كان تقديمه عند المعارضة مبطلا المعارضة ، فامتنع تقديمه على النقل ، وهو المطلوب .

وأما تقديم النقل طيه فلا يستلزم فساد النقل في نفسه .

ومما يوضح هذا أن يُقال :

ممارضة المقل لما دل المقل على أنه حق دليل على تناقض دلالته ، وذلك يوجب فسادها ، وأما السمع فلم يعلم فساد دلالته ولا تعارضها في نفسها ، و إن لم يعلم صحتها ، وإذا تعارض دليلان أحدهما علمنا فساده والآخر لم نعلم فساده كان تقديم ما لم يُعلم فساده ، كالشاهد الذي علم أنه يصدق و يكذب ، والشاهد الحجهول الذي لم يعلم كذبه ، فإن تقديم قول الفاسق المعلوم كذبه على قول المجهول الذي لم يعلم كذبه لا يجوز ، فكيف إذا كان الشاهد هو الذي شهد بأنه قد كذب في بعض شهاداته ؟! .

والعقل إذا صدَّق السمع في كل ما يخبر به ثم قال : إنه أخبر بخلاف الحق ، كان هو قد شهد للسمع بأنه يجب قبوله ، وشهد له بأنه لا يجب قبوله ، وشهد بأن الأدلة السمعية حق ، وأن ما أخبر به السمع فهو حق ، وشهد بأن ما أخبر به السمع فليس بحق ، فكان [ مشله مثل من شهد لرجل بأنه صادق لا يكذب ، وشهد له بأنه قد كذب ، فكان هذا ] قدحا في شهادته مطلقا وتزكيته ، فلا يجب قبول شهادته الأولى ولا الثانية ، فلا يصلح أن يكون معارضا للسمع مجال .

تقديم النقل لايستلزم فساد النقل فىنفسه

<sup>(</sup>۱) ر : يمنع معارضته ه

<sup>(</sup>۲) ر: شهادته .

<sup>(</sup>٣) مابين الممقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

ولهذا تجد هؤلاء الذين تتعارض عندهم دلالة العقل والسمع فى حَيْرة وشك واضطراب ، إذ ليس عندهم معقول صريح سالم عن معارض مقاوم ، كما أنهم أيضا فى نفس المعقول الذى يعارضون به السمع فى اختلاف وَرَيْب واضطراب .

وذلك كله مما يبين أنه ليس في المعقول الصريح ما يمكن أن يكون مقدَّما على الما جاءت به الرسل، وذّلك لأن الآيات والبراهين دالة على صدق الرسل، وأنهم لا يقولون على الله إلا الحسق، وأنهم معصومون فيما يبلغونه عرب الله من الحبر والطلب، لا يجوز أن يستقر في خبرهم عن الله شيء من الحطأ، كما انفق على ذلك جميع المقرين بالرسل من المسلمين واليهود والنصاري وغيرهم.

فوجب أن جميع ما يخبر به الرسول عن الله صدق وحق ، لا يجوز أن يكون في ذلك شيء مناقض لدليل عقلي ولا سمعي ، فتي علم المؤمن بالرسول أنه أخبر بشيء من ذلك جزم جزمًا قاطعا أنه حـق ، وأنه لا يجوز أن يكون في الباطن بخـلاف ما أخبر به ، وأنه يمتنع أن يعارضه دايل قطمي ، لاعقلي ولا سمعي ، وأن كل ماظن أنه عارضه من ذلك فإنما هو تجعج داحضة ، وشبة من جنس شبه السوفسطائية .

و إذا كان العقل العالم بصدق الرسول قد شهد له بذلك ، وأنه يمتنع أن يعارض خبر دليك صحيح ، كان هذا العقل شاهدًا بأن كل ماخالف خبر الرسول فهو باطل ، فيكون هذا العقل والسمع جميعا شهدا ببطلان العقل المخالف للسمع .

1 -- /1

<sup>(</sup>١) أنه ليس : كذا في (س) ؛ وفي سائر النسخ : أن ليس م

<sup>(</sup>٢) ص ، ر ، ط : الدالة .

<sup>(</sup>٣) م (فقط) : من ٠

فإن قيل: فهذا يوجب القدح في شهادة العقل، حيث شهد بصدق الرسول، اعتراض

وشهد بصدق العقل المناقض لخبره .

الرد عليه قيل له : عن هذا جوابان :

> أحدهما: إنا نحن يمتنع عندنا أن يتعارض العقل والسمع القطعيان، فلا تبطل دلالة العقل ، وإنما ذكرنا هــذا على سبيل المعارضة ، فن قــدّم دلالة العقل على السمع يلزمه أن يقدِّم دلالة العقل الشاهد بتصديق السمع ، وأنه إذا قدم دلالة العقــل لزم تناقضها وفسادها ، وإذا قــدم دلالة السمع لم يلزم تناقضها

> فى نفسها ، و إن لزمه أن لا يعلم صحتها ، وما عُلم فسادُه أُوْلى بالرد مما لم تعلم صحته

ولا فساده .

والجواب التانى : أن نقول : الأدلة العقلية التي تعارض السمع غيرالأدلة العقلية التي يعلم بها أن الرسول صادق ، و إن كان جنس المعقول يشملها . ونحن إذا أبطلنا ماعارض السمع إنما أبطلنا نوعا مما يُسمى معقولًا، لم نبطل كل معقول، / ولا أبطلنا المعقول الذي عُلم به صحة المنقول، وكان ما ذكرناه موجبا لصحة السمع 1-1/1 وما عُلم به صحته من العقل .

> ولا مناقضة في ذلك ، ولكن حقيقته أنه قد تعارض العقل الدال على صدق الرسول والعقل المناقض لخــبر الرسول ، فقدَّمنا ذلك المعقول على هذا المعقول ، الأنبياء ، وهي حجج عقلية .

> بل شبهات المبطلين القادحين في النبوات قد تكون أعظم من كثير من الجبج العقلية التي يعارض بها خبر الأنبياء عن أسماء الله وصفاته وأفعاله ومُعَّاده، فإذا كان (١) ق ، ر ، ص ، ط : الحواب ،

الحواب الأول

الجواب الناني :

تقديم الأدلة العقلية الدالة على أنهم صادقون فى قولهم : « إن الله أرسلهم » مقدَّمة على ما يناقض ذلك من العقليات ، كذلك تقديم هـذه الأدلة العقلية المستلزمة لصدقهم فيما أخبروا به على ما يناقض ذلك من العقليات ، وعاد الأمر إلى تقديم جنس من المعقولات على جنس .

وهذا متفق عليمه بين العقلاء ، فإن الأدلة العقليمة إذا تعارضت فلا بد من تقديم بعضها على بعض ، ونحن نقول : لا يجوز أن يتعارض دليلان قطعيان : لا عقليان ولا سمعيان ، ولا سمعى وعقلى ؛ ولكن قد ظن من لم يفهم حقيقة القولين تعارضهما لعدم فهمه لفساد أحدهما .

اعتراض آخر

فإن قيل : نحن نستدل بخالفة العقل للسمع على أن دلالة السمع المخالفة له باطلة ، إما لكذب الناقل عن الرسول ، أو خطئه فى النقال ، وإما لعدم دلالة قوله على ما يخالف العقل في محل النزاع .

الرد عليه

قيل: هذا معارض بأن يُقال: نحن نستدل بخالفة العقل للسمع على أن دلالة العقل الخالفة له باطلة لبطلان بعض مقدّماتها، فإن مقدّمات الأدلة العقلية المخالفة للسمع فيها من التطويل والخفاء والاشتباه والاختـلاف والاضطراب ما يوجب أن يكون تطرق الفساد إليها أعظم من تطرقه إلى مقدّمات الأدلة السمعية.

1.1/1

وثما يبين ذلك أن يُقال: دلالة السمع على مواقع الإجماع مثل دلالته / على موارد النزاع، فإن دلالة السمع على علم الله تعالى وقدرته و إرادته وسمعه و بصره، كدلالته على رضاه ومحبته وغضبه واستوائه على عرشه ونحو ذلك، وكذلك دلالته على عموم مشيئته وقدرته كدلالته على عموم علمه.

<sup>(\*)</sup> هنا ينتهي السقط في نسخة (س) الذي بدأ (ص ١٧٢) ٠

<sup>(</sup>١) على عرشه : زيادة في (م) فقط .

فالأدلة السمعية لم يردّها من ردّها لضعف فيها وفى مقدّماتها ، لكن لاعتقاده أنها تخالف العقل ، بل كثير من الأدلة السمعية التي يردّونها تكون أقوى بكثير من الأدلة السمعية التي يقبلوها لكون السمع جاءبها ، من الأدلة السمعية التي يقبلونها ، وذلك لأن تلك لم يقبلوها لكون السمع جاءبها ، لكن لاعتقادهم أن العقل دلّ عليها ، والسمع جعلوه عاضدا للعقل ، وحجة على من ينازعهم من المصدّقين بالسمع ، لم يكن هو عمدتهم ولا أصل علمهم ، كما صرّح بذلك أثمة هؤلاء المعارضين لكتاب الله وسنة رسوله بآرائهم .

و إذا كان كذلك ، تبين أن ردهم الأدلة السمعية المعلومة الصحة بمجرد خالفة عقل الواحد ، أو لطائفة منهم ، أو مخالفة ما يسمونه عقلا لا يجوز ، إلا أن يبطلوا الأدلة السمعية بالكلية ، و يقولون : إنها لا تدل على شيء ، و إن إخبار الرسول عما أخبر به لا يفيد التصديق بثبوت ما أخبر به ، وحينئذ في لم يكن دليلا لا يصلح أن يجعل معارضا .

والكلام هنا إنما هو لمن علم أن الرسول صادق ، وأن ما أخبر به ثابت ، وأن إخباره لنا بالشيء يفيد تصديقنا بثبوت ما أخبر به ، فمن كان هـذا معلوما له امتنع أن يجمل العقل مقدَّمًا على خبر الرسول صتى الله عليه وسلم ، بل يضطره الأمر إلى أن يجعل الرسول يكذب أو يخطئ تارة في الخبريات ، ويصيب أو يخطئ أخرى في الطلبيات ، وهـذا تكذيب للرسول ، وإبطال لدلالة السمع ، وسدًّ لطريق العلم بما أخبر به الأنبياء والمرسلون ، وتكذيب بالكتاب و بما أرسل الله تمالى به وسله ،

<sup>(</sup>١) س، ر، ص: فالدلالة ؛ : ط: فالسمعية .

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، ر ، ص ، ط : الصحيحة .

<sup>(</sup>٣) م ، ق : لا يصل .

وغايته إن أحسن المقال: إن يجعل الرسول عَبرًا بالأمور على خلاف حقائقها لأجل نفع العامة. ثم إذا قال ذلك امتنع أن يستدل بخبر الرسول على شيء، فعاد الأم جَدَعًا ؛ لأنه إذا جوَّز على خبر الرسول التلبيس كان كتجويزه عليه الكذب وحينئذ فلا يكون مجرد إخبار الرسول موجبا للعلم بثبوت ما أخبر به، وهذا \_ و إن كان زندقة وكفرا و إلحادا \_ فهو باطل في نفسه، كما قد بُيِّن في غير هذا الموضع.

1-4/1

المقصودون بالخطاب في هذا الكتاب

فنحن في هذا المقام إنما نخاطب من يتكلم في تعارض الأدلة السمعية والعقلية ممن يدعى حقيقة الإسلام من أهل الكلام، الذين يلبسون على أهل الإيمان بالله ورسوله، وأما مَنْ أفصح بحقيقة قوله، وقال: إن كلام الله ورسوله لا يُستفاد منه علم بغيب، ولا تصديق بحقيقة ما أخبر به، ولا معرفة بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله وملائكته وجنته وناره وغير ذلك — فهذا لكلامه مقام آخر.

فإن الناس في هذا الباب أنواع:

منهم من يُقر بما جاء به السمع في المعاد دون الأفعال والصفات .

ومنهم من يقر بذلك فى بعض أمور المعاد دون بعض .

ومنهم من يقر بذلك فى بعض الصفات والمعاد مطلقا دون الأفعال و بعض الصفات .

ومنهم من لا يقر بحقيقة شيء من ذلك لا في الصفات ولا في المعاد .

ومنهم من لا يقر بذلك أيضا فى الأمر والنهى، بل يسلك طريق التأويل فى الخبر والأمر جميعا لمعارضة العقل عنده، كما فعلت القرامطة الباطنية . وهؤلاء أعظم الناس كفرا و إلحادا .

٠ يالغيب ٠ س (١)

والمقصود هنا أن من أقدَّر بصحة السمع وأنه علم صحته بالعقل لا يمكنه أن يعارضه بالعقل ألبتة، لأن العقل عنده هو الشاهد بصحة السمع، فإذا شهد مرة أخرى بفساده كانت دلالته متناقضة، فلا يصلح لا لإثبات السمع ولا لمعارضته.

فإن قال : أنا أشهد بصحته ما لم يعارض العقل .

فيــل : هذا لا يصح لوجوه :

أحدها : أن الدليل العقلي دلَّ على صدق الرسول وثبوت ما أخبر به مطلقا ؛ فلا يجوز أن يكون صدقه مشروطا بعدم المعارض .

الثانى : أَنْكُ إِن جُوِّرْتَ عليه أَن يعارضه العقل الدال على فساده لم تثق بشىء منه ، لجواز أَن يكون فى عقـل غيرك ما يدل على فساده ، فلا تكون قد علمت بعقلك صحته ألبتة ، وأنت تقول : إنك علمت صحته بالعقل .

الثالث: أن ما يستخرجه الناس بعقولهم أمر لا غاية له، سواء كان حقا / أو باطلا، فإذا جُوز الحَبُوز أن يكون فى المعقولات ما يناقض خبر الرسول لم يشق بشىء من أخبار الرسول ، لجواز أن يكون فى المعقسولات التى لم تظهر له بعد ما يناقض ما أخبر به الرسول ، ومن قال : أنا أقر من الصفات بما لم ينفه العقل، أو أثبت من السمعيات ما لم يخالفه العقل ، لم يكن لقوله ضابط، فإن تصديقه بالسمع مشروط بعدم جنس لا ضابط له ولا منتهى، وما كان مشروطا بعسدم ما لا ينضبط لم ينضبط ، فلا يبقى مع هذا الأصل إيمان .

اعراض النهادة بصحة السمع ما لم يمارض العقل الرد عليه من وجوم : الأول

الشانى

الشالث

1 - 1/ 1

(1-17)

<sup>(</sup>۱) م ، ق : بصحة .

<sup>(</sup>٢) أنك : كذا في (م) فقط ، وفي سائر النسخ : أنه .

ولهذا تجد من تعوَّد معارضة الشرع بالرأى لايستقر فى قلبه الإيمان، بل يكون كما قلبه الإيمان، بل يكون كما قال الأئمة: إن علماء الكلام زنادقة، وقالوا: قَلَّ أحدُ نظر فى الكلام إلاكان فى قلبه غلَّ على أهل الإسلام؛ ومرادهم بأهل الكلام من تكلم فى الله بما يخالف الكتاب والسنة .

ففى الجملة: لا يكون الرجل مؤمنا حتى يؤمن بالرسول إيمانا جازما ، ليس مشروطا بعدم معارض ، فتى قال : أؤمن بخـبره إلا أن يظهر له معارض يدفع خبره لم يكن مؤمنا به . فهذا أصـل عظيم تجب معرفته، فإن هـذا الكلام هو ذريعة الإلحاد والنفاق .

الرابع: أنهم قد سلَّموا أنه يعلم بالسمع أمور . كما يذكرونه كلهم من أن العلوم ثلاثة أقسام: منها مالا يُعلم إلا بالعقل، ومنها ما لا يُعلم إلا بالسمع، ومنها ما يُعلم بالسمع والعقل.

وهذا التقسيم حق فى الجملة، فإن من الأمور الغائبة عن حِسِّ الإنسان مالا يمكن معرفته بالعقل، بل لا يعرف إلا بالحبر.

وطرق العلم ثلاثة: الحس ، والعقل ، والمركب منهما كالحبر . فن الأمور مالا يمكن علمه إلا بالحبر ، كما يعلمه كل شخص بأخبار الصادقين كالخبر المتواتر، وما يُعلم بخبر الأنبياء صلوات الله عليهم أجمعين .

وهذا التقسيم يجب الإقرار به، وقد قامت الأدلة اليقينية على نبوَّات الأنبياء. (٢) وأنهم قد يملمون بالخبر ما لا يُعلم إلا بالخبر، وكذلك يعلمون غيرهم بخبرهم . الرابــع

<sup>(</sup>١) م (فقط): نجد .

٠ (٢) س ، ر ، ص ، ط : وأنه .

1.0/1

ونفس النبقة تتضمن الحبر، فإن النبقة مشتقة من «الإنباء» وهو الإخبار بالمغَيَّب، (٢) فالنبي / يخبر بالمغيَّب و يخبرنا بالغيب ، و يمتنع أن يقوم دليل صحيح على أن كل ما أخبر به الأنبياء يمكن معرفته بدون الحبر، فلا يمكن أن يجزم بأن كل ما أخبرت به الأنبياء [ هو منتفي ، فإنه يمتنع أن يقوم دليل على هذا النفى العام ، و يمتنع أن يقول القائل : كل ما أخبر به الأنبياء ] يمكن غيرهم أن يعرفه بدون خبرهم ، ولهذا كان أكل الأمم علمًا المقرون بالطرق الحسية والعقلية والخبرية ، فن كذّب بطريق منها فاته من العلوم بحسب ما كذّب به من تلك الطرق .

والمتفلسفة الذين أثبتوا النبوات على وجه يوافق أصولهم الفاسدة - كابن سينا وأمثاله - لم يقرّوا بأن الأنبياء يعلمون ما يعلمونه بخبر يأتيهم عن اقد، لا بخبر ملك ولا غيره ، بل زعموا أنهم يعلمونه بقوّة عقلية ، لكونهم أكل من غيرهم في قوَّة الحَدْس ، ويسمُّون ذلك القوّة القُدْسيَّة ، فحصروا علوم الأنبياء في ذلك .

وكان حقيقة قولهم: أن الأنبياء من جنس غيرهم ، وأنهـــم لم يعلموا شيئا بالخبر ، ولهـــذا صار هؤلاء لا يستفيدون شيئا بخـــبرالأنبياء ، بل يقولون ; إنهم خاطبوا النــاس بطريق التخييل لمنفعة الجمهور ، وحقيقة قولهم : أنهــم كذبوا

٠ بالغيب ٠ س : بالغيب

 <sup>(</sup>۲) فالنبي : كذا في (س) ، (ص) ، (ط) . وفي (م) : فإن النبي ، وسقطت الكلمة من
 (ق) ، (ر) .

<sup>(</sup>٣) ق : ٠٠٠٠ وهـــو الإخبار بالمغيب ويخـــبرنا بالغيب ؟ س : يخبر بالغيب و يخـــبر بالغيب ( كذا مكر دة ) ٠

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من (م)، (ق) .

 <sup>(</sup>a) ق ، ص ، ط : فإنه من العلوم ؛ م : فإنه [ جهل ] من العلوم .

<sup>(</sup>٢) لكونهم : كذا في (م) ، (ق) ، وفي سائرالنسخ : لكنهم .

<sup>(</sup>٧) م ، ق ، ر ، ص : ولشمول ذلك للقوة .

لصلحة الجمهور . وهؤلاء في الحقيقة يكذِّبون الرسل ، فنتكلم معهم في تحقيق النبوّة على الوجه الحق ، لا في معارضة العقل والشرع .

وهـذا الذى ذكرته مما صرَّح به فضلاؤهم ، يقولون : [إن] الرسل إنما ينتفع بخبرهم الجمهور في التخييل، لا ينتفع بخبرهم أحد من العامة والخاصة في معرفة الغيب ، بل الخاصة عندهم تعلم ذلك بالعقل المناقض لأخبار الأنبياء ، والعامّة لا تعلم ذلك لا بعقل ولا خبر ، والنبوة إنما فائدتها تخييل ما يخبرون به للجمهور ، كا يصرح بذلك الفارابي وابن سينا وأتباعهما .

ومن / لم يقر بالأنبياء لم يستفد من خبرهم دليلا شرعيا، فهذا يتكلم معه في تثبيت النبوات، فإذا ثبتت فينئذ يثبت الدليل الشرعى، وحينئذ فيجب الإقرار بأن خبر

(١) م ، ق : الرسول .

 <sup>(</sup>۲) يقولون : كذا في (م)، (ق) . وفي سائر النسخ : و يقولون .

 <sup>(</sup>٣) إن : زيادة في (س) فقط .

<sup>(</sup>٤) م (فقط) : غير مقر بذلك •

<sup>(</sup>ه -- ه): ساقط من (ق) ٠

<sup>(</sup>٦) س: معارضة ٠

<sup>(</sup>٧) س : تمارض ٠

الأنبياء يوجب العلم بثبوت ما أخبروا به ، ومن جسوَّ زأن يكون فى نفس الأمر معارض ينفى مادلت عليه أخبارهم امتنع أن يعلم بخبرهم شيئا، فإنه مامن خبر أخبروا به ولم يعلم هو ثبوته بعقله إلا وهو يجوز أن يكون فى نفس الأمر دليل يناقضه ، فلا يعلم شيئا مما أخبروا به بخبرهم ، فلا يكون مقرًّا بنبوتهم ، ولا يكون عنده شيء يُعلم بالسمع وحده، وهم قد أقرُّوا بأن العلوم ثلاثة ؛ منها ما يُعلم بالسمع وحده، ومنها ما يُعلم بهما .

وأيضا، فقد قامت الأدلة العقلية اليقينية على نبؤة الأنبياء، وأنهم قد يعلمون (٣) ما يعلمونه بخبر الله وملائكته، تارة بكلام يسمعونه من الله كما سمع موسى بن عمران، وتارة بملائكة تخبرهم عرب الله ، وتارة بوحى يوحيه الله ، كما قال تعالى : ( وَمَا كَانَ لِبَشِر أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْبًا أَوْ مِن وَرَاءِ حِبَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ [ سورة الشورى : ٥١] .

فتبين أن تجويزهم أن يكون في نفس الأمر دليسل يناقض السمع يوجب أن لا يكون في نفس الأمر دليل سمعى يعلم به مخبره، وهذا مما تبين به تناقضهم حيث أثبتوا الأدلة السمعية ، ثم قالوا ما يوجب إبطالها ، وحيث أثبتوا الأدلة العقلية ، ثم قالوا ما يوجب تناقضها ، فإن العقل يُعلم به صحة الأدلة السمعية ، فتى بطلت بطل العقل الدال على صحة السمع ، والدليل مستلزم المدلول ، ومتى

<sup>(</sup>١) س (فقط) : ومتى يجوز تجويزا أن .

<sup>(</sup>٢) ط: فلا يكون .

<sup>(</sup>٣) ط: يا ٠

<sup>(</sup>٤) تبين :كذا في (س) ، وفي سائر النسخ : يبين .

<sup>(</sup>ه) ر ( فقط ) : العقاية .

<sup>(</sup>٦) م ، ق ، ر ، ص ، ط : بطل ٠

انتفى اللازم الذى هو المدلول انتفى ملزومه الذى هو الدليل ، فيبطل العقل ـــ (١) وتناقضهم حيث أفروا بنبوّات الأنبياء ثم قالوا ما يوجب بطلانها .

وأيضا ، فالأدلة العقلية توجب الإقرار بنبؤة الأنبياء ، فالقدح في نبيؤة الأنبياء وأيضا ، فالأدلة العقلية ، ومع كون قولهم مستلزما لتناقضهم فهو مستلزم لبطلان الأدلة العقلية والسمعية ، و بطلان النبؤات ، وهدذا من أعظم أنواع السفسطة ؛ فتبين بعض مافي قولهم من أنواع السفسطة الدَّالة على فساده ، ومن أنواع التناقض الدَّالة على جهلهم وتناقض مذاهبهم .

1.4/1

و إن قالوا: نحن لانعلم شيئا مما دل طيه الشرع من الخبريات، أو من الخبريات وفيرها ، إلا أن نعلم بالاضطرار أن الرسول أخبر به .

[ قيل ] : فيقال للم على هذا التقدير : فكل ما لا يعلم شخص بالاضطرار أن الرسول أخبر به يجب أن ينفيه إذا قام عنده ما يظنه دليلا عقليا ! .

فإن قالوا : نعم ؛ لزم أنه يجوز لكل أحد أن يُكذّب بما لم يضطر إلى أن الرسول أخبر به ، و إن كان غيره قد علم بالاضطرار أن الرسول أخبر به ، وحينئذ في أخبر به ، وإن كان غيره قد علم بالاضطرار أن الرسول أخبر به ، وحينئذ في في الحقائق التا بتة في نفس الأمر ، والقول بلا علم ، والقطع بالباطل .

وإن قالوا: نحن إنمــا نجوَّز ذلك إذا قام دليل عقلي قاطع .

قيل: هذا باطل لوجهين:

<sup>(</sup>١) س (فقط): إنما .

<sup>(</sup>٢) بنبؤة : كذا في ( ص ) . وفي سائر النسخ : بنبؤات .

<sup>(</sup>٣) م ، ق : فيقال لمم ؛ ر ، ط : فيقال لمم لكم ؛ ص : فيقال لكم ه

<sup>(</sup>٤) م، ق، ر، ص، ط: وكل ٠

<sup>(</sup>ه) س : الرسل .

أحدهما : أنه إذا لم يعلم بالاضطرار أنه أخبر به كان على قولكم غير معلوم الثبوت، وحينئذ فإذا قام عنده دلالة ظنية ترجِّج النفى أخبر بموجبها، و إن جؤز أن يكون غيره يعلم باضطرار نقيضها .

الشانى: [أن] الأدلة العقلية القطعية ليست جنسا متمـيزًا عن غيره، ولا شيئًا اتفق عليه العقلاء ؛ بل كل طائفة من النظّار تدَّعى أن عندها دليلا قطعيا على ما تقوله ، مع أن الطائفة الأخرى تقول: إن ذلك الدليسل باطل ، وإن بطلانه يُملم بالعقل ، بل قد تقول : إنه قام عندها دليل قطعى على نقيض [قول] تلك (٣) الطائفة ] ، وإذا كانت العقليات ليست متميزة، ولامتفقا عليها، وجوّز أصحابها فيا لم يعلمه أحدهم بالاضطرار من أخبار الرسول أن يقدّمها عليه — لزم من ذلك تكذيب كلّ من هؤلاء بما يعلم غيره بالاضطرار أن الرسول أخبربه .

ومعلوم أن العلوم الضرورية أصل للعلوم النظرية ، فإذا جوَّز الإنسان أن يكون ماعلمه غيره من العلوم الضرورية باطلا / جوَّز أن تكون العلوم الضرورية باطلة ، وإذا بطلت بطلت النظرية ، فصار قولم مستلزمًا لبطلان العلوم كلها ، وهذا مع أنه مستلزم لعدم علمهم بما يقولونه ، فهو متضمن لتناقضهم ، ولغاية السفسطة . (١) وإن قالوا : ما علمنا بالاضطرار أن الرسول أراده أقررنا به ، ولم نجوِّز أن

يكون في العقــل مايناقضه ، وما علَّمه غيرنا لم نقربه، وجوَّزنا أن يكون في العقل

۱۰۸/۲

<sup>(</sup>١) أن : ساقطة من (م) ، (ق) ، (ص) ، (ط) .

<sup>(</sup>٢) س: ولا شيئا مما أنفق علما العقلام؛ (ر) ، (ص) ، (ط) : ولا شيئا انفق العقلاء عليه .

<sup>(</sup>٣) م ، ق : على نقيص تلك ؛ ر ، ص ، ط : على نقيض قول تلك . والمثبت عز ( س ) .

<sup>(</sup>٤) س (فقط): لتناقضه .

<sup>(</sup>ه) س ، ر ، ص ، ط : ما علمناه .

<sup>(</sup>٦) م،ق، ص،ط: وماعلم.

ما يناقضه ــ أمكن تلك الطائفة أن تعارضهم بمثل ذلك، فيقولون : بل نحن نقر علمنا الضرورى، ونقدح في علمكم الضرورى بنظرياتنا .

وأيضا ، فمر المعلوم أن مَنْ شافَهَهُ الرسول بالخطاب يعلم من مراده بالاضطرار ما لا يعلمه غيره ، وأن مَنْ كان أعلم بالأدلة الدالة على مراد المتكلم كان أعلم بمراده من غيره ، وإن لم يكن نبيا ؛ فكيف بالأنبياء ؟ .

فإن النحاة أعلم بمراد الخليل وسيبويه من الأطباء، والأطباء أعلم بمراد أبقراط وجالينوس من النحاة ، والفقهاء أعلم بمراد الأثمـة الأربعة وغيرهم من الأطبء

<sup>(</sup>١) م ، ق : أن تعارض .

<sup>(</sup>٢) م، ق، ر، ص، ط: في عليهم ٠

<sup>(</sup>٣) هو الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدى (أبوعبد الرحن) من أثمة اللفسة وهوأستاذ سيبويه ولد سنة ١٠٠ وتوفى سسنة ١٧٠ · انظر ترجمته فى : وفيات الأعيان ٢ / ١٥ – ١٩٠ ؟ إنباه الزواة ٢/١١ ؟ الأعلام ٢ /٣٦٣ ·

<sup>(</sup>٤) هو عمرو بن عان بن قدير الحارثي أبو بشر، الملقب بسيبو يه، ولد سنة ١٤٨ وتوفى سنة ١٨٠٠ انظر ترجمت في : وفيات الأعيان ١٣٣/٣ -- ١٣٥٠ البداية والنهاية ١٧٦/١٠ ؟ تاريخ بغداد ١٢/ ١٩٥ ؟ طبقات النحويين ، ص ٢٦ - ٧٤ ؟ الأعلام ٥ / ٢٥٢ ٠

<sup>(</sup>ه) م، ق، ر، ط: بقراط ، وأ بقراط Hippocrates طبيب ما هر عاش خمسا وتسعين سنة ، تناسد في الطب على اسقليمبيوس تمكام عند مبشر بن فاتك في كتابه ( نختار الحكم ) وحنين بن إسحاق في كتابه ( نوادر الفلاسفة ) توفى سسنة ٧٥٣ ق ، م ، انظر : عيون الأنباء في طبقات الأطباء ، ص ٢٠ ؟ ؛ طبقات الأطباء والحكاء لابن جلجل ، ص ٢٠ ١ – ١٩ ؟ تاريخ الحكاء القفطى ، ص ٢٠ ؟ ، والفهرست لابن المذبه ، ص ٢٠ > ٨٠ .

<sup>(</sup>٦) Galen كان إمام الأطباء في عصره . واشهر بالحكة والفلسفة ، ولد سنة ١٣٠ م . عاش ثمـان وثمانين سنة . وكانت له مجالس علمية يخطب فيها بمدينة روما . وله مؤلفات كثيرة في الطب والحكة . انظر عنه : طبقات الأطهاء ، ص ٤١ — ١٥٠ ؛ تاريخ الحكاء للقفطي ، ص ١٢٧ — ١٣٧ الفهرست لابن النديم ، ص ٢٨ ؛ تاريخ اليعقوبي ، ص ٩٧ — ٩٠ ؛ مختار الحكم لمبشر بن فاتك ، ص ٢٨ — ٩٠ ، محتار الحكم لمبشر بن فاتك ،

والنحاة، وكل من هذه الطوائف يعلم بالاضطرار من مراد أئمــة الفن ما لا يعلمه غيرهم ، فضلا عن أن يعلمه علما ضروريا أو نظريًا .

و إذا كان كذلك فمر. له اختصاص بالرسول، ومزيد علم بأقواله وأفعاله ومقاصده، يعلم بالاضطرار من مراده ما لا يعلمه غيره، فإذا جوز لمن يحصل له هذا العلم الضرورى أن يقوم عنده قاطع عقلى ينفى ماعلمه هؤلاء بالاضطرار لزم ثبوت المعارضة بين العلوم النظرية والضرورية ، وأنه يقدم فيها النظرية ، ومعلوم أن هذا فاسد .

فتبين أن قول هؤلاء يستلزم من تناقضهم وفساد مذاهبهم وتكذيب الرسل ما يستلزم من الكفر والجهل ، وأنه يستلزم تقديم النظريات على الضروريات، وذلك يستلزم السفسطة التي ترفع العلوم الضرورية والنظرية .

الخامس: أن الدليل المشروط بعدم المعارض لا يكون قطعيا ، لأن القطعى الخامس لا يعارضه ما يدل على نقيضه ، فلا يكون العقــل دالا على صحــة شيء ممــا جاء به السمع ، بل غاية الأمر: أن يُظن الصدق فيما أخبر به الرسول .

وحينئذ فقولك : / « إنه تعــارض العقل والنقل » قول باطل، لأن العقــل ١٠٩/١ عندك قطعى ، والشرع ظنى ، ومعلوم أنه لا تعارض بين القطعى والظنى .

<sup>(</sup>١) م، ق، ر، ص، ط: ما لا يظنه.

<sup>(</sup>٢) غيره : كذا في (م) فقط ، وفي سائر النسخ : غيرهم ،

<sup>(</sup>٣) م (فقط) : جوزنا ٠

<sup>(</sup>٤) ط: يقول.

<sup>(</sup>ه) ق (فقط): بنغی ۰

<sup>(</sup>٦) م ، ق ، ر ، ص ، ط : ما يعلم .

 <sup>(</sup>٧) س (فقط) : أن قول هؤلاه مع أنه يستلزم .

<sup>(</sup>٨) س (فقط) : فلا يكون المقلى ذلك .

فَإِنْ قيل : نحن جازمون بصدق الرسول فيما أخبر به ، وأنه لا يخبر إلا بحق ؛ لكن إذا احتج محتج على خلاف ما اعتقدناه بعقولنا بشيء مما نُقل من الرسول يقبل هذه المعارضة للقدح : إما في الإسناد و إما في المتن :

إما أن نقول: النقل لم يثبت، إن كان بما لم تُعلم صحته ، كما تُتقل أخبار الآحاد وما يُنقل عن الأنبياء المتقدمين . وإما في المتن بأرب نقول: دلالة اللفظ على مراد المتكلم غير معلومة ، بل مظنونة ، إما في محل النزاع، وإما فيا هو أعم من ذلك ، فنحن لا نشك في صدق الرسول ، بل في صدق الناقل ، أو دلالة المنقول على مراده .

قيل: هذا العذر باطل في هذا المقام لوجوه :

أحدها: أن يُقال لكم: فإذا علمتم أن الرسول أراد هذا المهنى، إما أن تعلموا مراده بالاضطرار، كما يعلم أنه أنى بالتوحيد والصلوات الخمس والمعاد بالاضطرار، و إما بأدلة أخرى نظرية ، وقد قام عندكم القاطع العقلى على خلاف ما علمتم أنه أراده ، فكيف تصنعون ؟

فإن قلتم : نقدم العقل؛ لزمكم ما ذُكر من فساد العقل المصدِّق للرسول ، مع الكفر وتكنيب الرسول .

و إن قلتم : نقدم قول الرسول ؛ أفسدتم قولكم المذكور الذى قلتم فيه العقل أصل النقل ، فلا يمكن تقديم الفرع على أصله .

وإن قلتم : يمتنع معارضة العقل الصريح بمثل هــذا السمع ، لأنَّا علمنا مراد الرسول قطعا .

<sup>(\* -- \*)</sup> فإن قيل : من هـــذه العبارة إلى عبارة : كما بــــط فى موضع آخر (ص ١٨٧) : ساقط من نسخة (س) .

<sup>(</sup>١) م ، ق : أصلم ؛ ص : علم .

[فيل لكم : وهكذا يقول كل من علم مراد الرسول قطعاً ] : يمتنع أن يقوم دليـل عقلي يناقضه ؛ وحينئذ فيبقي الكلام : هل قام سمعي قطعي على مورد النزاع أم لا ؟ و يكون دفعكم للأدلة السمعية بهذا القانون باطلا متناقضا .

الوجه الثاني : أنه إذا كنتم لا تردُّون من السمع إلا مالم تعلموا أن الرسول / أراده، دون ما علمتم أن الرسول أراده، بق احتجاجكم بكون العقل معارضا للسمع 11-/1 احتجاجا باطلا لا تأثيرله .

> الثالث : أنكم تدُّعون في مواضع كثيرة أن الرسول جاء بهذا ، وأنَّا نعلم ذلك اضـطرارا ، ومنازعوكم يدعون قيام القاطع العقــلي على مناقض ذلك كما في المعاد وغيره، فكذلك يقول منازعوكم في العلو والصفات : إنا نعلم اضطرارا مجيء الرسول بهذا ، بل هذا أقوى ، كما بسط فى موضع آخر .

السَّادْس : أن هـذا يُعارض بأن يقال : دليل العقل مشروط بعدم معارضة السادس الشرع ؛ لأن العقل ضعيف عاجز، والشبهات تعــرض له كثيراً ، وهذه المتائه والمحارات التي اضطرب فيها العقلاء لا أثق فيها بعقل يخالف الشرع.

ومعلوم أن هذا أولى بالقبول من الأول ، بأن يقال ما يقال في :

السابع : وهو : أن العقل لا يكون دليلا مستقلا في تفاصيل الأمور الإلهية واليوم الآخر، فلا أقبل [منه] ما يدل عليه إن لم يصدقه الشرع و يوافقه ، فإن الشرع

السابع

<sup>(</sup>١) ما بين المعتموفنين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(\*)</sup> إلى هنا انهى السقط الذي بدأ في أول ص ١٨٦ بعبارة : ﴿ فَإِنْ قَبِلْ : نَحْنُ جَارُمُونُ بصدق الرسمول ... ، .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : الرابع ؛ ر : الخامس ، وما أشتناه عن ( ص ) . وفي (ص) ، (ط) : الخامس ، ثم كتب بالهامش هــذه العبارة : سقط الرابع في الأصل • والصــواب ما أثبتناه وسبق ورود الوجه الخامس في ص ١٨٥٠

<sup>(</sup>٣) م ، ق : الخامس ؛ ر ، ص ، ط : السادس .

<sup>(</sup>٤) ١٠٠ : ساقطة من (م) ، (ق) فقط .

قول المعصوم الذي لا يخطئ ولا يكذب ، وخبر الصادق الذي لا يقول إلاحقا ، وأما آراء الرجال فكثيرة النهافت والتناقض ، فأنا لا أنق برأيي وعقلي في هذه المطالب العاليه الإلهية ، ولا بخبر هؤلاء المختلفين المتناقضين الذين كل منهم يقول بعقله ما يعلم [العقلاء] أنه باطل ، فما من هؤلاء أحد إلا وقد علمتُ أنه يقول بعقله ما يُعلم أنه باطل ، مخلاف الرسل ، فإنهم معصومون ، فأنا لا أقبل قول هؤلاء إن لم يُزلِك أنه باطل ، خبر الصادق المصدوق .

ومعلوم أن هذا الكلام أولى بالصواب، وأليق بأولى الألباب، من معارضة أخبار الرسول، الذى علموا صدقه وأنه لايقول إلا حقا، بما يعرض لهم من الآراء والمعقولات، التي هي في الغالب جهليات وضلالات .

وإنّا في هذا المقام نتكلم معهم بطريق التنزل إليهم ، كما نتسنزل إلى اليهودى والنصراني في مناظرته ، و إن كما عالمين ببطلان ما يقوله ، / اتباعا لقوله تعالى : ( وَجَادِهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ) [ سورة النحل: ١٢٥] ، وقوله : ( وَلَا تُجَادُلُوا أَهْلَ الْكِمَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ) [ سورة العنكبوت : ٤٦] . و إلا فعلمنا ببطلان ما يعارضون به القرآن والرسول ، و يصدُّون به أهل الإيمان عن سواء السبيل – و إن جعلوه من المعقول بالبرهان – أعظم من أن يُبسط في هذا المكان .

وقــد تبين بذلك أنه لا يمكن أن يكون تصديق الرســول فيما أخبر به معلّقاً (٣) بشرط ، ولا موقوفاً على انتفاء ما نع، بل لابد من تصديقه في كل ما أخبر [ به ]

111/1

 <sup>(</sup>١) ص : برأى وعقل .

<sup>(</sup>٢) المقلاه : ساقطة من (م) ، (ق) ، (ط) .

<sup>(</sup>٣) به: زيادة في (س) فقط ٠

تصديقاً جازما ، كما فى أصل الإيمان به ، فلو قال الرجل : أنا أؤمن به إن أذن لى أبى أو شيخى -- لم يكن مؤمنا به بالاتفاق . لى أبى أو شيخى -- لم يكن مؤمنا به بالاتفاق . وكذلك من قال : أؤمن به إن ظهر لى صدقه ، لم يكن بعد قد آمن به ، ولو قال : أؤمن به لم يكن مؤمنا .

وحينئذ فلا بد من الحـزم بأنه يمتنع أن يعارض خبرَه دليلٌ قطعيَّ : لا سمى ولا عقلى ، وأن ما يظنَّه الناس مخالفًا له إما أن يكون باطلا ، وإما أن لا يكون عالفا ، وأما تقـدير قول مخالف لقوله وتقديمه عليـه : فهذا فاسد في العقــل ، كا هو كفر في الشرع .

ولهذاكان من المعلوم بالاضطرار من دين الإسلام أنه يجب على الخلق الإيمان بالرسول إيمانا مطلقا جازما عامًا: بتصديقه في كل ما أخبر، وطاعته في كل ما أخبر، وطاعته في كل ما أوجب وأمر، وأن كل ما عارض ذلك فهو باطل، وأن من قال: يجب ما [أوجب] وأمر، وأن كل ما عارض ذلك فهو باطل، وأن من قال: يجب تصديق ما أدركته بعقلي، ورد ما جاء به الرسول لوأيي وعقلي، وتقديم عقلي على ما أخبر به الرسول، مع تصديق بأن الرسول صادق فيما أخبر به ، فهو متناقض، فاسد العقل، ملحد في الشرع.

وأما من قال: لا أصدق ما أخبر به حتى أعلمه بعقلى، فكفره ظاهر، وهو ممن (٥) قبل فيه : ﴿ وَإِذَا جَاءَتُهُمْ آيَةً قَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤْتَى مِثْلَ مَا أُوتِى رُسُلُ اللّهِ

<sup>(</sup>١) س: له ٠

<sup>(</sup>٢) س : مؤمناً له .

<sup>(</sup>٣) م ، ق : أخبربه .

<sup>(</sup>٤) م،ق : في كل ما أمر به ؛ ر ، ص ، ط : في كل ما أمر . والمنبت عن (س) .

<sup>(</sup>ه) م (فقط): الرسول [ مخالفا ] لرأيى وعقـــلى • والمقصود رد ما جا. به الرســـول والأخذ بمادل عليه عقلى ورأيي •

<sup>(</sup>٦) م (فقط) : قال الله فيه ٠

اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [سورة الأنعام: ١٢٤]، وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَتُهُم رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ قَرِحُوا بِمَا عِندَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمِ مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ \* فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنًا بِاللهَ وَحْدُهُ وَكَفْرْنَا بِمَا كُمًّا بِهِ مُشْرِكِينَ \* فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إيمَانُهُمْ لَكَ رَأُوا بَأْسَنَا ﴾ [سورة غافر: ٨٢ — ٨٥].

117/

ومن عارض ماجاءت به الرسل برأيه فله نصيب من قوله تعالى : ﴿ كَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللّهُ مَنْ هُوَ مُشْرِفٌ مُنْ اللّهِ ﴾ [سورة غافر: ٣٤] ، حوقوله تعالى : ﴿ اللّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللّهِ بَغْيْرِ سُلطَانِ أَنَاهُمْ كُبَرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ وَعِندَ الّذِينَ آ مَنُوا كَذَٰلِكَ يَطْبِعُ اللّهُ عَلَى كُلِّ قَالْبِ مُتَكَبِّرِ جَبّارٍ ﴾ [سورة غافر: ٣٥] > ، وقوله تعالى : ﴿ اللّذِينَ يُجَادِلُونَ عَلَى كُلِّ قَالْبِ مُتَكَبِّرِ جَبّارٍ ﴾ [سورة غافر: ٣٥] > ، وقوله تعالى : ﴿ اللّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللّهِ بِغَدْيرِ سُلطَانِ أَنَاهُمْ إن في صُدُورِهِم اللّا كِبْرُ مَا هُم بِبَالغِيهِ ﴾ في آيات الله بغير سلطان : هو الكتاب المذل من السهاء، فكل من عارض كتاب الله المذل بغير سلطان أتاه ، حادل في آيات الله بغير سلطان أتاه ،

ومن هذا قوله تعالى : ﴿ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَـقُ فَأَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابٍ ﴾ [ سورة غافر : ٥] ، وقوله تعالى ﴿ وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ الْمُرْسَلِينَ اللّهُ مَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ اللّهُ مَسَلّم بِنَ وَمُنذِرِينَ وَيُجَادِلُ الّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الحَقَّ وَاتَّخَذُوا إِلّا مُبَسِّرينَ وَمُنذِرِينَ وَيُجَادِلُ الّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الحَقَّ وَاتَّخَذُوا آيَاتِي وَمَا أَنذِرُوا هُزُوًا ﴾ [ سورة الكهف: ٥٦] ، وأمثال ذلك مما في كتاب الله وكتبه بما عندهم من الرأى والكلام ،

ه ا بین القوسین <> فی (m) وسقط من سائر النسخ <

والبدع مشتقة من الكفر، فمن عارض الكتاب والسنة بآراء الرجال كان قوله مشتقا من أقوال هؤلاء الضَّلَال ، كما قال مالك : أو كلما جاءنا رجل أجدل من رجل تركنا ما جاء به جبريل إلى مجد صلى الله عليه وسلم لحدل هُذَا ؟ .

فإن قيل : هــذا الوجه غايته أنه لا تصح معارضة الشرع بالعقــل ، ولكن إذا طعن في العقل لم يبق لنا دليل على صحة الشرع .

قيل: المقصود في هذا المقام أنه يمتنع تقديم العقل على الشرع، وهو المطلوب، وأما شبوت الشرع في نفسه وعلمنا به، فليس هذا مقام إثباته، ونحن لم ندع أن أدلة العقل باطلة، ولا أن ما به يعلم صحة السمع باطل، ولكن ذكرنا أنه يمتنع معارضة الشرع بالعقل وتقديمه عليه، وأن من قال ذلك تناقض قوله، ولزمه أن لا يكون العقل دليلا صحيحا، إذكان عنده العقل يستلزم صحة ما هو باطل في نفسه، فلا بد أن يضطره الأمر، إلى أن يقول: ما عارضه الدليل العقلي فليس هو عندى دليلا في نفس الأمر، بل هو باطل، فيقال له: وهكذا ما عارضه الدليل السمعى في نفس الأمر، بل هو باطل، وحينئذ فيرجع الأمر إلى أن ينظر في دلالة الدليل، سواء كان سمعيا أو عقليا، فإن كان دليلا قطعيا لم يجز أن يعارضه شيء، وهذا هو الحق.

114/1

وأيضا، فقد ذكرنا أن مسمّى الدليل العقلى – عند من يطلق هذا اللفظ – جنس تحته أنواع: فمنها ما هو حق، ومنها ما هو باطل باتفاق العقلاء، فإن الناس متفقون على أن كثيرا من الناس يُدخلون في مسمّى هذا الاسم ما هو حق و باطل .

<sup>(</sup>۱) أورد الســيوطى فى تلخيصه لكتاب « ذم المنطق » للهروى عن إسحاق بن عيسى قال : سمعت مالك بن أفس يعيب الجــــدال و يقول « كلما جاءنا رجل أجدل من وجل أودنا أن نرد ما جاءنا به نبينا عن جبر يل عن الله » انظر صون المنطق للسيوطى ، ص ٥ ه ينحقيق الدكتور على سامى النشار .

<sup>(</sup>٢) م : فَمِنْتُذْ يُرْجِع ؛ ق ، ر : فَمِنْتُذُ فَيْرِجِع .

<sup>(</sup>٣) م، ق، ر، ص، ط: ... هذا اللفظ حين مجيئه .

و إذا كان كذلك فالأدلة العقلية الدالة على صدق الرسول إذا عارضها ما يُقال انه دليل عقلى يناقض خبره المعين، ويناقض مادل على صدقه مطلقا، لزم أن يكون أحد نوعى ما يسمى دليلا عقلما ياطلا .

[ وتمام هذا بأن يقال : ]

## الوجه الحادى عشر

الوجه الحادى عشر كثير مما يسمى دليلا ليس بدليل

أن ما يسميه الناس دليلا من العقليات والسمعيات ليس كثير منه دليلا، و إنما يظنه الظان دليلا ، وهـذا متفق عليه بين العقلاء ؛ فإنهم متفقون على أن ما يسمى دليلا من العقليات والسمعيات قد لا يكون دليلا في نفس الأمر .

فنقول: أما المتبعون للكتاب والسنة — من الصحابة والتابعين وتابعيم — فهم متفقون على دلالة ما جاء به الشرع فى باب الإيمان بالله تعالى وأسمائه وصفاته واليوم الآخر وما يتبع ذلك ، لم يتنازعوا فى دلالته على ذلك ، والمتنازعون فى ذلك بعدهم لم يتنازعوا فى أن السمع يدل على ذلك ، و إنما تنازعوا : هل عارضه من العقل ما يدفع موجبه ؟ و إلا فكلهم متفقون على أرب الكتاب والسنة مثبتان للأسماء والصفات ، مثبتان لما جاءا به من أحوال الرسالة والمعاد .

والمنازعون لأهل الإثبات من نفاة الأفعال والصفات لا ينازعون في أن النصوص السمعية تدل على الإثبات، وأنه ليس في السمع دليل ظاهر على النفي.

<sup>(</sup>١) م، ق، ر، ص: خبرالني؛ ط: خبرالمني و

<sup>(</sup>٢) مايين المعقوفتين زيادة في (س) .

<sup>(</sup>٣) انظربداية الوجه العاشر، ص ١٧٠ .

<sup>(</sup>٤) س ، ر ، ص ، ط : مثبت .

فقد اتفق النـاس على دلالة السمع على الإثبات ، و إن تنازعوا في الدلالة : هل هي قطعية أو ظنية ؟ .

وأما المعارضون لذلك من أهل الكلام والفلسفة فلم يتفقوا على دليل واحد من العقليات ، بل كل طائفة تقول فى أدلة خصومها : إن العقل يدل على فسادها ، / لا على صحتها ، فالمنبتة للصفات يقولون : إنه يُعلم بالعقل فساد قول النفاة ، كما المثبتة . يقول النفاة : إنه يعلم بالعقل فساد قول المثبتة .

ومثبتة الرؤية يقولون: إنه يُعلم بالعقل إمكان ذلك، كما تقول النفاة: إنه يُعلم بالعقل امتناع ذلك .

والمتنازعون في الأفعال هل تقوم به ؟ يقولون : إنه علم بالعقل قيام الأفعال به، وإن الحلق والإبداع والتأثير أمر وجودى قائم بالحالق المبدع الفاعل .

ثم كثير من هؤلاء يقولون: إن التسلسل إنما هو ممتنع في العلل، لا في الآثار والشروط، وخصومهم يقولون: ليس الخلق إلا المخلوق، وليس الفعل إلا المفعول، وليس الإبداع والخلق شيئا غير نفس الفعسل ونفس المفعول المتفصل عنه، وإن ذلك معلوم بالعقل، لئلا يلزم التسلسل.

وكذلك القول في العقليات المحضية كسألة الجوهر الفرد، وتماثل الأجمام، وبقاء الأعراض، ودوام الحوادث في المساضى أو المستقبل أو غير ذلك، كل هذه مسائل عقلية قد تنازع فيها العقلاء، وهذا باب واسع، فأهل العقليات من أهل النفى والإثبات كل منهم يدعى ارف العقل دل على قوله المناقض لقول الاخر، وأما السمع فدلالته متفق عليها بين العقلاء.

<sup>(</sup>١) ص ، ط : الماضي والمستقبل .

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، ر ، ص ، ط ؛ وقد ،

و إذا كان كذلك قيل : السمع دلالته معلومة متفق عليها ، وما يقال إنه (١) معارض لها من العقل ليست دلالته معلومة متفقا عليها ، بل فيها نزاع كثير ، فلا يجوز أن يعارض ما دلالته معلومة باتفاق العقلاء، بما دلالته المعارضة له متنازع فيها بين العقلاء .

واعلم أن أهـل الحق لا يطعنون فى جنس الأدلة العقلية ، ولا فيما عَلِم العقل صحته ، و إنمـا يطعنون فيما يدعى المعارض أنه يخالف الكتاب والسـنة . وليس فى ذلك ــ ولله الحمد ــ دليل صحيح فى نفس الأمر، ولا دليل مقبول عند عامة العقلاء ، ولا دليل لم يقدح فيه بالعقل .

وحينئذ فنقول في :

## الوجه الشانى عشر

إن كل ما عارض الشرع من العقليات فالعقل يعلم فساده ، و إن لم يعارض (٢)
العقل ، وما علم فساده بالعقل لا يجوز / أن يعارض به [لا] عقل ولا شرع ، ١١٥/١
وهذه الجملة تفصيلها هو الكلام على حجيج المخالفين للسنة من أهل البدع بأن (٤)
نبين بالعقل فساد تلك الحجيج وتناقضها ، وهذا \_ ولله الحمد \_ مازال الناس يوضحونه ؟
ومر . تأمل ذلك وجد في المعقول مما يُعلم به فساد المعقول المخالف للشرع

مالا يعلمه إلا الله .

الوجه الثانى عشر

كل ما عارض الشرع من العقليات فالعقل يعلم فساده

<sup>(</sup>١) (م) فقط: كبير ٠

<sup>(</sup>٢) س ، ر ، ص ، ط : و إن لم يمارض الشرع .

<sup>(</sup>٣) لا: ساقطة من (م) ، (ق) ٠

<sup>(</sup>و) س: هذه ٠

الوجه الثالث عشر

## الوجه الثالث عشر

أن يُقال : الأمور السمعية التي يُقال : « إن العقـل عارضها » كإثبات الصفات والمعاد ونحو ذلك ، هي مما عُلم بالاضطرار أن الرسول صلى الله عليه وسلم جاء بها ، وما كان معلوما بالاضطرار من دين الإسلام امتنع أن يكون باطلا ، مع كون الرسـول رسول الله حقا ، فمن قدح في ذلك وادّعي أن الرسول لم يجيء به ) كان قوله معلوم الفساد بالضرورة من دين المسلمين .

الوجه الرابع عشر

أن يُقال: إن أهل العناية بعلم الرسول، العالمين بالقرآن، وتفسير الرسول صلى الله عليه وسلم، والصحابة والتا بعين لهم بإحسان، والعالمين بأخبار الرسول والصحابة والتابعين لهم بإحسان، عندهم من العسلوم الضرورية بمقاصد الرسول ومراده ما لا يمكنهم دفعه عن قلوبهم، ولهذا كانوا كلهم متفقين على ذلك من غير تواطؤ ولا تشاعر، كما اتفق أهل الإسلام على نقل حروف القرآن، ونقل الصلوات الجمس والقبلة، وصيام شهر رمضان، وإذا كانوا قد نقلوا مقاصده ومراده عنه بالتواتر، كان ذلك كنقلهم حروفه وألفاظه بالتواتر،

ومعلوم أن النقل المتواتر يفيد العلم اليقيني، سواء كان التواتر لفظيا أو معنويا، كتواتر شجاعة خالد وشعر حسًان، وتحديث أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم، وفقه الأئمسة الأربعة، وعدل العمرين، ومغازى النبى صلى الله عليه وسلم مع

الأمور السمعية التي يقال إن العقل عارضها معلومة من الدين بالضرورة

الوجه الرابع عشر

العلم بمقاصد الرسولعلمضرودی یقینی

<sup>(</sup>۱) ش: بها ۰

<sup>(</sup>٧) إن : زيادة في (م) ، (ق) .

 <sup>(</sup>٣) س : وعدل عمر بن عبد العزيز .

المشركين و [ قتاله ] أهل الكتاب ، وعدل كسرى ، وطب جالينوس ، ونحو سيبويه ، يبين هذا أن أهل العلم والإيمان يعلمون من مراد الله ورسوله بكلامه أعظم مما يعلمه الأطباء من كلام جالينوس ، [ والنحاة من كلام ] سيبويه ، فإذا كان من ادعى في كلام سيبويه وجالينوس ونحوهما ما يخالف ماعليه أهمل العلم بالطب والنحو والحساب من كلامهم كان قوله / معلوم البطلان، فن ادعى في كلام الله ورسوله خلاف ما عليه أهل الإيمان كان قوله أظهر بطلانا وفسادا ، (3)

117/1

و جُماع هـذا: أن يُعلم أن المنقول عن الرسول صلى الله عليه وسلم شيئان: الفاظه وأفعاله ، ومعانى الفاظه ومقاصده بأفعاله ، وكلاهما منه ما هو متواتر عند العامة والخاصة ، ومنه ما يختص بعلمه بعض عند العامة والخاصة ، ومنه ما يختص بعلمه بعض الناس ، و إن كان عند غيره مجهولا أو مظنونا أو مكذوبا ، وأهـل العلم بأقواله كأهل العلم بالحديث والتفسير المنقول والمغازى والفقه يتواتر عندهم من ذلك ما لا يتواتر عند غيرهم ممن لم يَشَرَكهم في علمهم ، وكذلك أهل العلم بمعانى القرآن والحديث والفقه في ذلك يتواتر عندهم من ذلك ما لا يتواتر عند غيرهم من معانى الأقوال والأفعال الماخوذة عن الرسول ، كا يتواتر عند النحاة من أقوال الخليل

<sup>(</sup>١) م، ق، ر، ص، ط: وأهل الكتاب.

<sup>(</sup>٢) وعدل كسرى : كذا في جميع النسخ ، إلا أن العبارة عليها شطب في نسخة ( س ) .

 <sup>(</sup>٣) م ، ق : ... جالبنوس ونحو سيبوية .

<sup>(</sup>٤) س: إلا أن .

<sup>(</sup>ه) س ، ر ، ص : منه ما يتواتر ٠

<sup>(</sup>٧) ق : مَكْنُوبًا بِه ؟ س، ر، ص، ط : مَكَنْبًا بِه ٠

<sup>(</sup>y) س ، ر ، ص ، ط : ف ذاك ،

وسيبويه والكِسَائى والقراء وغيرهم ما لا يعلمه غيرهم ، [ و يتواتر عند الأطباء من معانى أقوال أبقراط وجالينوس وغيرهما ما لا يتواتر عند غيرهم ]، و يتواتر عند كل أحد من أصحاب مالك والشافعي والثوري والأوزاعي وأحمد [وأبي] داود وأبي ثور وغيرهم من مذاهب هؤلاء الأئمة ما لا يعلمه غيرهم ، و يتواتر عند أتباع رؤوس أهل الكلام والفلسفة من أقوالهم ما لا يعلمه غيرهم ، و يتواتر عند أهل العلم بنقلة الحديث من أقوال شُعبة و يحيى بن سعيد وعلى بن المديني و يحيى بن مَعين وأحمد ابن حنبل وأبي زُرعة وأبي حاتم والبخاري وأمثالهم في الجرح والتعديل ما لا يعلمه غيرهم ، بحيث يعلمون بالاضطرار اتفاقهم على تصديل مالك والثوري وشعبة غيرهم ، عيث علمون والاضطرار اتفاقهم على تصديل مالك والثوري وشعبة

<sup>(</sup>۱) الكسائى هو على بن حمزة بن عبد الله الأسدى الكوفى أبو الحسن الكسائى إمام اللفسة والنحو توفى سنة ۱۸۹ه . انظر ترجمته في: وفيات الأعيان ۷/۲ه ٤ ـــ 8٥٨؟ تاريخ بغداد ۳/۱۱ . ٩؟ طبقات النحو بين ، ص ۱۳۸ ؛ إنباه الرواة ٣/٢ ، ١٤ ؛ الأعلام ٥/٤ .

<sup>(</sup>۲) الفراء هو يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي، مولى بنى أسد، المعروف بالفراء . وقد سنة ١٤٤ه . وتوفى سنة ١٠٠ه . انظر ترجمته فى : إرشاد الأريب ٧/٢٧؟ وفيات الأعيان ٥/٥٠٠ — ٢٢٠٠ ؟ تاريخ بفسداد ١٤٩/١٤ — ١٥٥٠ ؟ مفتاح السعادة ١/١٤٩ ؟ الأملام ١٧٨/٩ — ١٧٩ .

<sup>(\*--- \*)</sup> ساقطمن : (م)، (ق)، وسقطت العبارة الأخيره (ما لايتواتر عند غيرهم) من (س) ومكان هذه الفقرة في (ص) مطموس .

<sup>(</sup>٣) م ، ق ، ر : ردارد .

<sup>(</sup>١) ر، ط: بنقل ؛ م، ق: بنقد .

(۱) وحمَّاد بن زيد واللَّيْث بن سعد وغير هؤلاء، وعلى تكذيب محمد بن سعيد المصلوب (۲) [ وأبى البخترى ] وهب بن وهب القاضى وأحمد بن عبد الله الحو يبارى وأمثالهم.

## الوجه الخامس عشر

أن يُقال : كون الدليل عقليا أو سمعيا ليس هو صفة تقتضى مدحا ولاذما ، ولاصحة ولا فسادا ، بل ذلك يبين الطريق الذى به عُلم ، وهو السمع أو العقل ، وإن كان السمع لا بد معه من العقل ، وكذلك كونه عقليا أو نقليا ، وأما كونه شرعيا فلا يقابل بكونه عقليا ، وإنما يقابل بكونه بدعيا ، إذ البدعة تقابل الشرعة ، وكونه شرعيا صفة مدح ، وكونه بدعيا صفة ذم ، وماخالف الشريعة فهو باطل .

ثم الشرعى قد يكون سمعيا وقد يكون عقليا ، فإن كون الدليسل شرعيا يُراد به كون الشرع أثبته ودل عليه ، ويُراد به كون الشرع أباحه وأذن فيه ، فإذا أريد بالشرعى ما أثبته الشرع ، فإما أن يكون معلوما بالعقل أيضا ، ولكن الشرع نب عليه ودل عليه ، فيكون شرعيا عقليا .

الوجسه الخامس عشر الدليل الشرعى لا يقابل بكونه عقلبا و إنمسا بكونه بدعيسا

 <sup>(</sup>۱) محمد بنسميد الأزدى المصلوب، قال عنه الدارقطنى: إنه متروك . صلبه أبو جعفر على الزندقة .
 انظرعته : لسان الميزان ٥/٥٧١ — ١٧٦ ؛ ميزان الاعتدال ٩٤/٣ .

<sup>(</sup>٢) وأبي البغترى : زيادة في ( س ) . وفي سائر النسخ : ووهب بن وهب القاضي .

وهو أبو البخترى وهب بن وهب بن كبير بن عبـــد الله بن زممـــة من بنى عبـــد المطلب ، توفى سنة ٧٠٠ هـ ، متهم بوضع الحديث .

انظر عنه : لسان الميزان ٢/ ٢٣١؟ الوفيات ه/ ٩٠ سـ ٩٩ ؟ تاريخ بغداد ١/١٥ ٤ ـــ ٤٥٧؟ ميزان الاعتدال ٢٧٨/٣ ؟ الأعلام ١/٥٠١٠

<sup>(</sup>٣) م ، ق : الجوباري · والصحيح ما أثبتناه ·

وهو أحمد بن عبد الله بن خالد بن موسى بن فارس بن مرداس (أبو عبد الله الجو يبارى ) قال ابن عدى : كان يضم الحدث لابن كرام على ماير يله ، وقال عنه ابن حبان : دجال مر الدجاجلة ، ورى عن الأثمــة ألوف حديث ماحدثوا بشيء منها ، وقال النسان والدار قطني : كذاب ،

اظرعه : لسان الميزان : ١٩٣/١ - ١٩٤ ؛ معجم البلدان ١٩٢/١ - ١٦٣ ٠

<sup>(</sup>٤) م ، ق ، ر ، ط : ونقلبا .

وهـذاكالأدلة التي نبَّه الله تعالى عليها في كتابه العزيز ، من الأمثال المضروبة وغيرها الدالة على توحيده وصدق رسله ، و إثبات صفاته وعلى المعاد، فتلك [كلها] أدلة عقلية يعلم صحتها بالعقل، وهي براهين ومقاييس عقلية، وهي مع ذلك شرعية.

و إما أن يكون الدليل الشرعى لايعلم إلا مجرد خبر الصادق، فإنه إذا أخبر بما لا يعلم إلا بخبره كان ذلك شرعيا سمعيا .

وكثير من أهل الكلام يظن أن الأدلة الشرعية منحصرة فى خبر الصادق فقط، وأن الكتاب والسنة لا يدلان إلا من هذا الوجه. ولهذا يجعلون أصول الدين نومين: العقليات، والسمعيات، و يجعلون القسم الأول مما لا يُعلم بالكتاب والسنة.

وهذا غلط منهم، بل القرآن دل على الأدلة العقلية و بيَّنها ونبَّه عليها، و إن كان من الأدلة العقلية ما يُعلم بالعيان ولوازمه ، كما قال تعالى : ﴿ سَنُر بِهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَمُدُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَمُدُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَمُدُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ الْقَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَمُدُمْ أَنَّهُ الْحَقَّ أَوْلَمْ يَكُوفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَيْءٍ مَن الله القراء في القراء في القراء القراء

وأما إذا أريد بالشرعى ما أباحه الشرع وأذن فيه، فيدخل في ذلك ما أخبر به الصادق، وما دلَّ عليه ونبَّه عليه القرآن، ومادلت عليه وشهدت به الموجودات .

والشارع يُحرِّم الدليل لكونه كذبا في نفسه ، مثل أن تكون إحدى مقدماته باطلة ، فإنه كذب، والله يحرم الكذب ، لا سيما عليه، كقوله تعالى : ﴿ أَ لَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِ مَ مِينَاقُ الْكِالِ أَنْ لَا يَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقَّ وَدَرَسُوا مَا فِيهٍ ﴾ [سورة الأعراف: 179] .

<sup>(</sup>١) كلها : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : إخبار .

ويحرِّمه لكون المتكلم به يتكلم بلاعلم، كما قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [سورة الإسراء: ٣٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَالاً تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٣٣]، وقوله: ﴿ هَا أَنْمُ هَا وُلَاءٍ حَاجَجْتُمُ فِيهَا لَـكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ الشَّعَرَاف: ٣٣] . وقوله: ﴿ هَا أَنْمُ هَا وُلاَءٍ حَاجَجْتُمُ فِيهَا لَـكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّه

114/1

ويحِيَّرَمه لكونه جدالا في الحق بعد ما تبين ، كقوله تعالى : ( يُجَادِلُونَكَ في الْحَقِّ بَعْدَ مَا تَبَيِّنَ ﴾ [سورة الأنفال: ٦]، وقوله تعالى: ( وَ يُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَـنَّ ﴾ [سورة الكهف : ٥٦] .

وحينئذ فالدليل الشرعى لا يَجوز أن يعارضه دليل غير شرعى ، و يكون مقدماً عليه ، بل هذا بمنزلة من يقول : إن البدعة التى لم يشرعها الله تعالى تكون مقدمة على الشرعة التى أمر الله بها ، أو يقول : الكذب مقدم على الصدق ، أو يقول : خبر غير النبى صلى الله عليه وسلم يكون مقدما على خبر النبى ، أو يقول : مانهى الله عنه يكون خيرا مما أمر الله به ، ونحو ذلك ، وهذا كله ممتنع .

وأما الدليسل الذي يكون عقليا أو سمعيا من غير أن يكون شرعيا ، فقد يكون راجحا تارة ومرجوحا أخرى ، كما أنه قد يكون دليلا صحيحا تارة ، ويكون شبهة فاسدة أخرى ، فما جاءت به الرسل عن الله تعالى إخبارا أو أمرا لا يجوز أن يعارض بشيء من الأشياء ، وأما ما يقوله الناس فقد يعارض بنظيره ، إذ قد يكون حقا تارة و باطلا أخرى ، وهذا مما لاريب فيه ، لكن من الناس من يدخل في الأدلة الشرعية ما ليس منها ، كما أن منهم مر يُخرج منها ما هو داخل فيها ، والكلام هنا على جنس الأدلة ، لا على أعيانها .

<sup>(</sup>١) م: عَلَى الطاعة الشرعية ؛ ق : على الشرعية .

 <sup>(</sup>۲) في نسخة (م)كتبت الآية :
 (وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق)

وذكر المحققان الآية والسورة (٦:١٨) والمثبت هو ما فى الأصول .

الوجه السادس حشر الممارضون ينتهون إلى التأويل أو التفويض وهما ماطلان

## الوجه السادس عشر

أن يقال : غاية ماينتهى إليه هؤلاء المعارضون لكلام الله ورسوله بآرائهم ، من المشهورين بالإسلام ، هو التأويل أو التفويض ، فأما الذين ينتهون إلى أن يقولوا الأنبياء أوهموا وخيَّلوا ما لا حقيقة له فى نفس الأمر ، فهــؤلاء معروفون عند المسلمين بالإلحاد والزندقة .

والتأويل المقبول: هو ما دل على مراد المتكلم، والتأويلات التي يذكرونها لا يعلم أن الرسول أرادهله، بل يعلم بالاضطرار في عامة النصوص أن المراد منها نقيض ما قاله الرسول، كما يعلم مثل ذلك في تأويلات القرامطة والباطنية من غير أن يحتاج ذلك إلى دليل خاص.

وحينئذ فالمتأول إن لم يكن مقصوده معرفة مراد المتكلم ، كان تأويله للفظ بما يحتمله من / حيث الجملة فى كلام من تكلم بمثله من العرب ، هو من باب التحريف والإلحاد ، لامن باب التفسير و بيان المراد .

وأما التفويض: فإن من المعلوم أن الله تعالى أصرنا أن نتدبَّر القرآن، وحضَّنا على عقله وفهمه، فكيف يجوز مع ذلك أن يُراد منا الإعراض عن فهمه ومعرفته وعقـــله ؟

<sup>(</sup>١) ما قاله الرسول : كذا في (م) فقط . وفي سائر النسخ : ما قالوه .

<sup>(</sup>۲) القرامطة من الباطنية وهم الذين ينتسبون إلى حدان بن الأشمث الذي كان يلفب بقرمط ، وقد تنابذ على حسين الأهوازي رسول عبد الله بن ميون القداح ، ثم اتخذ لنفسه مقرا قرب الكوفة سماه دار الهجرة ، وأخذ هو وأتباعه يشنون منه الغارات على المسلمين ، وقد النثرت دعوته في أنحاه كثيرة من العالم الإسلامي ، وكانت سببا في كثير من القلاقل والحروب ، وذكر ابن طاهر البغدادي في (الفرق بين الفرق بين الفرق من ١٧٧١) أن حدان قرمط كان من العبابية الحرانية ، انظر دائرة المسارف (هيوار) مادة حدان قرمط ؛ الحضارة الإسلامية لآدم متر ٢/٥ ٤-٩٤ ؛ مقالات الأشعري ٢٩/١ ؛ الفرق بين الفرق ، ص ١٩٩ -١٧٣٠ .

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، ر، ص ، ط : فن ،

وأيضا ، فالخطاب الذي أريد به هدانا والبيان لنا ، و إخراجنا من الظلمات إلى النور ، إذا كان ماذكر فيه من النصوص ظاهر ، باطل وكفر ، ولم يرد منا أن نعرف لا ظاهره ولا باطنه ، أو أريد منا أن نعرف باطنه من غير بيان في الخطاب لذلك ، فعلى التقديرين لم نخاطب بما أين فيه الحق ، ولا عرفنا أن مدلول هذا الخطاب باطل وكفر .

وحقيقة قول هؤلاء في المخاطب لنا: أنه لم يبين الحق، ولا أوضحه، مع أمره لنا أن نعتقده ، وأن ما خاطبنا به وأمرنا باتباعه والرد إليه لم يبين به الحق ولاكشفه ، بل دل ظاهره على الكفر والباطل، وأراد منا أن لا نفهم منه شيئا ، أو أن نفهم منه ما لا دليل عليه فيه ، وهذا كله مما يُسلم بالاضطرار تنزيه الله ورسوله عنه ، وأنه من جنس أقوال أهل التحريف والإلحاد .

و بهذا احتج الملاحدة ، كابن سينا وغيره ، على مثبتى المعاد ، وقالوا : القول في نصوص المعاد كالقول في نصوص التشبيه والنجسيم ، وزعموا أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يبين ما الأمر، عليه في نفسه ، لا في العلم بالله تعالى ولا باليوم الآخر، فكان الذي استطالوا به على هؤلاء هو موافقتهم لهم على نفى الصفات ، و إلا فلو منوا بالكتاب كله حق الإيمان لبطلت معارضتهم ودحضت حجتهم .

<sup>(</sup>١) س: وأديد .

<sup>(</sup>٢) ص ، ط : مت ٠

<sup>(</sup>٣) م، ق، ر، ص، ط: استطال .

<sup>(</sup>٤) ق ، ر ، ص ، ط : موافقتهم له .

<sup>(</sup>٥) م : المارضة ؛ ق ، ص ، ط : معارضته .

ولهذا كان ان النفيس المنطب الفاضل يقول: ليس إلا مذهبان: مدهب أهل الحديث ، أو مذهب الفلاسفة ، فأما هؤلاء المتكلمون فقولهم ظاهر التناقض والاختلاف، يعنى [أن] أهل الحديث أثبتواكل ما جاء به الرسول، وأولئك جعلوا الحميع تخييلا و توهيا ، ومعلوم بالأدلة الكثيرة السمعية والعقلية فساد مذهب / هؤلاء ١٢٠/١ الملاحدة ، فتعين أن يكون الحق مذهب السلف أهل الحديث والسنة والجماعة ،

م إن ابن سينا وأمثاله من الباطنية المتفلسفة والقرامطة يقولون: إنه أراد من المخاطبين أن يفهموا الأمر على خلاف ما هو عليه، وأن يعتقدوا ما لا حقيقة له في الخارج، لما في هذا التخييل والاعتقاد الفاسد لهم من المصلحة.

والجهمية والمعتزلة وأمثالهم يقولون: إنه أراد أن يعتقدوا الحق على ما هو عليه ، مع علمهم بأنه لم يبين ذلك في الكتاب والسنة ، بل النصوص تدل على نقيض ذلك ، فأولئك يقولون : أراد منهم اعتقاد الباطل وأمرهم به ، وهؤلاء يقولون : أراد اعلى نقيضه ،

والمؤمن يعلم بالاضطرار أن كلا القولين باطل ، ولا بد للنفاة أهل التأويل من هذا أو هذا : و إذا كان كلاهما باطلا كان تأويل النفاة للنصوص باطلا :

<sup>(</sup>۱) هوعلى بن أبى الحزم القَرْشى ؛ علاء الدين الملقب با بن النفيس ؛ أعلم أهــل عصره بالطب ، ولد بدمشق ؛ وتوفى بمصر ۲۸۷ هـ ، من أهم كتبه ''فاضل بن ناطق'' على تمط حى بن يقظان لابن طفيل . انظر ترجمته فى : طبقات الشافعية ٥/١٢٩ ؛ شذرات الذهب ٥/١٠١ ؛ تاريخ ابن الوردى ٢/٣٣٤ كشف الظنون ٢٢٩٤ ؛ هدية العارفين كشف الظنون ٢٢٩٤ ؛ هدية العارفين ١/٧٧٧ ؛ مفتاح السعادة ١/٩٢١ ؛ هدية العارفين ١/١٧٤ ؛ الأعلام للزركلي ٥/٨٧ .

<sup>(</sup>٢) أن : زيادة في (ص) .

<sup>(</sup>٣) س: أخربه ٠

 <sup>(</sup>٤) س ; ولا بد لأهل التأويل .

فيكون نقيضه حقا، وهو إقرار الأدلة الشرعيسة على مدلولاتها، ومن خرج عن ذلك لزمه من الفساد ما لا يقوله إلا أهل الإلحاد .

وماذكرناه من لوازم قول أهل التفويض: هو لازم لقولهم الظاهر المعروف بينهم ، إذ قالوا: إن الرسول كان يعلم معانى هـذه النصوص المشكلة المتشابهة ، ولكن لم سين للناس مراده بها ، ولا أوضحه إيضاحا يقطع به النزاع .

وأما على قول أكابرهم: « إن معانى هذه النصوص المشكلة المتشابهة لايعلمه اللا الله ، وأن معناها الذى أراده الله بها هو ما يوجب صرفها عن ظواهرها » — فعل قول هؤلاء يكون الأنبياء والمرسلون لا يعلمون معانى ما أنزل الله عليهم من هذه النصوص ، ولا الملائكة ، ولا السابقون الأولون ، وحينئذ فيكون ما وصف الله به نفسه في القرآن ، أو كثير مما وصف الله به نفسه ، لا يعلم الأنبياء معناه ، بل يقولون كلاما لا يعقلون معناه ، وكذلك نصوص المثبتين للقدر عند طائفة ، والنصوص المثبتة للأمر والنهى والوعد والوعيد عند طائفة ، والنصوص المثبتة للأمر والنهى والوعد والوعيد عند طائفة ، والنصوص المثبتة

141/1

ومعلوم أن هذا قدح فى القرآن والأنبياء، إذ كان الله أنزل القرآن، وأخبر أنه جمله هدى و بيانا للناس، وأمر الرسول أن يبلغ البلاغ المبين، وأن يبين للناس ما نزل إليهم، وأمر بتذبر القرآن وعقله، ومع هذا فأشرف مافيه ـ وهو ما أخبر به الرب عن صفاته، أو عن كونه خالقا لكل شيء، وهو بكل شيء عليم، أو عن كونه أمر ونهى، ووعد وتوعد، أو عما أخبر به عن اليوم الآخر ـ لا يعلم أحد معناه، فلا يعقل ولا يتدبر، ولا يكون الرسول بين للناس ما نزل إليهم، ولا بلّغ البلاغ المبين.

<sup>(</sup>١) ص ، ر ، ص ، ط : المثبتة .

<sup>(</sup>۲) م (فقط) : وأمر الناس بتدبر .

وعلى هـذا التقدير فيقول كل ملحد ومبتدع: الحق فى نفس الأمر ما عامته برأيى وعقلى، وليس فى النصوص ما يناقض ذلك، لأن تلك النصوص مشكلة متشابهة لا يعلم أحد معناها، وما لا يعلم أحد معناه لا يجوز أن يستدل به .

فيبق هذا الكلام سدا لباب الهدى والبيان من جهة الأنبياء، وفتحا لباب من يعارضهم و يقول: إن الهدى والبيان في طريقنا لا في طريق الأنبياء ، لأنا نحن نعلم ما نقول ونبينه بالأدلة العقلية ، والأنبياء لم يعلموا ما يقولون ، فضلا عن أن يبينوا مرادهم .

فتبين أن قول أهل التفويض الذين يزعمون أنهم متبعون للسنة والسلف من شر أقوال أهل البدع والإلحاد .

فإن قيل: أنتم تعلمون أن كثيرا من السلف وأوا أن الوقف عند قوله: ( وَمَا يَعْلَمُ تَاوِيلَهُ إِلَّا اللّهُ ) [سورة آل عمران: ٦]، بل كثير من الناس يقول: هذا هو قول السلف، ونقلوا هذا القول عن أبّى بن كعب وابن مسعود وعائشة وابن عباس وعروة بن الزبير وغير واحد من السلف والخلف، وإن كان القول الآخر – وهو أن السلف يعلمون تأويله – منقولاً عن ابن عباس أيضا، وهو قول مجاهد ومحمد بن جعفر وابن إسحاق وابن قتيبة وغيرهم، وما ذكرتموه قدح في أولئك السلف وأتباعهم،

<sup>(</sup>١) م، ق: ولا يعلم .

<sup>(</sup>٢) م، ق: رودا .

<sup>(</sup>٢) م 6 ق : هذا مذهب السلف ٠

<sup>(</sup>٤) س (فقط) : وعروة والزبير •

<sup>(</sup>a) س ، ر ، ص ، ط : متقول ه

<sup>(</sup>٦) س (فقط) : ومحمد بن چمغر بن الزبير ٠

قيل: ليس الأمركذاك، فإن أولئك السلف الذين قالوا: « لا يعلم تأويله إلا الله » كانوا يتكلمون بلغتهم المعروفة بينهم ، ولم يكن لفظ « التأويل » عندهم ايراد به معنى التأويل الاصطلاحى الحاص، وهو صرف اللفظ عن المعنى المداول عليه المفهوم منه إلى معنى يخالف ذلك، فإن تسمية هذا المعنى وحده تأويلا إنما هو اصطلاح طائفة من المتأخرين من الفقهاء والمتكلمين وغيرهم ، ليس هو عرف السلف من الصحابة والتابعين والأئمة الأربعة وغيرهم ، لاسيما ومن يقول إن لفظ التأويل هـذا معناه يقول : إنه يحمل اللفظ على المعنى المرجوح لدليك يقترن به، وهؤلاء يقولون : هـذا المعنى المرجوح لا يعلمه أحد من الحلق، والمعنى الراجح لم يرده الله .

و إنماكان لفظ التأويل في عرف السلف يراد به ما أراده الله بلفظ «التأويل» في مثل قوله تعالى : ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَآيِى تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَاءَت رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ ﴾ [سورة الأعراف : ٣٥] ، وقال تعالى : ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ [سورة النساء: ٩٥] ، وقال يوسف : ﴿ يَا أَبِّتَ هَلَذَا تَأْوِيلُ رُوْيَاى مِن قَبْلُ ﴾ [سورة يوسف: ١٠٠] ، وقال يعقوب له : ﴿ وَيُعلِّمُكَ مِن تَأْوِيلُ الْأَحَادِيث ﴾ [سورة يوسف: ٣] ، ﴿ وَقَالَ الّذِي نَجَا مِنْهُمَا وَادْكُر بَعْدُ أُمَّةً أَنّا أَنْيَتُكُم مِنَا فِيلِهِ ﴾ [سورة يوسف: ٣] ، ﴿ وَقَالَ الّذِي نَجَا مِنْهُمَا وَادْكُر بَعْدُ أُمَّةً أَنّا أَنْيَتُكُم مِنَا فِيلِهِ ﴾ [سورة يوسف: ٤٥] ، وقال يوسف : ﴿ لَا يَأْتِيكُما طَعَامُ أُمَّةً أَنّا أَنْيَتُكُم مِنَا فِيلِهِ ﴾ [سورة يوسف: ٤٥] ، وقال يوسف : ﴿ لَا يَأْتِيكُما طَعَامُ أُمَّةً أَنّا أَنْيَتُكُم مِنَا وَيلِهِ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيكُما ﴾ [سورة يوسف: ٢٥] ، وقال يوسف : ﴿ لَا يَأْتِيكُما طَعَامُ أُمَّةً أَنّا أَنْيَاكُم مِنْ أُويلِهِ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيكُما ﴾ [سورة يوسف: ٢٥] ، وقال يوسف : ﴿ لَا يَأْتِيكُما طَعَامُ وَالْهُ إِلّا نَبْأَتُكُم مِنْ أُويلِهِ قَبْلُ أَنْ يَأْتِيكُما ﴾ [سورة يوسف: ٢٥] ، وقال يوسف : ﴿ لَا يَأْتِيكُما طَعَامُ أُوي فَانِه إِلاّ نَبَاتُكُما مِنْ أَنْ يَأْتُكُم مِنْ وَلَا لَالْهُ عَلَى الْمُورِة لِلْكُولُ أَنْ يَأْتِيكُما ﴾ [سورة يوسف: ٢٥] ، وقال يوسف : ﴿ لَا يَأْتِيكُما طَعَامُ وَالْهُ عَالَى اللّهُ وَلِهُ وَيُلُولُ أَنْ يَأْتِيكُما ﴾ [سورة يوسف: ٢٥] .

فتأويل الكلام الطلبي : الأمر والنهى ، هو نفس فعل المامور به وترك المنهى عنه ، كما قال سفيان بن عيينة : « السنة تأويل الأمر والنهى »، وقالت

<sup>(</sup>١) ألفاظ الآية الكريمة : قبل أن يأتيكا : زيادة في (س) .

<sup>(</sup>٢) س ٤ ص ۽ ط : هو ٠

عائشة : «كان رسول الله صلى الله عليه وســلم يقول فى ركوعه وسجوده : سبحانك اللهم ربنا و بحدك اللهم اغفرلى، يتأول القرآن»، وقيل لعروة بن الزبير: « فما بال عائشة كانت تصلي في السفر أربعا؟ قال : تأوات كما تأول عثمان » ونظائره متعددة .

وأما تأويل ما أخبرالله به عن نفسه وعن اليوم الآخرفهو نفسَ الحقيقة التي أخبر عنها ، وذلك في حق الله : هوكُنَّه ذاته وصفاته التي لا يعلمها غيره ، ولهسذا قال مالك وربيعة وغيرهما: « الاستواء معلوم ، والكيف مجهول » . وكذلك قال ابن المــاجِشُونُ وأحمــد بن حنبل وغيرهما من السلف يقولون : إنا لا نعلم كيفية ما أخبر الله به عن نفسه، و إن علمنا تفسيره ومعناه .

ولهذا رد أحمد بن حنيل على الجهمية والزنادقية فيما طعنوا فيمه من متشابه القرآن / وتأولوه على غير تأويله ، فرد على من حمــله على غير ما أريد به، وفسرهو جميع الآيات المتشاجة ، وَبَنُّن المراد بها .

وكذلك الصحابة والتابعون فسروا جميع القرآن، وكانوا يقولون : إن العلماء يعلمون تفسيره وما أريد به ، و إن لم يعلمواكيفية ما أخبر الله به عن نفسه ، وكذلك

<sup>(</sup>١) الحديث، ورد في مسلم ٢/٠٥ (كتاب الصلاة، باب ما يقال في الركوع والسجود)؛ وجاء ف النسائى بلفظ نختلف ٢/٢ ؛ ١ (كتَاب النطبيق ، باب الذكر في الركوع )؛ وفي ابن ماجة ١٨٧/١ (كتاب إقامة الصـــلاة، الباب الأول في افتتاح الصلاة)؛ والبخاري ١٥٩/٢ (كتاب الصلاة، باب التسبيح والدعاء في السجود ) .

<sup>(</sup>٢) س ، ر: ما ٠

 <sup>(</sup>٣) هوعبد العزيز بن عبد الله بن أبي سلمة ، أبو عبد الله الماجشون من أئمة المحدثين توفى ببغداد سنة ١٦٤ هـ • انظر ترجمته في: تهذيب التهذيب ٣٤٣/٦ — ٣٤٣٤؛ تذكرة الحفاظ ٢٠٦/١ – ٢٠٧ ؟ شــذرات الذهب ١/٩٥١ ؟ تاريخ بغــداد ١/٣٦/ ٢٠٥ - ٤٣٩ ؟ طبقات ابن سعــد ١٤٦ ؛ الأعلام للزركلي ، ٤/٥١ — ١٤٦ .

<sup>(</sup>٤) س : فها شكت .

لا يعلمون كيفية النيب ، فإن ما أعده الله لأوليائه من النعيم لاعين رأته ، ولا أذن سمعته ، ولا خطر على قلب بشر ، فذاك الذى أخبر به لا يعلمه إلا الله ، [ فمن قال من السلف إن تأويل المتشابه لايعلمه الا الله ) بهذا المعنى ، فهذا حتى .

وأما من قال : إن التأويل الذي هو تفسيره وبيان المراد به لايعلمه إلا اقد ، فهــذا ينازعه فيه عامة الصحابة والتابعين الذين فسروا القرآن كله ، وقالوا : إنهم يعلمون معناه .

كما قال مجاهد : « عرضت المصحف على ابن عباس من فاتحت إلى خاتمته ألى خاتمته أقفه عند كل آية وأسأله عنها » وقال ابن مسعود : « ما في كتاب الله آية إلا وأنا أعلم فيم أنزلت » ، وقال الحسن البصرى : «ما أنزل الله آية إلا وهو يحب أن يُعلّم ما أراد بها » .

ولهذا كانوا يجعلون القرآن يحيط بكل ما يطلب من علم الدين ، كما قال ممروق : « ما نسأل أصحاب محمد عن شيء إلا وعلمه في القرآن ، ولكن علمنا قَصُر عنه » . وقال الشعبي : « ما ابتدع قوم يدعة إلا في كتاب الله بيانها » . وأمثال ذلك من الآثار الكثيرة المذكورة بالأسانيد الثابتة ، مما ليس هذا موضع بسطه .

## الوجه السابع عشر

أن يقال: الذين يعارضون الكتاب والسنة بما يسمونه عقليات: من الكلاميات والفلسفيات وتحو ذلك، إنما يبنون أمرهم في ذلك على أقوال مشتبهة مجملة، تحتمل

الوجمه السابع عشر المقليات المبتدعة بنيت على أقوال مشتبه بمجاة تشتمل على حق و باطل

<sup>(</sup>١) م ، ق ، ر ، ص ، ط ، كيفيات .

 <sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) م، ق: أنف .

معانى متعددة ، ويكون [ ما ] فيها من الاشتباه لفظا ومعنى يوجب تناولها لحق وباطل ، فيها من الحق يقبل ما فيها من الباطل لأجل الاشتباه والالتباس ، ثم يعارضون بما فيها من الباطل نصوص الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم .

وهذا منشأ ضلال من ضل من الأمم قبلنا ؛ وهو منشأ البدع ، فإن البدعة لوكانت باطلا محضا لظهرت و بانت، وما قُبلت، ولوكانت حقا محضا لا شوب فيه، لكانت موافقة للسنة ؛ فإن السنة لاتناقض حقا محضا لا باطل فيه، / ولكن البدعة تشتمل على حق و باطل، وقد بسطنا الكلام على هذا في غير هذا الموضع .

ولهذا قال تعالى فيما يخاطب به أهل الكتاب على لسان عد صلى الله عليه وسلم:

( يَا بَيْ إِسْرَآئيلَ اذْكُرُوا نِمْمَتَى الَّتِي أَنْمَتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْنُوا بِمَهْدِى أُوفِ بِمَهْدِكُمْ
و إيَّاىَ فَا رُهَبُونِ \* وَآمِنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِنَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أُولًا كَافِرٍ بِهِ
وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنَا قليلاً و إيَّاىَ فَاتَقُونِ \* وَلا تَلْبِسُوا الحُقَّ بِالبَّاطِلِ وَتَكْتُمُوا
ولا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنَا قليلاً و إيَّاىَ فَاتَقُونِ \* وَلا تَلْبِسُوا الحُقَّ بِالبَّاطِلِ وَتَكْتُمُوا
الْخَقِّ وَأَنَتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٤٠ - ٢٤]، فنهاهم عن لبس الحق بالباطل وكتانه ، ولبسه به : خلطه به حتى يلتبس أحدهما بالآخر ، كما قال تعالى :
( وَلَوْ جَعْلَنَاهُ مَلَكًا جَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلْبَسْنَا عَلِيمٍ مَّا يَلْبِسُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ٩].

ومنه التلبيس ، وهو التــدليس ، وهو الغش ، لأن المغشــوش من النحاس تلبسه فضة تخالطه وتغطيه، كذلك إذا لبس الحق بالباطل يكون قد أظهر الباطل

<sup>(</sup>١) م ، ق : ويكون فها من الاشتباء لفظا ومعنى ما يوجب ؛ ص ، ط ، و : ويكون فها من الاشتباء لفظا ومعنى يوجب .

<sup>(</sup>۲) م ، ق ، ر ، ص ، ط : ف ،

 <sup>(</sup>٣) أظرما ذكره ابن تيمية في كتابه " اقتضاء الصراط المستقيم ، ص ٢٦٧ - ٢٩٢ ، ط.
 السنة المحمدية ، القاهرة ، ١٩٦٥ / ١٩٠٠

<sup>(</sup>٤) س: فكذلك الحق إذا لبس بالباطل .

140/1

فى صورة الحسق ، فالظاهر حق ، والباطن باطل ، ثم قال تمالى : ﴿ وَتَكَكَّتُمُوا الْحَـقُ وَالَّحْتُمُوا الْحَـقُ وَالْمَالِي اللَّهِ وَمَكَتَّكُمُوا الْحَـقُ وَأَنْتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ [ سورة البقرة : ٤٢ ] .

وهنا قولان . قيل : إنه نهاهم عن مجموع الفعلين ، وإن الواو واو الجمع التي يسميها نحاة الكوفة واو الصرف ، كما في قولهم « لاتأكل السمك وتشرب اللبن » كاقال تعالى: ﴿ وَلَمْ اللهُ اللهِ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ عَلَى قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُو يِقْهُنّ بِمَا كَسَبُوا وَ يَعْفُ مَن كَيْمِ \* وَيَعْلَمُ اللهُ يَن يُجَادِلُونَ فِي آياتِنَا مَا لَمْمُ مِّن عَيْمِ ﴾ [ سورة الشورى : كثير \* وَيَعْلَمُ اللهُ يَن يُجَادِلُونَ فِي آياتِنَا مَا لَمْمُ مِّن عَيْمِ ﴾ [ سورة الشورى : ٢٤ على قدراءة النصب ، وعلى هذا فيكون الفعل الثانى في قدوله : ﴿ وَتَكْتُمُوا الْحُقّ ﴾ منصو با ، والأول مجزوما .

وقيل: بل الواو هي الواو العاطفة المشركة بين المعطوف والمعطوف طيه ، فيكون قد نهى عن الفعلين من غير اشتراط اجتماعهما ، كما إذا قيل: «لا تكفر وتسرق وتزن » .

وهذا هو الصواب، كما فى قوله تعمالى : ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحُقَّ الْمُعَلِّ وَمَكُنُهُ وَاللَّهُ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة آل عمران : ٧١] ولو ذمهم على الاجتماع لقال : « وتكتموا الحق » بلا نون، وتلك الآية نظير هذه .

ومثل هـذا الكلام إذا أريد به النهى عن كلي من الفعلين فإنه قد يُعاد فيه /حرف النفى، كما تقول: « لاتكفر، ولا تسرق، ولا تزن » . ومنه قوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُّوالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ اللَّأَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَوَاضٍ مَنكُم وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُم ) [ سورة النساء: ٢٩] .

وأما إذا لم يُعَدُّ حرفُ النفي فيكون لارتباط أحد الفعلين بالآخر ، مشل أن يكون أحدهما مستلزما للآخر ، كما قيل : لا تكفر بالله و تكذب أنبياءه، ونحوذلك .

وما يكون اقترانهما ممكنا لا محذور فيه ، لكن النهى مر الجميع فهو قليل في الكلام ، ولذلك قل ما يكون فيه الفعل الشانى منصوبا ، والغالب على الكلام جزم الفعلين .

وهذا بمسا يبين أن الراجح في قوله: (وَتَلْبِسُوا) أن تكون الواو واو العطف، والفعل مجزوما، ولم يعد حرف النفي لأن أحد الفعلين مرتبط بالآخر مستلزم له، فالنهى عن الملزوم - فقد يظن أنه ليس مقصودا للناهى، وإنما هو واقع بطريق اللزوم العقلى.

ولهذا تنازع الناس في الأمر بالشيء: هل يكون أمرا بلوازمه ؟ وهل يكون نهيا عن ضده ؟ مع اتفاقهم على أن فعل المامور لا يكون إلا مع فعل لوازمه وترك ضده ، ومنشأ النزاع : أن الآمر بالفعل قد لايكون مقصوده اللوازم ولاترك الضد ، ولهذا إذا عاقب المكلف لا يعاقبه إلا على ترك المامور فقط ، لا يعاقبه على ترك لوازمه وفعل ضده .

وهـذه المسألة هي الملقبة بأن: « مالا يتم الواجب إلا به فهو واجب » . وقد غلط فيها بعض الناس ، فقسموا ذلك إلى ما لا يقدر المكلف عليه كالصحة في الأعضاء والعدد في الجمعة ، ونحـو ذلك مما لا يكون قادرا على تحصيله ، و إلى ما يقدر عليه كقطع المسافة إلى الحج، وغسل جزء من الرأس في الوضوء، وإمساك

<sup>(</sup>١) س (فقط) : أفتراقهما ٠

<sup>(</sup>٢) م ، ق : ف ٠

جزء من الليل فى الصيام ، ونحـوذلك ، فقالوا : ما لا يتم الواجب المطلق إلا به وكان مقدورا للكلف فهو واجب .

وهذا التقسيم خطأ ، فإن هذه الأمور التي ذكروها هي شرط في الوجوب ، فلا يتم الوجوب إلا بها ، وما لا يتم الوجوب إلا به لا يجب على / العبد فعله باتفاق المسلمين ، سواء كان مقدورا عليه أو لا ، كالاستطاعة في الحيج واكتساب نصاب الزكاة ، فإن العبد إذا كان مستطيعا للحج وجب عليه الحج ، وإذا كان مالكا لنصاب الزكاة ، فإن العبد إذا كان مالكا لنصاب الزكاة وجبت عليه الزكاة ، فالوجوب لا يتم إلا بذلك ، فلا يجب عليه تحصيل استطاعة الحج ، ولا ملك النصاب .

وله الما المن يقول: إن الاستطاعة في الحريج ملك المال ، ولم يتنازعوا إلا أبي حنيفة والشافعي وأحمد، فلا يوجبون عليه اكتساب المال ، ولم يتنازعوا إلا فيما إذا بذلت له الاستطاعة: إما بذل الحرج، وإما بذل المال له من ولده، وفيه نزاع معروف في مذهب الشافعي وأحمد ، ولكن المشهور من مذهب أحمد عدم الوجوب ، وإنما أوجبه طائفة من أصحابه ، لكون الآب له على أصله أن يتملك مال ولده ، فيكون قبوله كتملك المباحات ، [ والمخالفون لحؤلاء من أصحابه لا يوجبون عليه اكتساب المباحات ]، والمشهور من مذهب الشافعي الوجوب بذل الابن الفعل .

<sup>(</sup>۱) س: للنصاب الزكوى .

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقو فتين ساقط من (م) ، (ق) :

<sup>(</sup>٣) م ( فقط ) : بالفعل ٠

والمقصود هنا الفرق بين ما لايتم الوجوب إلا به، ومالا يتم الواجب إلا به، والمقصود هنا الفرق بين ما لايتم الواجب إلا به كقطع المسافة في الجمعية والحج وتحو ذلك ، فعلى المكلف فعلم باتفاق المسلمين .

لكن من ترك الحج وهو بعيد الدار عن مكة ، أو ترك الجمعة وهو بعيد الدار عن الحامع فقد ترك أكثر مما ترك قريب الدار ، ومع هذا فلا يقال : إن عقو بة هذا أعظم من عقو بة قريب الدار ، والواجب ما يكون تركه سببا للذم والعقاب فلو كان هذا الذي لزم فعله بطريق التبع مقصودا بالوجوب لكان الذم والعقاب لتاركه أعظم ، فيكون مَنْ ترك الحج من أهدل الهند والأندلس أعظم عقابا من تركه من أهل مكة والطائف ، ومن ترك الجمعة من أقصى المدينة أعظم عقابا ممن تركها من جيران المسجد الحامع .

فلما كان من المملوم أن ثواب البعيد أعظم ، وعقابه إذا ترك ليس أعظم من عقاب القريب، نشأت مر ههنا الشبهة : هل هو واجب أو ليس بواجب ؟ والتحقيق : أن وجوبه بطريق اللزوم العقل ، لابطريق قصد الآمر ، بل الآمر بالفعل قد لايقصد طلب لوازمه، وإن كان عالما بأنه لابد من وجودها، وإن كان عمن يجوز عليه الغفلة فقد لا تخطر بقلبه اللوازم .

(°) الكعبى زعم أنه لا مباح في الشريعة الكعبى : هل في الشريعة مباح أم لا ؟ فإن ١٢٧/١ الكعبى زعم أنه لا مباح في الشريعة ، لأنه ما من فعل يفعله العبد من المباحات

 <sup>(</sup>١) م ، ق ، ر : بين ما لا يتم الواجب إلا به وما لايتم الوجوب إلا به .

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، ر ، ص ، ط : ... الثانى إنما هو فيا .

<sup>(</sup>٣) ط، ص: القريب الدار،

<sup>(</sup>٤) م ، ق ، ر ، ط : لزمه ، وفي ط : لزم ، وعلى الميم شطب وكنب : ولزمه ،

<sup>(</sup>ه) م ، ق : شبه ، وفي هامش (ر) كتب : رد شبهة الكعبي .

<sup>(</sup>٦) سبقت ترجمة الكعبي ، ص ٨١ ت ٤ ٠

إلا وهو مشتغل به عن محسرم، والنهى عن المحرم أمر بأحد أضداده، فيكون ما فعله من المباحات هو من أضداد المحرم المامور بها.

وجوابه أن يقال: النهى عن الفعل ليس أمرا بضد معين، لابطريق القصد، وذلك ولا بطريق اللزوم، بل هو نهى عن الفعل المقصود تركه بطريق القصد، وذلك يستلزم الأمر بالقدر المشترك بين الأضداد، فهو أمر بمعنى مطلق كلى، والأمر بالمعنى المطلق الدكلي ليس أمرا بمعين بخصوصه، ولا نهيا عنه، بل لا يمكن فعل المطلق إلا بمعين، أي معين كان، فهو أمر بالقدر المشترك بين المعينات، فما امتاز به معين عن معين فالحيرة فيه إلى المامور، لم يؤمر به ولم يُنه عنه، وما اشتركت به معينات وهو القدر المشترك سن الأمر.

وهذا يحل الشبهة في مسالة المــامور المخيّر، والأمر بالمــاهية الكلية: هل يكون أمرًا بشيء من جزئياتها أم لا؟ فالمخيّر [هو] الذي يكون أُمِر بخصلة من خصال معينة، كما في فدية الأذى وكفارة اليمين، كقوله تعالى: ﴿ فَفَدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِ ﴾ [سورة البقرة: ١٩٦]، وقوله تعالى: ﴿ فَكَفّارَتُهُ إَطْعَامُ عَثَمَرةً مَسَاكِينَ مَن أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كَسُوتُهُمْ أَوْ تَعْرِيرُ وَقَبَةٍ ﴾ [سورة المــائدة: ٨٩]، فهنا اتفق المسلمون على أنه إذا فعل واحدًا منها برئت ذمته ، وأنه إذا ترك الجميع لم يعاقب على الثلاثة كلها .

<sup>(</sup>۱) قال ابن طاهر البغدادى فى كتابه « أصول الدين » ( ص ٢٠٠ ): • ٥ وزهم بعض المعتزلة البغدادية أنا مأمورون بالمباح، واعتل بأن فاعل المباح يترك به معصية ، و إذا كان منهيا عن المعصية فهو مأمور بتركها » وانظرمقالات الإسلاميين ٢ /٧٤ . • ( والكعبى من المعتزلة البغداديين ) .

<sup>(</sup>٢) ر: والآمر.

<sup>(</sup>٣) هو: ساقطة من (م)، (ق).

 <sup>(</sup>٤) م : أمر · كذا في (م) ، (ق) ، وفي سائر النسخ : أمرا ·

وكذلك انفق العقلاء المعتدون على أن الواجب ليس معينا في نفس الأمر ، وأرب الله لم يوجب عليه ما علم أنه سيفعله ، و إنما يقول هذا بعض الغالطين، ويحكيه طائفة عن طائفة غلطًا عليهم، بل أوجب عليـــه أن يفعل هذا أو هـــذا، وهو كما قال ابن عباس: كل شيء في القرآن « أو »... [« أو »] فهو على التخيير، وكل شيء في القرآن « فمن لم يجسد » فهو على الترتيب ، والله يعلم أن العبد يفعل واحدا بعينه مع علمة أنه لم يوجبه عليه بخصوصه .

/ثم اضطرب الناس هنا: هل الواجب الشلائة ، فلا يكون هناك فرق من 1 1/4/1 المعن و بين الخير، أو الواجب واحد لا بعينه، فيكون الما موريه مهما غير معلوم المامور ؟ ولا بد في الأمر من تمكن المامور من العلم بالمامور [ به ] والعمل به. والقول بإيجاب الثلاثة يُمكي عن المعترلة ، والقول بإيجاب واحد لا بعينه هو قول الفقهاء.

> وحقيقة الأمر: أن الواجب هو القدر المشترك بين الثلاثة ، وهو مسمّ، أحدها. فالواجب أحد الثلاثة ، وهذا معلوم متميز معروف للـأمور، وهذا المسمى يوجد في هذا المعين وهــذا المعين وهــذا المعين، فلم يجب واحد بعينه غير معين، بل وجب أحد المعينات ، والامتثال يحصسل بواحد منها و إن لم يعينـــــــــ الآمر . والمتناقض هو أن يوجب معينا ولا يعينه ، أما إذا كان الواجب غير معين بل هو القدر المشترك، فلا منافاة بين الإيجاب وترك التميين .

<sup>(</sup>١) أو : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>١) به : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٣) م، ق : و إن لم يعيه والأمر المتناقص ...

وهذا يظهر بالواجب المطلق، وهو الأمر بالماهية الكلية، كالأمر بإعناق رقبة، [ فإن الواجب رقبة ] مطلقة، والمطلق لا يوجد إلا معينا ، لكن لا يكون معينا في العلم والقصد، فالآمر لم يقصد واحدا بعينه ، مع علمه بأنه لا يوجد إلا معينا، وأرب المطلق الكلى عند الناس وجوده في الأذهان لا في الأعيان، في هو مطلق كلى في أذهان الناس لا يوجد إلا معينًا مشخصا مخصوصا متميزا في الأعيان ، وإنما شمي كليًا لكونه في الذهن كليًا ، وأما [ في ] الخارج فلا يكون في الخارج ما هو كلى أصلا .

وهذا الأصل ينفع في عامة العلوم، فلهذا يتعدد ذكره في كلامنا بحسب الحاجة اليه، فيحتاج أن يفهم في كل موضع يحتاج إليه فيه، كما تقدم، و بسبب الغلط فيه ضل طوائف من الناس ، حتى في وجود الرب تعالى ، وجعلوه وجودًا مطلقا ، إما بشرط الإطلاق، وكلاهما يمتنع وجوده في الخارج.

والمتفلسفة منهم من يقول: يوجد المطلق بشرط الإطلاق في الخارج، كا يذكر عن شيعة أفلاطون القائلين بالمثل الأفلاطونية، ومنهم من يزعم وجود المطلقات في الحارج مقارنة للعينات، وأن الكلى المطلق جزء من المدين الجزئي، كا يُذكر / عمن يذكر عنه من أتباع أرسطو صاحب المنطق.

174/1

وكلا القولين خطأ صريح ، فإنا نعلم بالحس وضرورة العقل أن الخارج ليس فيه الاشيء معين مختص لاشركة فيه أصلا ، ولكن المعانى الكايه العامة المطلقة في الذهن ، كالألفاظ المطلقة والعامة في اللسان ، وكالحط الدال على تلك الألفاظ،

<sup>(</sup>١) مابين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، ر : وأن المطلق الكلى وجوده عند الناس في الأذهان .

<sup>(</sup>٣) في : ساقطة من (م) ، (ق) .

فالخط يطابق اللفظ ، واللفظ يطابق المعنى ، فكل مر الثلاثة يتناول الأعيان الموجودة فى الخارج و يشملها و يعمها ، لا أن فى الخارج شيئا هو نفسه يعم هذا وهذا ، أو يوجد فى هذا وهذا ، أو يشترك فيه هذا وهذا ، فإن هذا لا يقوله من يتصور ما يقول ، و إنما يقوله من اشتبهت عليه الأمور الذهنية بالأمور الخارجية ، أو من قال ذلك من الغالطين فيه .

ومن علم هذا علم كثيرا مما دخل في المنطق من الخطأ في كلامهم في الكليات والجزئيات ، مثل الكليات الحمس : الجنس ، والفصل ، والنوع ، والخاصة ، والمرض العام .

وماذكروه من الفرق بين الذاتيات واللوازم للساهية ، وما ادءوه من تركيب الأنواع من الذاتيات المشتركة المميزة التي يسمونها الجنس والفصل، وتسمية هذه الصفات أجزاء المساهية ، ودعواهم أن هسده الصفات التي يسمونها أجزاء تسبق الموصوف في الوجود الذهني والخارجي جميما ، وإثباتهم في الأعيان الموجودة في الخارج حقيقة عقلية مغايرة للشيء المعين الموجود ، وأمثال ذلك من أغاليطهم التي تقود من اتبعها إلى الخطأ في الإلهيات ، حتى يعتقد في الموجود الواجب: أنه وجود مطلق بشرط الإطلاق كما قاله طائفة من الملاحدة ، أو بشرط ساب الأمور الثبوتية كلها كما قاله ابن سينا وأمثاله ، مع العلم بصريح العقل أن المطلق بشرط الإطلاق أو بشرط ساب الأمور الثبوتية يمنع وجوده في الخارج ؛ فيكون الواجب الوجود ممتنع الوجود م

<sup>(</sup>١) م ، ق : الفروق .

وهذا الكفر المتناقض وأمثاله هو سهب ما اشتهر بين المسلمين أن المنطق يجر إلى الزندقة، وقد يطعن في هذا من لم يفهم حقيقة المنطق وحقيقة لوازمه، ويظن أنه في نفسه لايستلزم صحة الإسلام ولا فساده ، ولا ثبوت حق / ولا انتفاءه ، وإنما هو آلة تعصم مراعاتها عن الخطأ في النظر ، وليس الأمر كذلك، بل كثير مما ذكروه في المنطق يستلزم السفسطة في العقليات والقرمطة في السمعيات ، ويكون من قال بلوازمه ممن قال الله تعالى فيه : ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [سورة الملك : ١٠] .

والكلام في هذا مبسوط في غيرهذا الموضع، و إنما يلتبس ذلك على كثير من الناس بسبب ما في ألفاظه من الإجمال والاشتراك والإبهام ، فإذا فُسِّر المراد بتلك الألفاظ انكشفت حقيقة المعانى الممقولة ، كما سننبه على ذلك إن شاء الله تعالى .

والغرض هنا: أن الأمر بالشيء الذي له لوازم لا توجد إلا بوجوده، سواء كانت سابقة على وجوده أو كانت لاحقة لوجوده، قد يكون الآمر قاصدا للائم بتلك اللوازم، بحيث يكون آمرا بهذا وبهذا اللازم، وأنه إذا تركهما عوقب على كل منهما، وقد يكون المقصود أحدهما دون الآخر، وكذلك النهى عن الشيء الذي له ملزوم، قد يكون قصده أيضا ترك الملزوم لما فيه من المفسدة، وقد يكون تركه غير مقصود له، وإنما لزم لزوما.

ومن هنا ينكشف لك سر مسألة اشتباه الأخت بالأجنبية، والمذكّى بالميت، ونحو ذلك مما يُنهى العبد فيه عن فعل الاثنين لأجل الاشتباه ، فقالت طائفة : كلتاهما محرَّمة، وقالت طائفة : بل المحرَّم في نفس الأمر الأخت والمَيْنَة ، والأخرى

18./1

<sup>(</sup>١) وخاصة كتابه ﴿ الرد على المنطقبين ﴾ •

<sup>(</sup>۲) م، ق، ؛ انکشف ،

إنما نهى عنها لعلة الاشتباه، وهذا القول أغلب على فطرة الفقهاء، والأول أغلب على طريقة من لايجعل في الأعيان معانى تقتضى التحليل والتحريم ، فيقول : كلاهما نُهى عنه، و إنما سبب النهى اختلف .

والتحقيق في ذلك أن المقصود للناهي اجتناب الأجنبية والميتة فقط، والمفسدة التي من أجلها نهى عن العين موجودة فيها فقط، وأما ترك الأخرى فهى من باب اللوازم، فهنا لايتم اجتناب المحرم الاباجتنابه، وهنا لايتم فعل الواجب إلا بفعله.

وهذا نظير من ينهاه الطبيب عن تناول شراب مسموم، واشتبه ذلك / القدّح بغيره، فعلى المريض اجتناب القدحين، والمفسدة فى أحدهما، ولهذا لو أكل (١) الميتة والمذكى لعوقب على أكل الميتة ، كما لو أكلها وحدها، ولا يزداد عقابه بأكل المذكى، بخلاف ما إذا أكل ميتتين فإنه يعاقب على أكلهما أكثر من عقاب من أكل إحداهما.

إذا عرف هذا فقوله تعالى: ﴿ وَلا تَلْبِسُوا الْحَـقَ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُوا الْحَقّ ﴾ [سورة البقرة : ٤٢] نهى عنهما ، والثانى لازم للأول مقصود بالنهى ، فهن لَبَس الحق بالباطل كتم الحق وهو معاقب على لَبْسِه الحقّ بالباطل ، وعلى كتمانه الحق، فلا يُقال : النهى عن جمعهما فقط ، لأنه لو كان هذا صحيحا لم يكن مجرد كتمان الحق موجبا للذم، ولا مجرد لبس الحق بالباطل موجبا للذم، وليس الأمر كذلك، فإن كتمان أهل الكتاب ما أنزل الله من البينات والهدى مر بعد ما بينه للناس يستحقون به العقاب باتفاق المسلمين ، وكذلك البشهم الحق الذي أنزله الله بالباطل

<sup>(</sup>١) س: الذكي .

<sup>(</sup>۲) س، ر، ط: کتان،

الذى ابتدعوه، و جمع بينهما بدون إعادة حرف النفى لأن اللبس مستلزم للكتمان، ولم يقتصر على الملزوم لأن اللازم مقصود بالنهى .

فهذا يبين لك بعض ما فى الفرآن من الحكم والأسرار . و إنماكان اللبس مستلزما للكتمان لأن من لبس الحق بالباطل ، كما فعله أهل الكتماب — حيث ابتدعوا دينا لم يشرعه الله ، فأمروا بما لم يأمر به ، ونهوا عما لم ينه عنه ، وأخبروا بخلاف ما أخبر به — فلا بد له أن يكتم من الحق المنزّل ما يناقض بدعته ، إذ الحق المنزل الذى فيه خبر بخلاف ما أخبر به إن لم يكتمه لم يتم مقصوده ، وكذلك الذى فيه إباحة لما نهى عنه أو إسقاط لما أمر به .

والحق المنزل إما أمر ونهى و إباحة ، و إما خبر، فالبدع الخبرية كالبدع المتعلقة بأسماء الله تعالى وصفاته والنبيين واليوم الآخر لا بد أن يخبروا فيها بخلاف ما أخبر الله به ، والبدع الأمرية ، كمعصية الرسول المبعوث إليهم ونحو ذلك ، لا بد أن يأمروا فيها بخلاف ما أمر الله به ، والكتب المتقدمة تخبر عن الرسول النبي الأمى وتأمر باتباعه .

/ والمقصود هنا الاعتبار، فإن بنى إسرائيل قد ذهبوا أو كفروا، و إنما ذكرت قصصهم عبرة لنا ، وكان بعض السلف يقول : « إن بنى إسرائيل ذهبوا، و إنما يعنى أنتم » ، ومن الأمثال السائرة : « إياك أعنى واسمى ياجارة » فكان فيا خاطب الله بنى إسرائيل عبرة لنا : أن لا نابس الحق بالباطل ، ونكتم الحق .

<sup>(</sup>۱) س ، ر ، ط: يؤمر ،

<sup>(</sup>٢) أوإسقاط : كذا في (م) ، وفي سائر النسخ : وإسقاط .

<sup>(</sup>٣) به: ليست في (س) .

<sup>(</sup>٤) ر ( فقط ) : ركفروا ،

<sup>(</sup>ه) به : ساقطة من (ق)، (ر) .

والبدع التي يُعارض بها الكتاب والسنة التي يسميها أهاها كلاميات وعقليات وفلسفيات ، أو ذَرقيات ووجديات وحقائق وغير ذلك ، لا بد أن تشمل على لبس حق بباطل وكتان حق ، وهذا أمر موجود يعرفه من تأمله ، فلا تجد قط مبتدعا إلا وهو يحب كتان النصوص التي تخالفه ، ويبغضها ، ويبغض إظهارها وروايتها والتحدث بها ، ويبغض من يفعل ذلك ، كما قال بعض السلف : ما ابتدع أحد بدعة إلا نُزعت حلاوة الحديث من قلبه ، ثم إن قوله الذي يعارض به النصوص لابد [له] أن يلبس فيه حقا بباطل، بسبب ما يقوله من الألفاظ المجملة المتشابهة .

ولهذا قال الإمام أحمد في أول ما كتبه في «الرد على الزنادقة والجهمية فيا شكت فيه من متشابه القرآن ، وتأولته على غير تأويله » مما كتبه في حبسه – وقد ذكره الحلال في كتاب «السنة» والقاضى أبو يعلى، وأبو الفضل التميمي، وأبو الوفاء إن عقيل، وغير واحد من أصحاب أحمد، ولم ينفه أحد منهم عنه – قال في أوله: «الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم، يدعون من ضل إلى اللهدى ، و يصبرون منهم على الأذى ، يحيون بكتاب الله الموتى ، و يبصرون بنور الله أهل العمى ، فكم من قتيل لإبليس قد أحيوه ، وكم من تأنه ضال قد هَدَوه ، في أحسن أثرهم على الناس وأقبح أثر الناس عليهم! ينفون عن كتاب الله تحريف الغالمين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين ، الذين عقدوا ألوية البدعة ، وأطلقوا عنان الفتنة ، فهم مختلفون في الكتاب ، مخالفون للكتاب ، متفقون على

<sup>(</sup>١) له : زيادة في (س) .

 <sup>(</sup>۲) م ، ق : بحسب ما يقول ؛ (ر) : بحسب ما يقوله .

<sup>(</sup>٣) م (فقط): التيمى · وهو عبدالواحد بن عبدالعزيز أبو الفضل التميمى( أخو عبد الوهاب) · المتوفى سنة · ٤١ هـ • انظر ترجمته فى : طبقات الحنابلة ١٧٩/٢ ؛ المتظم ٧/٧ ه ٠ ٠

<sup>(؛)</sup> م ، ق : الضالين .

غالفة الكتاب، يقولون على الله وفى الله وفى كتاب الله بغير علم، يتكلمون بالمتشابه من الكلام، ويخدعون جُهال الناس بما يشبِّهون عليهم، / فنعوذ بالله من فتن المضلين».

177/1

والمقصود هنا قوله: « يتكلمون بالمتشابه من الكلام، و يخدعون جهال الناس ، هو يشبهون عليهم »، وهذا الكلام المتشابه الذي يخدمون به جهال الناس ، هو الذي يتضمن الألفاظ المتشابهة المجملة التي يعارضون بها نصوص الكتاب والسنة، وتلك الألفاظ تكون [موجودة] مستعملة في الكتاب والسنة وكلام الناس، لكن بمان أخر غير المعانى التي قصدوها هم بها، فيقصدون هم بها معانى أخر، فيحصل الاشتباه والإجمال ، كلفظ العقل والعاقل والمعقول ؛ فإن لفظ « العقل » في لغة المسلمين إنما يدل على عَرَض، إما مُسمَّى مصدر عَقَل يَعقل عَقْد ، وإما قوة يكون بها العقل، وهي الغريزة، وهم يريدون بذلك جوهرا مجردا قائما بنفسه .

المبتدعة يستعملون أنضاظ الكتاب والسنسة واللغسة ولسكن يقصدون بها معانى أخر

وكذلك لفظ و المادة، والصورة »، بل وكذلك لفظ: الجوهر، والعرض، والجسم، والتحيز، والجهة، والنركيب، والجزء، والافتقار، والعلة، والمعلول، والجسم، والتحيز، والمعشق، [ والعشق]، والمعشوق، بل ولفظ « الواحد» في التوحيد، بل ولفظ « المحدوث، والقدم »، بل ولفظ « الواجب، والممكن »، بل ولفظ « الوجود، والموجود، والذات » وغير ذلك من الألفاظ.

وما من أهل فن إلا وهم معترفون بأنهم يصطلحون على ألفاظ يتفاهمون بهــا مرادهم ، كما لأهل الصناعات العملية ألفاظ يعبرون بهــا عن صناعتهم ، وهـــذه

<sup>(</sup>۱ -- ۱) : ساقطة من (ر) وسبق مراجعة هذا النص عل كتاب الإمام احمد بن حدل ( الرد على الجهيمة ) انظرص ۱۸

<sup>(</sup>٢) موجودة : زيادة في (س) .

<sup>(</sup>٣) والعشق : ساقطة من (م) ، (ق) .

الألفاظ هي عرفية عرفاً خاصاً ، ومرادهم بها غير المفهوم منها في أصل اللغة ، سواء كان ذلك المعنى حقاً أو باطلاً .

وإذا كان كذلك فهذا مقام يحتاج إلى بيان :

وذلك أن هؤلاء المعلرضين إذا لم يخاطبوا بلغتهم واصطلاحهم فقد يغولون: إنا لا نفهم ما قيل لنا ، أو أن المخاطّب لنا والراد علينا لم يفهم قولنا ، ويلبسون على الناس بأن الذي عنيناه بكلامنا حق معلوم بالعقل أو بالذوق ، ويقولون أيضاً: إنه موافق للشرع ، إذا لم يظهروا مخالفة الشرع ، كما يفعله الملاحدة من القرامطة والفلاسفة ومن ضاهاهم. وإذا خوطبوا بلغتهم واصطلاحهم مع كونه ليس هو اللغة المعروفة التي نزل بها القرآن – فقد يفضي إلى مخالفة ألفاظ القرآن / في الظاهر .

178/1

فإن هؤلاء عبروا عن المعانى التى أثبتها القرآن بعبارات أحرى ليست فى القرآن ، وربما جاءت فى القسرآن بمعنى آخر ، فليست تلك العبارات مما أثبته القرآن ، بل قد يكون معناها المعروف فى لغة العرب التى نزل بها القرآن منتفيا باطلا ، نفاه الشرع والعقل ، وهم اصطلحوا بتلك العبارات على معان غير معانيها فى لغة العرب ، فتبق إذا أطلقوا نفيها لم تدل فى لغة العرب على باطل ، ولكن تدل فى اصطلاحهم الخاص على باطل ، فمن خاطبهم بلغة العرب قالوا : إنه لم يفهم مرادنا ، ومن خاطبهم باصطلاحهم أخذوا يظهرون عند أنه قال ما يخالف القرآن ، وكان هذا من جهة كون تلك الألفاظ مجملة مشتبهة .

وهـذا كالألفاظ المتقدمة مثل لفظ : القـدم ، والحدوث ، والجوهر ، والحسم ، والعرض ، والمـركّب ، والمؤلّف ، والمتحيز ، والبعض ، والتوحيد ،

<sup>(</sup>١) فتبق : كذا في (م) فقط . وفي سائر النسخ : فيبقون .

معنى لفظ التوحيد فى الكتاب والسنة مخالف لما يقصده المشدعة

والواحد؛ فهم يريدون بلفظ التوحيد والواحد في اصطلاحهم: ما لاصفة له ولا يُعلم منه شيء دون شيء ولا يُرى ، والتوحيد الذي جاء به الرسول لم يتضمن شيئا من (١) (٢) (٢) مذا النفى ، و إنما تضمن إثبات الإلمية قه وحده ، بأن يشهد أن لا إله إلا هو ، ولا يعبد إلا إياه ، ولا يتوكل إلا عليه ، ولا يوالى إلا له ، ولا يعادى إلا فيسه ، ولا يعمل إلا لأجله ، وذلك يتضمن إثبات ما أثبته لنفسه من الأسماء والصفات،

قال جابر بن عبد الله في حديث الصحيح في سياق حجمة الوداع : « فأهل رسول الله صلى الله طيه وسلم بالتوحيد : لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك البيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك » ، وكانوا في الجاهلية يقولون ؛ ولبيك لا شريك لك ، إلا شريكا هو لك ؛ تملكه وما ملك » فأهل النبي صلى الله عليه وسلم بالتوحيد كما تقدم .

قال تعالى : ﴿ وَ إِلْمُكُمُّ إِلَّهُ وَاحِدُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّهْرِثُ الرَّحِيمُ ﴾ [ سورة البقرة : ١٦٣ ] .

وقال تمالى: ﴿ وَقَالَ اللّهُ لَا تَتَّخِذُوا إِلَمَانِينِ إِنْمَا هُــوَ إِلَنَّهُ وَاحِدُ فَإِيَّامَ فَارْهَبُونِ ﴾ [ سورة النحل: ١٥] ، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَمَا ٱخْرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ مِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ ﴾ [ سورة المؤمنون: ١١٧]، وقال تعالى: ﴿ وَاسْأَلُ مَنْ أُرْسَلًا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحَمْنِ آلِمَــةً يُعْبَدُونَ ﴾

150/1

- (۱) س: نشهد . (۲) ص، د د الاالله .
- (٢) س : ولا نعبد ، وكذلك سائر الأفعال السابقة بصيغة البناء العلوم .
- (٤) الحديث ورد في المسند ٤ / ٢ ٣ ٠ ٠ ٠ دار المعارف ولفظه «لبيك اللهم لبيك ، لا شريك الله لبيك ، لا شريك الله لبيك ، إن الحمد والنعمة الك والملك ، لا شريك الله » قال ابن عباس : انته إليها فاتها تلمية رسول الله صلى الله طبه وسلم .

وقال الاستاذ المحقق ؛ إسناده صحيح . وهو الثابت في مجسع الزوائد ، والحديث مكر تحت رقم ٢٤٠٤ . وقال عنه : رواه أحمد ورجاله نقات ؛ والحديث موجود في مسلم ١/٢ ٨ (كتاب الحج، باب الطبية وصفاتها ) . وليس المراد بالتوحيد مجرد توحيد الربوبية ، وهو اعتقاد أن الله وحده خلق العالم ، كما يظن ذلك من يظنه من أهل الكلام والتصوف ، ويظن هؤلاء أنهم إذا أثبتوا ذلك بالدليل فقد أثبتوا غاية التوحيد . ويظن هؤلاء أنهم إذا شهدوا هذا وفنوا فيه فقد فنوا في غاية التوحيد .

وكثير من أهل الكلام يقول: التوحيد له ثلاث معان، وهو: واحد في ذاته لا قسيم له ، أو لا جزء له ؛ وواحد في صـفاته لا شهيه له ؛ وواحد في أفعـاله

<sup>(</sup>١) س : وقد أخبر ٠

<sup>(</sup>٢) س : عن كل من · · الخ ·

لاشريك له. وهذا المعنى الذى تتناوله هذه العبارة فيها ما يوافق ماجاء به الرسول صلى الله عليه وسلم، وفيها ما يخالف ما جاء به الرسول، وليس الحق الذى فيها هو الغاية التى جاء بها الرسول، بل التوحيد الذى أَمَرَ به أَمْرُ يتضمن الحق الذى فى هذا الكلام وزيادة أخرى ، فهذا من الكلام الذى لُيس فيه الحق بالباطل وكُتم الحق .

وذلك أن الرجل لو أقر بما يستحقه الرب تعالى من الصفات، ونزّهه عن كل ما ينزه عنه ، وأقر بأنه وحده خالق كل شيء — لم يكن موحدا، بل ولا / مؤمنا حتى يشهد أن لا إله إلا الله ، فيقر بأن الله وحده هـو الإله المستحق للعبادة ، و يلتزم بعبادة الله وحده لا شريك له .

والإله هو بمعنى المالوه المعبود الذى يستحق العبادة ، ليس هو الإله بمعنى القادر على الخلق ، فإذا فسّر المفسر الإله بمعنى القادر على الاختراع ، واعتقد أن هذا أخصوصف الإله ، وجعل إثبات هذا التوحيد هو الغاية فى التوحيد، كما يفعل ذلك من يفعله من متكلمة الصّفاتية ، وهو الذى ينقلونه عن أبى الحسن وأتباعه، لم يعرفوا حقيقة التوحيد الذى بعث الله به رسوله ، فإن مشركى العرب كانوا مقرّين بأن الله وحده خالق كل شيء، وكانوا مع هذا مشركين .

قال تعالى : ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ [ سورة يوسف : ١٠٦] ، قال طَائفة من السلف : تسالهم من خلق السهاوات والأرض فيقولون : الله ، وهم مع هذا يعبدون غيره ، وقال تعالى : ﴿ قُل لِمَّن الْأَرْضُ وَمَن فيها إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ \* شَيَقُولُونَ يَنَه قُل أَفَلا تَذَكّرُونَ \* قُل مَن رّبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعُ وَرَبُّ الْقَرْشِ الْعَظِيمِ \* سَيَقُولُونَ يَنَه قُل أَفَلا تَذَكّرُونَ \* قُل مَن رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعُ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \* سَيَقُولُونَ يَنَه قُل أَفَلا تَتَقُونَ \* قُلْ مَن بِيَدِه مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْء وَهُو يَجِيدُ وَلاَ يُجَادُ عَلَيْتِهِ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ \* سَيقُولُونَ لِللّه قُل أَفَلا تعالى : ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْتَهُمُ مَنْ خَلَقَ السَّمَلُواتِ وَالْأَرْضَ وَسَخِّرَ الشَّمْسُ والْقَمَرَ لَيَقُولُونَ اللّهُ ﴾ [ سورة المعنكبوت : ٦١ ] .

<sup>(</sup>١) م ، ق : رسله ،

فليس كل من أقر أن الله رب كل شيء وخالقه يكون مابدا له دون ما سواه،

داعیا له دون ما سواه، راجیا له خائفا منه دون ما سواه ، یوالی فیه ، و یعـادی فيه ، ويطبع رسله ، ويأمر بما أمر به ، وينهي عما نهي عنه . وقد قال تعالى : ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لاَ تَكُونَ فِتَنَةً وَ يَكُونَ الدِّينُ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ [ سورة الأنفال: ٣٩]، وعامة المشركين أقروا بأن الله خالق كل شيء وأثبتوا الشفعاء الذين يشركونهم به وجعلوا له اندادا ، قال تعالى : ﴿ أَمْ اتَّخَــُدُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ قُلْ أُولَوْ كَانُوا لَا يَمْلِـكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ \* قُلْ لِلهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾ سورة الزمر: ٤٣ – ٤٤]. وقال تعالى: ﴿ وَ يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَالَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَ يَقُولُونَ هَا وُلَاءِ شُفَعاً وُنَا عِندَ اللهِ قُــلُ أَتَنبَبُونَ اللَّهَ بِمَـا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَـاواتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [سورة يونس : ١٨ ]، وقال تعالى : ﴿ وَلَقَــدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كُمَّا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرِّيةٍ وَتَرَكُّمُ مَّا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعْمَ أَنْهُمْ فِيكُمْ شُرَكًا وُ لَقَد تَقَطَّعَ بِينَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُم تُوعُمُ ونَ ﴾ [ سورة الأنعام: ٩٤]، وقال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِــُذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَخُبِّ اللهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدْ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ [ سورة البقرة : ١٦٥] .

> ولهذا كان من أتباع هؤلاء من يسجد للشمس والقمر والكواكب، و يدعوها كما يُدَّعُو الله تعالى ، و يصوم لها ، و ينسك لها ، و يتقرب إليها ، ثم يقول : إن هذا ليس بشرك، و إنما الشرك إذا اعتقدت أنها هي المدبرة لي ، فإذا جعلتها سببا وواسطة لم أكن مشركا .

<sup>(</sup>١) ر(فقط): في ٠

<sup>(</sup>٢) س ، ر ، مل : يدعى .

ومن المعلوم بالاضطرار من دين الإسلام أن هدذا شرك ، فهذا ونحوه من التوحيد الذي بعثالله به رسله ، وهم لا يدخلونه في مسمى التوحيد الذي اصطلحوا عليه ، وأدخلوا في ذلك نفي صفاته ، فإنهم إذا قالوا : لا قسيم له ، ولا جزء له ، ولا شهيه له ، فهذا اللفظ و إن كان يراد به معنى صحيح و فإن الله ليس كثله شيء ، وهو سبحانه لا يجوز عايه أن يتفرق ، ولا يفسد ، ولا يستحيل ، بل هو أحد صمد ، والصمد : الذي لا جوف له ، وهو السيد الذي كمل سؤده ، فإنهم يدرجون في هذا نفي علوه على خلقه ومباينته لمصنوعاته ، ونفي ما ينفونه من صفاته ، يقولون : إن إثبات ذلك يقتضى أن يكون مركبا منقسها ، وأن يكون له شهيه ،

وأهل العلم يعلمون أن مثل هذا لا يسمى في لغة العرب التي نزل بها القرآن تركبا وانقساما ، ولا تمثيلا ، وهكذا الكلام في مسمّى الجسم والعرض والجوهر والمتحيز وحلول الحوادث وأمثال ذلك ، فإن هذه الألفاظ يدخلون في مسمًاها الذي ينفونه أمورا مما وصف الله به نفسه ، ووصفه به رسوله ، فيدخلون فيها نفي علمه وقدرته وكلامه ، ويقولون : إن القرآن مخلوق ، لم يتكلم الله به ، وينفون بها رؤيته ، لأن رؤيته على اصطلاحهم / لا تكون الا لمتحيز في جهة وهو جسم ، ثم يقولون : والله منزه عن ذلك : فلا تجوز رؤيته ، وكذلك يقولون : [ إن ] المتكلم لا يكون والله جسما متحيز ، واقه ليس بجسم متحيز ، فلا يكون متكلما ، ويقولون : لوكان فوق العرش لكان جسما متحيز ، والله ليس بجسم متحيز ، فلا يكون متكلما فوق العرش ، وأمثال ذلك .

<sup>(</sup>١) س، ر، ط: لاقسم،

<sup>(</sup>٢) س، ط ولا شبه ؛ ر : ولا مشابه ٠

<sup>(</sup>٣) إن: في (س) فقط ٠

ا الفط من (ر) فقط ، وسقطت كلة « متكلما » من : ط ،

إما أن نمتنع عن التكلم بالأنفاظ المبتدعة وإما أن تقيسل ما وافق معيناه الكاب والسنة

و إذا كانت هذه الألفاظ مجملة – كهاذ كر – فالمخاطِب لهم إما أن يفصل و يقول: ما تريدون بهذه الألفاظ ؟ فإن فسروها بالمعنى الذى يوافق القرآن قَبِات ، و إن فسروها بخلاف ذلك رُدَّت .

و إما أن يمتنع عن موافقتهم في التكلم بهده الألفاظ نفيا و إثباتا ، فإن امتنع عن التكلم بها معهم فقد ينسبونه إلى العجز والانقطاع، و إن تكلم بها معهم نسبوه إلى أنه أطلق تلك الألفاظ التي تحتمل حقا و باطلا، وأوهموا الجهال باصطلاحهم: أن إطلاق تلك الألفاظ يتناول المعانى الباطلة التي ينزه الله عنها ، فحينشذ تختلف المصاحة ، فإن كانوا في مقام دعوة الناس إلى قولهم و إلزامهم به أمكن أن يقال لهم : لا يجب على أحد أن يجيب داعيا إلا إلى مادعا إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فما لم يثبت أن الرسول دعا الحلق إليه لم يكن على الناس إجابة من دعا إليه، ولا له دعوة الناس إلى ذلك ، ولو تُدّر أن ذلك المعنى حق .

وهذه الطريق تكون أصلح إذا لبس ملبس منهم على ولاة الأمور ، وأدخلوه فى بدعتهم ، كما فعلت الجهمية بمن لبسوا عليه من الحلفاء حتى أدخلوه فى بدعتهم من القول بخلق القرآن وغير ذلك ، فكان من أحسن مناظرتهم أن يقال : انتونا بكتاب أو سنة حتى نجيبكم إلى ذلك ، وإلا فلسنا نجيبكم إلى مالم يدل عليه الكتاب والسينة .

وهذا لأن الناس لا يفصل بينهم النزاع إلاكتاب منزًّل من السهاء ، و إذا ردُّوا إلى عقولهم فلكل واحد منهم عقل ، وهؤلاء المختلفون يدعى أحدهم : أن العقل أدّاه إلى علم ضرورى ينازعه فيه الآخر ؛ فلهذا لا يجوز أن يجعل الحاكم بين الأمة في موارد النزاع إلا الكتاب والسنة .

<sup>(</sup>۱) س : وحينئذ فنختلف .

144/1

وبهذا ناظر الإمام أحمد الجهمية لما دعوه إلى المحنة، وصار يطالبهم / بدلالة الكتاب والسنة على قولهم، فلما ذكروا حججهم كقوله تعالى : ( خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ) [ سورة الأنعام : ١٠٢]، وقوله : ( مَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّن رَّبِّم عُمْدَثٍ ) [ سورة الأنبياء: ٢]، وقول النبي صلى الله عليه وسلم : «تجيء البقرة وآل عمران» وأمثال ذلك من الأحاديث، مع ما ذكروه من قوله صلى الله عليه وسلم : « إن الله خلق الذكر » — أجابهم عن هذه الججج بما بين به أنها لا تدل على مطلوبهم .

ولما قالوا: ما تقول في القرآن: أهو الله أو غير الله؟ [عارضهم بالعلم فقال: ما تقولون في العلم: أهو الله أو غير ألله؟ ] .

ولما ناظره أبو عيسى محمد بن عيسى برغوث ، وكان من أحذقهم بالكلام : ألزمه التجسيم، وأنه إذا أثبت لله كلاما فير مخلوق لزم أن يكون جسما .

(ه)

فأجابه الإمام أحمد بأن هذا اللفظ لأيدرى مقصود المتكام به ، وليس له أصل في الكتاب والسنة والإجماع ، فليس لأحد أن يلزم الناس أن ينطقوا به ، ولا بمدلوله ، وأخبره أنى أقول : هو أحد ، صمد ، لم يلد ولم يولد ، ولم يكن له كفوا أحد ، فبين أنى لا أقول : هو جسم ولا ليس بجسم ، لأن كلا الأمرين بدعة محدثة في الإسلام ، فليست هذه من الحجيج الشرعية التي يجب على الناس إجابة من دعا إلى موجبها ، فإن الناس إنما عليهم إجابة الرسول فيا دعاهم إليه ، وإجابة من

<sup>(</sup>۱) م، ق، ص، ط: الحديث؛ وقد ورد الحديث فى: الترمذى ۱۹/۱۱ (ط · التازى) ولفظه: تأتيان كأنهما غبايتان و بينهما شرف ، أو كأنهما غمامتان سوداوان ، أوكأنهما ظله من طير صواف تجادلان عن صاحبها، وفى الترغيب والترهيب (مع اختلاف فى بعض الألفاظ) ۲۹/۳ ـــ ۲۰ ·

<sup>(</sup>٢) س: تبين ٠

<sup>(</sup>٣) مابين المعقوفتين ساقط من ( م )، (ق) .

<sup>(</sup>٤) م، ق : بن غوث، وهو خطأ ظاهر، وسبقت ترجمته، ص ٤ ه ١، ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>ه) س: لاندري .

دماهم إلى ما دعاهم إليه الرسول صلى الله عليه وسلم، لا إجابة من دعاهم إلى قول مبتدع، ومقصود المتكلم بها مجمل لا يُعرف إلا بعد الاستفصال والاستفساد، فلا هي معروفة في الشرع، ولا معروفة بالعقل إن لم يستفسر المتكلم بها .

فهذه المناظرة ونحوها هي التي تصلح إذا كان المناظر داعيا . وأما إذا كان المناظر معارضا للشرع بما يذكره ، أو ممن لا يمكن أن يُرد إلى الشريعة ، مثل من لا ياترم الإسلام و يدعو الناس إلى ما يزعمه من العقليات ، أو ممن يدعى أن الشرع خاطب الجمهور ، وأن المعقول الصريح يدل على باطن يخالف الشرع ، ونحو ذلك ، أو كان الرجل ممن عرضت له شبعة من كلام هؤلاء — فهؤلاء لا بد في مخاطبتهم من الكلام على المعانى التي يدعونها : إما بالفاظهم ، وإما بالفاظ يوافقون على أنها تقوم مقام ألفاظهم .

18./1

وحينئذ فيُقال لهم: الكلام إما أن / يكون في الألف ظ ، و إما أن يكون في المعانى، و إما أن يكون فيهما، فإن كان الكلام في المعانى المجردة من غير تقييد بلفظ، كما تسلكه المتفلسفة ونحوهم ممن لا يتقيد في أسماء الله وصفاته بالشرائع، بل يسميه علة وعاشقا ومعشوقا ونحو ذلك، فهؤلاء إن أمكن نقل معانيهم إلى العبارة الشرعية كان حسنا، و إن لم يمكن مخاطبتهم إلا بلغتهم، فبيان ضلاكم ودفع صيالهم عن الإسلام بلغتهم أولى من الإمساك عن ذلك لأجل مجرد اللفظ، كما لو جاء جيش كفار ولا يمكن دفع شرهم عن المسلمين إلا بلبس ثيابهم، فدفعهم بلبس ثيابهم غير من ترك الكفار يجولون في خلال الديار خوفا من التشبه بهم في الثياب .

<sup>(</sup>١) س، ص: نذكره ه

<sup>(</sup>٢) س: الا مخاطبتهم بلغتهم .

<sup>(</sup>٣) س: مثلالتهم .

<sup>(</sup>٤) س ، ر ، ط : بلياس .

وأما إذا كان الكلام مع من قد يتقيد بالشريعة ، فإنه يُقال له : إطلاق هذه الألفاظ نفياً و إثباتا بدعة ، وفي كل منهما تلبيس وإيهام ، فلابد من الاستفسار والاستفصال، أو الامتناع عن إطلاق كلا الأمرين في النفي والإثبات .

وقد ظن طائفة من الناص أن ذم السلف والأئمة للكلام وأهل الكلام كقول أبي يوسف : من طلب العلم بالكلام تزندق ؛ وقول الشافعي : حكى في أهل الكلام : أن يضربوا بالجريد والنعال، ويُطاف بهم في القبائل والعشائر، ويقال : هذا جزاء من ترك الكتاب والسنة، وأقبل على الكلام؛ وقوله : لقد اطلعت من أهل الكلام على شيء ما كنت أظنه ، ولأن يُبتلي العبد بكل ذنب ما خلا الإشراك باقه، خير [له] من أن يبتلي بالكلام ، وقول الإمام أحمد : ما الزندي أحد بالكلام فأفلح ، وقل أحد نظر في الكلام إلا كان في قلبه غلّ ما ارتدى أحد بالكلام فود مافيه من الاصطلاحات المحدثة ، كلفظ الجوهي والجسم والمرض، وقالوا : إن مثل هذا لا يقتضي الذم ، كما لو أحدث الناس آنية يحتاجون واليها، أو سلاحا يحتاجون إليه لمقاتلة العدو، وقد ذكر هذا صاحب والإحياء وغيره،

وليس الأمر كذلك ، بل ذمهم للكلام لفساد معناه أعظم من ذمهم لحدوث / ألفاظه، فذموه لاشتماله على معان باطلة مخالفة للكتاب والسنة [ ومخالفته للمقل

<sup>(</sup>١) م ، ق : الكلام .

<sup>(</sup>٢) والنعال : ساقطة من ( س ) .

<sup>(</sup>٢) له : ساقطة من (م) ، (ق) ٠

<sup>(</sup>٤) أورد السيوطى فى آبه (صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام) نشر وتحقيق الدكتور على سامى النشار نصوصا كثيرة فى ذم الكلام ، انظر على الخصوص صفحات من ٢٤ - ٩ \$ وانظر أيضا ( نقد العلم والعلماء ) لابن الجوزى .

الصريح ، ولكن علامة بطلانها مخالفتها للكتاب والسنة]، وكل ما خالف الكتاب والسنة فهو باطل قطعا . ثم من الناس من قد يعلم بطلانه بعقله ، ومنهم من لا يعلم ذلك .

وأيضا فإن المناظرة بالألفاظ المحدثة المجملة المبتدعة المحتملة للحسق والباطل إذا أثبتها أحد المتناظر بن ونفاها الآخر كان كلاهما غطئا ، وأكثر اختسلاف العقلاء من جهة اشتراك الأسماء، وفي ذلك من فساد العقل والدين ما لا يعلمه إلا الله ، فإذا رد الناس ما تنازعوا فيه إلى الكتاب والسنة فالمعانى الصحيحة ثابتة فيهما ، والمحق يمكنه بيان ما يقوله من الحق بالكتاب والسنة ، ولوكان الناس عتاجين في أصول دينهم إلى مالم يبينه الله ورسوله لم يكن الله قد أكل للا مة دينهم، ولا أتم عليم نعمته ، فنحن نعلم أن كل حق يحتاج الناس إليه في أصول دينهم لا بد أن يكون مما بينه الرسول ، إذكانت فروع الدين لا تقوم إلا بأصوله ، فكيف يجوز أن يترك الرسول أصول الدين التي لا يتم الإيمان إلا بها لا يبينها للناس ؟

ومن هنا يُعرف ضلال من ابتدع طريقا أو اعتقادا زعم أن الإيمان لا يتم إلا به، مع العلم بأن الرسول لم يذكره ·

وهــذا بما احتج به علماء السنة على من دعاهم إلى قول الجهمية القائلين بخلق القرآن ، وقالوا : إن هذا لوكان من الدين الذي يجب الدعاء إليه لعرفه الرسول ،

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ؛ ساقط من (م ، (ق ) .

ودعا أمته إليــه ، كما ذكره أبو عبــد الرحمن الأذرمى الأزدى في مناظرته للقاضى (٢) أحمد بن أبي دؤاد قدَّام الواثق .

وهذا مما رد به علماء السنة على من زعم أن طريقة الاستدلال على إثبات الصانع سبحانه بإثبات الأعراض وحدوثها من الواجبات التي لا يحصل الإيمان إلا بها ، وأمثال ذلك .

و بالجملة – فالخطاب له مقامات : فإن كان الإنسان فى مقام دفع من يلزمه الاعتصام بالكتاب والسنة ، وأن يقول : الانتصام بالكتاب والسنة ، وأن يقول : لا أجيبك إلا إلى كتاب الله وسنة رسوله ، بل هذا هو الواجب مطلقا .

وكل من دعا إلى شيء من الدين بلا أصل من كتاب الله وسنة رسوله فقد دعا إلى بدعة وضلالة ، والإنسان في نظره مع نفسه ومناظرته لغيره إذا اعتصم بالكتاب والسنة هداه الله إلى صراطه المستقيم ، فإن الشريعة مثل سفينة نوح عليه السلام ، من ركبها نجا ، ومن تخلف عنها غرق ، وقد قال تعالى : ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيماً فَا تَبِعُوهُ وَلَا تَبِيعُوهُ السُّبُلَ فَتَفَرَق بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [سورة الأنعام : ١٥٣] ، وقال تعالى : ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيماً وَاتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَق بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [سورة الأنعام : ١٥٣] ، وقال تعالى : ﴿ اللهِ الله عايه وسلم يقول في خطبته : « إن أصدق الكلام كلام كلام

<sup>(</sup>۱) س (فقط): أبو عبد الرحمن الأذرى الأدنى، وهو عبد الرحمن بن يزيد بن المهلب الأزدى من أمراء هذا البيت الأزدى؛ قتل بالموصل سنة ١٣٣ هـ، اظر ترجته فى : الكامل لابن الاثير ٥ /١١٨؟ الأعلام ٤ / ١١٨٠٠

<sup>(</sup>۲) هو أحمد بن أبي دؤاد بن جرير بن مالك الأيادي (أبو عبد الله) أحد القضاء المشهورين من الممتزلة ورأس فتة القول بخلق القرآن ، قبل ولد بالبصرة سنة ، ۱ ۹ ه ، وتوفى ببغداد سنة ، ۲ ۹ ه ، قال النهي : كان جهميا بغيضا حمل الخلفاء على أمتحان الناس فى القرآن ، انظر ترجمت فى : أبن خلكان المرابع عنداد ٤ /١ ٤ ١ إلى النبوم الزاهرة ٢ / ٠٠٠ — ٣٠٠ ؟ تاريخ بغداد ٤ /١ ٤ ١ إلسان الميزان ( ١٧١ ٤ المبداية والنهاية ، ١ / ١ ٢ ١ الأعلام ١ / ١٠٠ .

الله، وخير الهدى هدى محمد، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة » . وقال صلى الله عليه وسلم في سياق جحة الوداع : صلى الله عليه وسلم في الحسديث الصحيح الذي رواه مسلم في سياق جحة الوداع : « إنى تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا : كتاب الله تعالى » . وفي الصحيح : أنه قيل لعبد الله بن أبى أوفي : هل وصى رسول الله صلى الله عليه وسلم [بشيء]؟ قال : لا، قيل : فلم ، وقد كتب الوصية على الناس ؟ قال : وصى بكتاب الله » .

وقد قال تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسُ أَمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّدِيِّنَ مُبَشِّرِ بِنَ وَمُنذِرِ بِنَ وَأَنزَلَ مَعُهُمْ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيهَا اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ [ سورة البقرة : ٣١٧] وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُو أَطِيمُوا اللهَ وَأَطِيمُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِنْ تَنَازَعُتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [سورة النساء: ٥٥]، ومثل هذا كثير.

<sup>(</sup>۱) ورد الحديث مع اختلاف في الألفاظ في: مسلم ۲/۲ ه (كتاب الجمعة ، باب تحقيف الصلاة والحطبة) والبخاري ۲/۹ ه (كتاب الاعتصام ، باب الاقتداء بسنن رسول الله صلى الله عليه وسلم) ولفظه : 

« إن أحسن الحديث . . . . » الخ ؛ سنن أبي داود ٤/٢٠١ (كتاب السنة ، باب في لزوم السنة ) ؛ 
النسائي ۲۰۳۰ (كتاب صلاة العيدين ، باب الخطبة )؛ ابن ماجه ١/٧١ (المقدمة ، باب اجتناب البدع والجدل ) ؛ مسئد الداري 1/٤٤ (المقدمة ، باب اتباع السنة ) ؛ مسئد أحمد ٣/٠٣٠ ، 
البدع والجدل ) ؛ مسئد الداري 1/٤٤ (المقدمة ، باب اتباع السنة ) ؛ مسئد أحمد ٣/٠٣٠ ، 
(٢) ورد الحديث في المسند ٤/٧ ٣ ولفظه « و إني تارك فيكم نقلين أولها كتاب الله . . . » ؛ 
وفي الداري ٢/٢ ٣ و (كتاب فضائل القرآن ، باب فضل من قرأ القرآن) ؛ مسلم ١/٨٥٠ (كتاب الحديم ، باب فضل من قرأ القرآن) ؛ مسلم ١/٨٥٠ (كتاب الحديم ، باب فضل من قرأ القرآن) ، مسلم ١/٨٥٠ (كتاب الحديم ، ويادة في (س) ،

<sup>(</sup>٤) ورد هذا الحديث في البخارى ٤/٣ (كتاب الوصايا) ، ١٩١/٦ (كتاب فضائل القرآن) ؟ الترمذي ٢٠٠/٨ (كتاب الوصايا) ، وقال الترمذي : حديث حسن ؛ النسائى ٢/٠٠٢ (كتاب الوصايا) ؛ ابن ماجة ٢/٠٠٠ (كتاب الوصايا ، باب هل أوصى رسول الله صلى الله عليه وسلم بشيء ) ؟ المداري ٣/٢٠ (كتاب الوصايا ، باب من لم يوص ) ؛ المسند ٤/٤ ه ٣ نالفاظ مختلفة ٠

ذلك، ويبين الحق الذي جاء به الرسول بالأقيسة العقلية والأمثال المضرو بة، فهذه طريقة الكتاب والسنة وسلف الأمة ، فإن الله سبحانه وتعالى ضرب الأمثال في كتابه ، وبين بالبراهين العقلية توحيده وصدق رسله وأمر المعاد وغير/ذلك من أصول الدين، وأجاب عن معارضة المشركين، كما قال تعالى : ﴿ وَلا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلّا حِثْنَاكَ بِالْحَقِ وَأَحْسَنَ تَفْسِيراً ﴾ [سورة الفرقان : ٣٣] .

184/1

وكذلك كان رسول الله صلى الله عليه وسلم في مخاطباته، ولما قال: «مامنكم من أحد إلا سيخلوبه ربه ، كما يخلو أحدكم بالقمر ليلة البدر . قال له أبو رزين العقيل : كيف يا رسول الله ، وهو واحد ونحن كثير ؟ فقال : سأنبئك بمشل ذلك في آلاء الله ، هذا القمر آية من آيات الله كلكم يراه مخليا به ، فالله أعظم » . ولما سأله أيضا عن إحياء الموتى ضرب له المثل بإحياء النبات .

<sup>(</sup>۱) ورد حديث الرؤية بروايات مختلفة ومن طرق عدة فى: البخارى ٢٧/٩ (كتاب التوحيد، باب ما يذكر فى المذات والنعوت وأسامى الله ) ولفظه : إنكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر لاتضامون فى رؤيته . . . ) الحديث، ومن رواية جرير بن هبدالله : إنكم سترون ربكم عيانا . . الحديث؛ وفى مسلم ا / ٢٤ ا (كتاب الإيمان، باب معرفة طريق الرؤية ) وجاء فيه من عدة طرق وقال المحقق الاستاذ محمد فؤاد عبد الباقى : هل تضامون فى رؤية القمر ليلة البدر، وفى الرواية الأخرى : « هل تضامون » فروى بشديد الراء وتحقيفها والتاء فيهما مضمومة ومعنى المشدد : هل تضارون غير كم فى حالة الرؤية بزحمة أو مخالفة فى الرؤية أو غيرها لخفائه . . . ومعنى المخفف : هل يلحقكم فى رؤيته ضير وهو الضرر، وروى تضامون بنشديد الميم وتحقيفها فن شددها فتح التاء ومن خففها ضمالنا، ومعنى المشدد : هل تضامون وتنامون في النوصل إلى رؤيته ، ومعنى المخفف هل يلحقكم ضيم وهو المشقة والنعب ومعناه لايشته عايكم وترابون فيه فيها رض بعضكم بعضا فى رؤيتة .

والحديث أيضا فى سنن أبى داود ٢٣٣/٤ ــ ٢٣٤ (كتاب السنة ، باب الرؤية)؛ سنن ابن ماجه ٢٣/١ ( المقدمة ، باب فيا انكرت الجهمية ) ؛ الترمذى ١٨/١ ــ ١٩ بشرح ابن العربى ( أبواب صفات الجنة ، باب ماجا ، فى رؤية الرب تبارك وتعالى ) وقال الترمذى : هذا حديث حسن صحيح .

وكذلك الساف ؛ فروى عن ابن عباس أنه لما أخبر بالرؤية عارضه السائل بقوله تعالى : ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ [سورة الأنعام: ١٠٣] فقال له : « ألست ترى السهاء ؟ فقال : بلى ، قال : أتراها كلها ؟ قال : لا » فبين له أن نفى الإدراك لا يقتضى نفى الرؤية .

وكذلك الأئمة كالإمام أحمد فى رده على الجهمية ، لما بين دلالة القرآن على علوه تعالى واستوائه على عرشه ، وأنه مع ذلك عالم بكل شيء ، كما دل على ذلك قوله تعالى واستوائه على عرشه ، وأنه مع ذلك عالم بكل شيء ، كما دل على ذلك قوله تعالى والدّون قرالَّذِي خَلَق السَّمَواتِ وَالأَرْضَ في سِتَّة أَيَّامٍ مُمَّ اسْتَوَى عَلَى العَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِي بُولُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُم أَيْكُ كُنتُم وَاللّه بِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْها وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها وَهُو مَعَكُم أَيْهَ كُنتُم وَاللّه بِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُبُ مِنْها وَمَا يَنزِلُ مِن السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُبُ فِيها وَهُو مَعَكُم أَيْهَ كُنتُم وَاللّه بِي المُورِد بِي السورة الحديد: ٤]، فبين أن المراد بذكر المعية أنه عالم بهم ، كم افتت الآية بالعلم وختمها بالعلم ، وبين سبحانه أنه مع علوه على العرش يعلم ما الخلق عاملون ، كما في حديث العباس بن عبد المطلب الذي رواه أبو داود وغيره عن النبي صلى الله عليه وسلم قال فيه : « والله فوق عرشه ، وهو يعلم ما أنتم عليه » . فبين الإمام أحمد إمكان ذلك بالاعتبار العقلي ، وضرب مثلين ، ما أنتم عليه » . فبين الإمام أحمد إمكان ذلك بالاعتبار العقلي ، وضرب مثلين ، وله المثل الأعلى، فقال : لو أن رجلا في يده قوارير فيها ماء صاف ، لكان بصره وله المثل الأعلى، فقال : لو أن رجلا في يده قوارير فيها ماء صاف ، لكان بصره

<sup>(</sup>١) م : وأنه سبحانه بين أنه ؛ س ، ق : وأنه بين سبحانه وأنه .

<sup>(</sup>۲) ورد الحديث بهذا اللفظ فى كتاب هرد الإمام الدارى عنان بن سعيد على بشر المريسى العنيد» تحقيق محمد حامد الفق ، ص٧٣ من رواية ابن مسعود ؛ وفى كتاب «التوحيد و إثبات صفات الرب » لابن خزيمة (تحقيق محمد خليل الهراس) ص ١٠٧ - ١٠٠ فى رواية عن ابن مسعود أيضا ولفظه : « ٠٠٠ والله على العرش و يعلم أعمالكم » ومن رواية ابن مسعود أيضا : « ١٠٠ والله تبارك وتعالى فوق العرش وهو يعلم ما أنتم عليه » ؛ وجا فى أبى داود ٤ / ٢٣١ (كتاب السنة ، باب فى الجهيمة) ولفظه : « ١٠٠ ثم الله تباوك وتعالى فوق دلك » وفيه أيضا من حديث بشار « ١٠٠ إن الله فوق عرشه ، وعرشه فوق سما واته » ٠ ثن اله ٠

قد أحاط بما فيها مع مباينته ، فاقد حوله المثل الأعلى - قد أحاط بصره بخلقه ، وهو مستو على عرشه ، وكذلك لو أن رجلا بنى دارا لكان مع خروجه عنها يعلم مافيها ، فالله الذى خلق العالم يعلمه مع علوه عليه ، كما قال تعالى : ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهِيفُ الْخَيِيرُ ﴾ [ سورة الملك : 18 ] .

122 1

رو إذا كان المتكلم في مقام الإجابة لمن عارضه بالعقل ، وادَّعي أن العقل يعارض النصوص، فإنه قد يحتاج إلى حل شبهته وبيان بطلانها ، فإذا أخذ النافي يذكر ألفاظا مجملة مثل أن يقول: لوكان فوق العرش لكان جسما، أو لكان مركبا وهو منزه عن ذلك ، ولوكان له علم وقدرة لكان جسما ، وكان مرجًا ، وهو منزه عن ذلك ، ولو خلق واستوى وأتى لكان تحله الحوادث ، وهو منزه عن ذلك ، ولو قامت به الصفات لحلته الأعراض ، وهو منزه عن ذلك .

فهنا يستفصل السائل ويقول له : ماذا تريد بهذه الألفاظ المجملة ؟

فإن أراد بها حقا و باطلا قبل الحق ورد الباطل ، مشل أن يقول : أنا أريد بنفى الجسم نفى قيامه بنفسه وقيام الصفات به ، ونفى كونه مركبا ؛ فنقول : هو قائم بنفسه ، وله صفات قائمة به ، وأنت إذا سميت هذا تجسيا لم يجز أن أدع الحق الذى دل عليه صحيح المنقول وصريح المعقول لأجل تسميتك أنت له بهذا .

<sup>(</sup>۱) بين الإمام أحمد فى رده على الجهمية أن الله سبحانه على المرش ، وقد أحاط علمه بما دون العرش رانه لا يخلو من علم الله مكان ، وهو مع ذلك على فرشه ، قال الإمام أحمد : « ومن الاحتبار فى ذلك لو أن رجلاكان فى يده قسدح من قوار يرصاف وفيسه شراب صاف ، كان بصر ابن آدم قسد أحاط بالقدح ، من غير أن يكون ابن آدم فى القدح - ولله المثل الأعلى - قد أحاط بجميع خلقة من غير أن يكون فى شى من خلقه » . انظر « الرد على الجهيمة » للإمام أحمد ضمن «مجموعة شذرات البلاتين من طيبات كلمات سلفنا الصالحين» بنحقيق محمد حامد اللهق ، ص ٣٣ - ٣٥٠

وأما قولك : « ليس مركبا » فإن أردت به أنه سبحانه ركبه مركب ، أوكان (٢) متفرقا فتركب ، وأنه يمكن تفرقه وانفصاله ، فالله تعالى منزه عن ذلك ، و إن أردت أنه موصوف بالصفات ، مباين للخلوقات ، فهـذا المعنى حق ، ولا يجوز رده لأجل تسميتك له مركبا ، فهذا ونحوه مما يُجاب به .

و إذا قُدِّر أن المعارض أصرَّ على تسمية المعانى الصحيحة التي ينفيها بالفاظه الاصطلاحية المحدثة ، مثل أن يدعى أن ثبوت الصفات ومباينة المخلوقات يستحق أن يسمى في اللغة تجسيما وتركيبا ونحو ذلك ، قيل له : هب أنه سمى بهذا الاسم ، فنفيك له إما أن يكون بالشرع ، و إما أن يكون بالعقل .

أما الشرع فليس فيه ذكر هذه الأسماء في حق الله ، لا بنفي ولا إثبات ، ولم ينطق أحد من سلف الأمة وأئمتها في حق الله تعالى بذلك ، لا نفيا ولا إثباتا ، بل قول القائل : إن الله جسم أو ليس بجسم ، أو جوهر أو ليس بجوهر ، أو متحيز أو ليس بمتحيز ؛ أو في جهة أو ليس في جهة ، أو تقوم به الأعراض والحوادث أو لا تقوم به ، ونحو ذلك — كل هذه الأقوال محدثة بين أهل الكلام المحدث ، أو لا تقوم به ، ولا ينكرون ، كل هذه الأقوال محدثة بين أهل الكلام المحدث ، لم يتكلم السلف والأثمة / فيها ، لا باطلاق النفي ولا بإطلاق الإثبات ، بل كانوا ينكرون ، على أهل الكلام الذين يتكلمون بمثل هذا النوع في حق الله تعالى نفيا و إثباتا .

و إن أردت أن نفى ذلك معلوم بالعقل ، وهو الذى تدَّعيه النفاة ، ويدَّعون أن نفيهم المعلوم بالعقل عارض نصوص الكتاب والسنة .

160/1

<sup>(</sup>١) م ، ق : وكان .

<sup>(</sup>٢) س : فركب ٠.

<sup>(</sup>٣) والأئمة : ساقطة من (س) .

قيل له : فالأمور العقلية المحضة لا عبرة فيها بالألفاظ، فالمعنى إذا كان معلوما إثباته بالعقل لم يجرز نفيه لتعبير المعبر عنمه بأى عبارة عبر بها ، وكذلك إذا كان معلوما انتفاؤه بالعقل لم يجرز إثباته بأى عبارة عبر بها المعبر ، و بُين له بالعقل شوت المعنى الذى نفاه وسمًّاه بألفاظه الاصطلاحية .

وقد يقع في محاورته إطلاق هذه الألفاظ لأجل اصطلاح ذلك النافي ولغته، و إن كان المُطلِق لها لا يستجيز إطلاقها في غير هذا المقام ، كما إذا قال الرافضي : أنتم ناصبة تنصيون العداوة لآل محد ، فقيل له : نحن نتولى الصحابة والقرابة ، فقال : لا ولاء إلا إبراء ، فمن لم يتبرأ من الصحابة لم يتول القرابة ، فيكون قد نصب لهم العداوة .

فيقال له: هب أن هذا يسمى نصبا، فلم قلت: إن هذا محرَّم؟ فلا دلالة لك على ذم النصب بهذا التفسير، كما لا دلالة على ذم الرفض بمعنى موالاة أهل البيت؛ إذا كان الرجل مواليا لأهل البيت كما يحب الله ورسوله، ومنه قول القائل:

إن كان رَفْضًا حبُّ آل محمد فليشهد الثقلان أني رافضي

إن 10 رفضا حب أن عمر وقول [ القائل أيضا ] .

إذاً كان نصبا ولاء الصحاب فإنى كما زعموا ناصيي الأوات كان رَفْضًا ولاء الجميع فلا بَرِح الرفض من جانبي

. والأصل ف هــذا الباب أن الألفاظ نو مان

الألفاظ زعان

<sup>(</sup>١) م ( فقط ) : إلا ببراءة .

<sup>(</sup>٢) ينسب البيت للإمام الشافعي ( انظر تاج المروس ٥/٥٥ ) . وهو من محر الكامل .

 <sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من (ر) . وق (م) ، (ق) : وقوله .

<sup>(</sup>٤) س : وإن ؛ ر : إن ، وفي هامش (س) كتب ما يل : ﴿ ايعني أنه كان حب الصحاب تصبا ، أى بغضا لآل محمد ، تصبت لفلان نصبا إذا عاديته ( صحاح الجموهري ) ﴾ .

البينان من بحر المتقارب .

[ نوع ] مذكور في تخاب الله وسنة رسوله وكلام أهل الإجماع، فهذا يجب النوع الأول اعتبار معناه، وتعليق الحكم به، فإن كان المذكور به مدحا استحق صاحبه المدح، و إن كان ذما استحق الذم، و إن أثبت شيئا وجب إثباته، و إن نفى شيئا وجب نفيه، لأن كلام الله حق، وكلام / رسوله حق، وكلام أهل الإجماع حق، وهذا كقوله المال : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَصَدُ \* اللَّهُ الصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدُ ﴾ تعالى: ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ وصفاته ،

وكذلك قوله تعالى : ( لَيْسَ كَيْلُهِ شَيْءٌ ) [ سورة الشورى : ١١ ]، وقوله تعالى : ( لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ ) [ سورة الأنعام : ١٠٣]، وقوله تعالى : ( وُجُوهُ يَوْمَئِذِ نَّاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةً ) [سورة القيامة : ٢٣،٢٢]، وأمثال ذلك مما ذكره الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، فهذا كله حق .

ومن دخل فى اسم مذموم فى الشرع كان مذموما ، كاسم الكافر والمنافق والملحد ونحو ذلك ، ومن دخل فى اسم مجمود فى الشرع كان مجمودا ، كاسم المؤمن والتق والصديق ، ونحو ذلك .

وأما الألفاظ التي ليس لها أصل فى الشرع فتلك لا يجوز تعليق المدح والذم (ه) والإثبات والنفى على معناها، إلا أن يبين أنه يوافق الشرع، والألفاظ التي تُعارض

النوع الثانى

<sup>(</sup>١) نوع : ساقطة من (م) ، (فَ) .

<sup>(</sup>٢) س : أو سنة رسوله أو كلام ٠٠٠ ص : وسنة رسوله أو كلام

 <sup>(</sup>٣) لفظ (المؤمن) في الآية الكريمة في (س) فقط .

<sup>(</sup>٤) (وهو يدرك الأبصار) تمَّــة الآية زيادة في (س) ٠

<sup>(</sup>ه) ص: والنفي والإثبات.

بها النصوص هي من هـذا الضرب ، كلفظ « الجسم » و « الحيز » و « الجهة » و « الجوهر » و « العرض » ، فمن كانت معارضته بمثل هذه الألفاظ لم يجز له أن الكفر حكم شرعي يكفّر نحالفه ، إن لم يكن قوله مما يبين الشرع أنه كفر ، لأن الكفر حكم شرعي متلق عن صاحب الشريعة ، والعقل قد يُصلم به صواب القول وخطؤه ، وليس كل ماكان صوابا كل ماكان صوابا في العقل يكون كفرا في الشرع ، كما أنه ليس كل ماكان صوابا في العقل تجب في الشرع معرفته .

ومن العجب قول من يقول من أهل الكلام: إن أصدول الدين التي يكفر غالفها هي علم الكلام الذي يُعرف بجرد العقل . وأما ما لا يُعرف بمجرد العقل فهي الشرعيات عندهم، وهذه طريقة المعتزلة والجهمية ومن سلك سبيلهم كأتباع صاحب « الإرشاد » وأمثالهم .

فيقال لهم: هذا الكلام تضمن شيئين: أحدهما: أن أصول الدين هي التي تُعوف بالعقل لهم وكل من المقدمتين بالعقل المحض دون الشرع ، والثاني : أن المخالف لها كافر ، وكل من المقدمتين وإن كانت باطلة فالجمع بينهما متناقض، وذلك أن مالا يعرف إلا بالعقل لا يعلم أن عفالفه كافر الكفر الشرعى، فإنه ليس في الشرع أن من خالف ما لا يعلم إلا بالعقل يكفر ، و إنما الكفر يكون بتكذيب الرسول [ صلى الله عليه وسلم ] فيما أخبر به، والامتناع عن متابعته مع العلم بصدقه، مثل كفر فرءون واليهود ونحوهم .

وفى الجملة فالكفر متعلق بما جاء به الرسول ، وهذا ظاهر على قول من لا يوجب شيئا ولا يحرمه إلا بالشرع، فإنه لو قُدَّر عدم الرسالة لم يكن كفر محرم، ولا إيمان واجب عندهم ، ومن أثبت ذلك بالعقل فإنه لا ينازع أنه بعد مجىء

124/1

<sup>(</sup>١) س (فقط ) : بين ٠

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين زيادة في (س) فقط .

الرسول تعلق الكفر والإيمان بما جاء به ، لا بجرد ما يعلم بالعقل ، فكيف يجوز أن يكون الكفر [ معلّقاً ] بأمور لا تعلم إلا بالعقل ؟ إلا أن يدل الشرع على أن تلك الأمور التي لا تعلم إلا بالعقل كفر ، فيكون حكم الشرع مقبولا . لكن معلوم أن هذا لا يوجد في الشرع ، بل الموجود في الشرع تعليق الكفر بما يتعلق به الإيمان، وكلاهما متعلق بالكاب والرسالة ، فلا إيمان مع تكذيب الرسول ومعاداته ، ولا كفر مع تصديقه وطاعته .

ومن تدبر هذا رأى أهل البدع من النفاة يعتمدون على مثل هذا ، فيبتدءون بدعا بآرائهم ليس فيها كتاب ولا سنة ، ثم يكفّرون من خالفهم فيما ابتدعوه ، وهذا حال من كفّر الناس بما أثبتوه من الأسماء والصفات التي يسميها هو تركيبا وتجسيما ، وإثباتا لحلول الصفات والأعراض به ، ونحو ذلك من الأقوال التي ابتدعتها الجهمية والمعتزلة ، ثم كفّروا من خالفهم فيها .

والخوارج الذين تأولوا آيات من القرآن وكفّروا من خالفهم فيها أحسن حالا من هؤلاء ، فإن أولئك علقوا الكفر بالكتاب والسنة ، لكن غلطوا في فهم النصوص ، وهؤلاء علَّقوا الكفر بكلام ما أنزل الله به من سلطان .

ولهذا كان ذم السلف للجهمية من أعظم الذم ، حتى قال عبد الله بن المبارك: « إنا لنحكى كلام اليهود والنصارى ، ولا نستطيع أن تحدكى كلام الجهمية » .

<sup>(</sup>١) مابين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) م (فقط): رأى أن أهل ٠٠٠

<sup>(</sup>٣) م (فقط) ونحوه ذلك ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٤) هو أبوعبدالرحن عبدالله بن المبارك بن واصح المروزى مولى بنى حنظلة ، الحافظ شيخ الإسلام ، ولمد سسمة ١١٨ وتوفى سسمة ١٨٦ وقيل ١٨٢ . انظر ترجمته فى : تذكرة الحفاظ ٢٩٣/ ؟ ولمد سسمة ١٢/١٠ وقيات الأعيان ٢٣٧/٢ ؛ حلية الأولياء تاريخ بغداد . ٢٣٧/٢ ؛ طبقات ابن سعد ٢٣٧/٧ وفيات الأعيان ٢٣٧/٢ ؛ حلية الأولياء المحمد ١٩٥٢/ ؟ شذرات الذهب ٢٠٩١/ ؟ و 256 . ٢٠٥٨ ؟ الأعلام ٢٠٩١ .

بل الحق أنه لو قدر أن بعض الناس غلط في معان دقيقة لا تعلم إلا بنظر العقل ، ولا وليس فيها بيان في النصوص والإجماع ، لم يجز لأحد أن يكفر مثل هذا ، ولا يفسّقه ، بخلاف من نفى ما أثبتته النصوص الظاهرة المتواترة ، فهذا أحق بالتكفير ، إن كان المخطى في هذا الباب كافرا .

164/

روليس المقصود هنا بيان مسائل التكفير ، فإن هذا مبسوط في موضع آخر ، ولكن المقصود أن عمدة المعارضين للنصوص النبوية أقوال فيها اشتباه وإجمال ، فإذا وقع الاستفسار والاستفصال تبين الهدى من الضلال . فإن الأدلة السمعية معلقة بالألفاظ الدالة على المعاني ، وأما دلالة مجرد العقبل فلا اعتبار فيها بالألفاظ .

وكل قول لم يرد لفظه ولا معناه في الكتاب والسنة وكلام سلف الأمة فإنه لا (٢) يدخل في الأدلة السمعية ، ولا تعلق للسنة والبدعة بموافقته ومخالفته ، فضلاً عن أن يعلَق بذلك كفر وإيمان ، وإنما السنة موافقة لأدلة الشرعية ، والبدعة مخالفتها .

وقد يُقال عها لم يُعلم أنه موافق لها أو مخالف: إنه بدعة ، إذ الأصل أنه [ ما لم يعلم أنه من الشرع فلا يتخذ شريعة ودينا ، فمن عمل عملا لم يعلم أنه ] مشروع فقد تذرع إلى البدعة ، وإن كان ذلك العمل تبين له فيا بعد أنه مشروع ، وكذلك من قال في الدين قولا بلا دليل شرعي ، فإنه تذرع إلى البدعة ، وإن تبين له فها بعد موافقته للسنة .

والمقصود هنا أن الأقوال التي ليس لها أصل في الكتاب والسنة والإجماع ــ ( ؟ ) كأقوال النفاة التي تقولها الجهمية والمعتزلة وغيرهم ، وقد يدخل فيها ما هو حق

<sup>(</sup>١) م، ق: الاستفصال والاستفسار.

<sup>(</sup> ۲ ) س، ر، ص ، ط: السنة .

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوقتين ساقط من (م)، (ق) وفيهها : ( إذ الأصل أنه غير مشروع).

<sup>(</sup>٤) س، ر، ص، ط: الجهمية من المعتزلة.

وباطل ـ هم يصفون بها أهل الأثبات للصفات الثابتة بالنص ، فإنهم يقولون : كل من قال « إن القرآن غير مخلوق » أو « إن الله يُرى في الآخرة » أو « إنه فوق العالم » فهو مجسّم مشبّه حشوي .

وهذه الثلاثة مما اتفق عليها سلف الأمة وأثمتها ، وحكى إجماع أهل السنة عليها غير واحد من الأئمة والعالمين بأقوال السلف ، مثل أحمد بن حنبل ، وعلي ابن (٢) (٢) المديني ، واسحاق بن إبراهيم ، وداود بن علي ، وعثهان بن سعيد الدارمي ، ومحمد بن إسحاق بن خزيمه ، وأمثال هؤلاء . ومثل عبدالله بن سعيد بن كُلاًب وأبي العباس

<sup>(</sup>١) أبو الحسن علي بن عبدالله بن جعفر السعدي بالولاء المديني البصري . ولد بالبصرة سنة ١٦١ وتوفي بسامراء سنة ٢٣٤ هـ . انظر ترجمته في : تذكرة الحفاظ ٤٢٨/٢ ؛ تهذيب التهذيب ٣٤٩/٧ ؛ طبقات الحنابلة ٢٢٥/١ ـ ٢٢٨ ، ميزان الاعتدال ٢٢٩/٧ ، ٢٣٦ ، تاريخ بغداد ٤٥٨/١١ ، مفتاح السعادة ١٦٣/٢ ؛ الأعلام ١٨٨/٥ .

<sup>(</sup> ٢ ) إسحاق بن إبراهيم بن مخلد الحنطلي التميمي المروزي ( أبو يعقوب بن راهوبة ) ، من سكان مرو ، ولد سنة ١٦١ وتوني سنة ٢٣٨ . قال الذهبي : نزيل نيسابور وعالمها ، بل شيخ أهل المشرق ، روى عنه البخاري ومسلم وأحد وابن معين والترمذي والنسائي وغيرهم . انظر ترجته في : تذكرة الحفاظ ٢٣٣٧ يـ ٤٣٥ ، وفيات الأعيان ١٧٩/١ ـ ١٨٠ ؛ الجرح والتعديل ج ١ ، ق ١ ، ص ٢٠٩ ـ ٢١٠ ؛ طبقات الحنابلة ١٠٩/١ ، ميزان الاعتدال ١٨٢/١ ـ ١٨٢ ، الأعلام ٢٨٤/١.

<sup>(</sup> $^{\circ}$ ) هو داود بن علي بن خلف الأصبهاني الملقب بالطاهري أحد الأثمة المجتهدين في الإسلام . أصبهاني الأصل من أهل ه فاشان  $^{\circ}$  ولد بالكوفة سنة  $^{\circ}$  10 وتوفي ببغداد سنة  $^{\circ}$  10 انظر عنه : وقيات الأعيان  $^{\circ}$  17/4 منزان الاعتدال  $^{\circ}$  17/4 السان الميزان  $^{\circ}$  10 بغداد  $^{\circ}$  10 بغداد  $^{\circ}$  18 بالأعلام  $^{\circ}$  10 .

 <sup>(</sup> ٤ ) هو أبو سعيد عثبان بن سعيد الدارمي السجزي الحافظ صاحب المسند والتصانيف من أثمة الحنابلة ، توفي سنة ١٨٠ هـ ، انظر ترجمته في شذرات الذهب ١٧٦/٢ ، تذكرة الحفاظ ٢٢١/٣ ـ ٢٢٢ ، الأعلام ٢٦٦/٤ .

<sup>( 0 )</sup> هو أبوبكر محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة بن صالح بن بكر السلمي النيسابوري إمام نيسابور في عصره ، لقبه السبكي بإمام الأثمة ، حدث عنه الشيخان خارج صحيحيها ، ولد سنة ٢٧٣ هـ وتوفي سنة ٣١٦ هـ . انظر ترجمته في : تذكرة الحفاظ ٢٠٠/٢ ـ ٧٣١ ، طبقات الشافعية ٢٩٣٠ ـ ١٣٥٨ ، الأعلام ٢٥٣/٦ . وطبع له كتاب و التوحيد وإثبات صفات الرب عز وجل » بالمطبعة المنيرية ، القاهرة سنة ١٣٥٢ .

(۱) القلانسي وأبي الحسن الأشعري وأبي الحسن على بن مهدي الطبري ؛ ومثل أبي بكر (۲) الإسهاعيلي ، وأبي نعيم الأصبهاني ، وأبي عمر بن عبد البر ، وأبي عمر

(۱) لم أجد له ترجمة فيا بين يدى من كتب الرجال ، لكن ذكره ابن عساكر في ( تبيين كذب المفترى ص ٣٩٨) فقال : أبو العباس أحمد بن عبد الرحمن بن خالد القلانسي الرازى من معاصرى أبي الحسن الأشعرى رحمه الله لا من تلامذته ، كها قال الأهوازى ، وهو من جلة العلماء الكبار الأثبات ، واعتقاده موافق لا عتقاده في الإثبات ( أي لاعتقاد الأشعرى ) . وعلق على ذلك الشيخ محمد زاهد الكوثري بقوله : إن القلانسي كان متقدما عل الأشعرى . وانظر ما ورد عن القلانسي وآرائه في :الفرق بين الفرق ، بقوله : إن القلانسي كان متقدما عل الأشعرى . وانظر ما ورد عن القلانسي وآرائه في :المفرق بين الفرق ، ص ٠٠٠ ، ١٩٦٠ ، ٢٢١ ، ٢٥١ ؛ الملل والنحيل م ١٩٦٨ ؛ نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام المحتدر على سامي النشار ١ /١٥٠ ؛ الإرشاد للجويني ، ص ٢٩٦ ؛ نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام اللكتور على سامي النشار ١ /١٥٠ ؛ ١٩٦٨ الطبعة الثانية دار المعارف ، الاسكندرية سنة ١٩٦٢ .

(۲) أبو الحسن على بن محمد بن مهدى الطبرى ، قال ابن عساكر. في ترجمته ( تبيين كذب المفترى 190 - 197 ) : ( صحب أبا الحسن رحمه الله بالبصرة مدة وأخذ عنه وتخرج به واقتبس منه وصنف تصانيف عدة تدل على علم واسع وفضل بارع ، وهو الذي ألف الكتاب المشهور في تأويل الاحاديث والمشكلات الواردة في الصفات) ولم أهتد إلى أي ترجمة له فيا بين يدى من كتب التراجم .

(٤) هو أحمد بن عبد الله بن أحمد الاصبهاتي (أبو نعيم) حافظ مؤرخ ولد بأصبهان سنة ٣٣٦ وتوفى سنة ٤٣٠ وتوفى سنة ٤٣٠ وتوفى سنة ٤٣٠ ه له حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ودلائل النبوة وطبقات المحدثين والرواة انظر ترجمته فى : وفيات الأعيان ١ /٧٥ : ميزان الاعتدال ١ /٥٠ : لسان الميزان ١ /٢٠١ : طبقات الشافعية ٣ / ٨ : الأعلام ١ /١٠٠

(٥) هو يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر القرطبى المالكى ( أبو عمر ) من كبار حفاظ الحديث ولد بقرطبة سنة ٣٦٨ وتوفى بشاطبة سنة ٤٦٣ هـ . انظر ترجمته فى : بغية الملتمس ٤٧٤ : وفيات الأعيان ٦ /٦٤ : تذكرة الحفاظ ٣ /١٦٨ : الصلة ١٦٦ : الديبساج المذهب ٣٥٧ ، ٣٥٨ . 628 . Brock , Brock .

(۱) (۲) الطلمنكي ويحيى بن عهار السجستاني ، وأبي إسهاعيل الأنصاري ، وأبي القاسم الطلمنكي ويحيى بن عهار السجستاني ، وأبي إسهاعيل الأنصاري ، وأبي الله الله من أنواع أهل العلم .

فإذا قال النفاة من الجهمية والمعتزلة وغيرهم: ( لو كان/الله يُرى في الآخرة لكان في جهة ، وما كان في جهة فهو جسم ، وذلك على الله محال ) ، أو قالو: ( لو كان الله تكلم بالقرآن ، بحيث يكون الكلام قائبا به ، لقامت به الصفات والأفعال ، وذلك يستلزم أن يكون محلا للأعراض والحوادث ، وماكان محلا للأعراض والحوادث، فهو جسم ، والله منزًه عن ذلك ، لأن الدليل على إثبات الصانع إنما هو حدوث العالم ، وحدوث العالم إنما على بحدوث الأجسام ، فلو كان جسم ليس بمحدث لبطلت دلالة إثبات الصانع ".

فهذا الكلام ونحوه هو عمدة النفاة من الجهمية والمعتزلة وغيرهم ، ومن وافقهم في بعض بدعتهم ، وهذا ونحوه في العقليات التي يزعمون أنها عارضت نصوص الكتاب والسنة .

189/1

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن محمد بن عبد الله أبو عمر الطلمنكي المعافري الأندلسي ، كان من المجودين في القراءات وله تصانيف في القراءة ، وروى الحديث ، توفى سنة ٤٢٩ هـ . انظر ترجمته في : طبقات القراء لابن الجزري ١ /١٠٠ ، طبعة الخانجي : شذرات الذهب ٣ /٢٤٣ - ٢٤٤ ، تذكرة الحفاظ ٣ /١٠٩٨ - لابن الجزري ١ /١٠٠ ، المحلم المديباج المذهب لابن فرحون ( ط . ابن شقرون القاهرة سنة ١٣٥١ ص ٣٩ - ٤٠ ) ، الأعلام ١ / ٢٠٠ .

<sup>(</sup>۲) هو أبو زكريا يحيى بن عهار الشيباني السجستاني الواعظ نزيل هراة ، كان بارعا في التفسير والسنة ، توفى سنة ۲۲۲ هـ . انظر ترجته في : العبر للذهبي ۱۵۱۳ ، شذرات الذهب ۲ /۲۲۲ . (۲) هو أبو إسهاعيل عبد الله بن محمد بن على الهروي الأنصاري كان يدعى شيخ الإسلام ، وكان إمام أهل السنة بهراة ويسمى خطيب العجم لتبحر علمه وفصاحته ونبله ، توفى سنة ۲۵۸هـ . انظر ترجته في : طبقات الحنابلة ۲ /۲۲۷ - ۲۵۸ ، الأعلام للزركلي ۲ /۲۰۰ - ۲۸ ، الأعلام للزركلي ۲ /۲۷۲ .

<sup>(</sup>٤) إسماعيل بن محمد بن الفضل بن على القرش الطليحى التميمى الأصبهاني . أبو القاسم الملقب بقوام السنة ، من أعلام الحفاظ ، كان إماما في التفسير والحديث واللغة ، من كتبه : الجامع في التفسير دلائل النبوة . انظر ترجمته في : شذرات الذهب ٤ /١٠٥٠ ؛ الأعلام ١ /٣٢٢

<sup>(</sup>٥) س، ص، ر، طط: وق ل.

<sup>(</sup>٦) س ، ص ، ر ، ط : هي .

فيقال لهؤلاء: أنتم لم تنفوا ما نفيتموه بكتاب ولا سنة ولا إجماع ، فإن هذه الألفاظ ليس لها وجود في النصوص ، بل قولكم: « لو رؤي لكان في جهة ، وما كان في جهة فهو جسم ، وما كان جسها فهو محدث » كلام تدَّعون أنكم علمتم صحته بالعقل ، وحينئذ فتطالبون بالدلالة العقلية على هذا النفي ، وينظر فيها بنفس العقل .

ومن عارضكم من المثبتة أهل الكلام من المرجئة وغيرهم كالكرامية والمشامية وقال لكم : « فليكن هذا لازما للرؤية ، وليكن هو جسما » أو قال لكم : « أنا أقول إنه جسم » وناظركم على ذلك بالمعقول ، وأثبته بالمعقول كها نفيتموه بالمعقول ، لم يكن لكم أن تقولوا له : « أنت مبتدع في إثبات الجسم » ، فإنه يقول لكم : وأنتم مبتدعون في نفيه ، فالبدعة في نفيه كالبدعة في إثباته ، إن لم تكن أعظم ، بل النافي أحق بالبدعة من المثبت ، لأن المثبت أثبت ما أثبتته النصوص ، وذكر هذا مُعاضدة للنصوص ، وتأييدا لها ، وموافقة لها ، وردا على من خالف موجبها .

فإن قُدُر أنه ابتدع في ذلك كانت بدعته أخف من بدعة من نفى ذلك نفيا عارض به النصوص ، ودفع موجبها ، ومقتضاها ، فإن ما خالف النصوص فهو بدعة باتفاق المسلمين ، وما لم يعلم أنه خالفها فقد لا يسمى بدعة .

<sup>(</sup> ۱ ) المشامية ، هم أتباع هشام بن عبدالحكم الرافعي من الإمامية وتنسب إليه و إلى هشام بن سالم الجواليقي أحيانا من الإمامية المشبهة . انظر عن هذه الفرقة : المقالات 71/1 = 37 ، الملل والنحل 71/1 = 27 ، التبصير في الدين ، ص 77 = 27 ، الفرق بين الفرق ، ص 71 = 27 ، 77 = 27 ، 77 = 27 ، تكملة الفهرست لابن النديم ص 71 = 27 ، الفهرست ص 71 = 27 ، فهرست الطوسي ، ص 71 = 27 ، أخبار الرجال للكشي ، ص 71 = 27

<sup>(</sup> ٢ ) م ، ق : انه هو جسم .

قال الشافعي / رضى الله تعالى عنه : البدعة بدعتان : بدعة خالفت كتابًا أو سنة الدعة بدعتان : بدعة خالفت كتابًا أو سنة أو إجماعا أو أثرا عن بعض أصحاب رسول الله صلى عليه وسلم، فهذه بدعة ضلالة ، و بدعة لم تخالف شيئًا من ذلك ، فهذه قد تكون حسنة ، لقول عمر : « نعمت البدعة هذه » . هذا الكلام أو نحوه رواه البيهتي بإسناده الصحيح في المدخل .

ومن المعلوم أن قول نفاة الرؤية والصفات والعلو على العرش والقائلين بأن الله لم يتكلم ، بل خلق كلاما في غيره ، ونفيهم ذلك لأن إثبات ذلك تجسيم ، هو إلى عالفة الكتاب والسنة والإجماع السافى والآثار أقرب من قول مَنْ أثبت ذلك ، وقال معنى الكتاب والسنة ، لا سيما والنفاة متفقون على أن ظواهر النصوص تجسيم عندهم ، وليس عندهم بالنفى نص ، فهم معترفون بأن قولهم هو البدعة ، وقول منازعيهم أقرب إلى السنة ،

ويما يوضح هذا أن السلف والأئمة كثر كلامهم فى ذم الجهمية النفاة الصفات، وذموا المشبّمة أيضا ، وذلك فى كلامهم أقل بكثير من ذم الجهمية ، لأن مَرَضَ التعطيل أعظمُ من مرض التشبيه ، وأما ذكر التجسيم وذم المجسّمة فهذا لا يعرف فى كلام أحد من السلف والأئمة ، كما لا يعرف فى كلامهم أيضا القول بأن الله جسم ، أو ليس بجسم ، بل ذكروا فى كلامهسم الذى أنكروه على الجهمية نفى الجسم ، كما ذكره أحمد فى كتاب الرد على الجهمية : ولما ناظر برغوث وألزمه برغوث برغوث وألزمه برغوث بانه جسم ، امتنع أحمدُ من موافقته على النفى والإثبات ، وقال : هو أحمد من يلد ولم يولد ، ولم يكن له كفوا أحد .

<sup>(</sup>١) ص ( فقط ) : وهو ٠

<sup>(</sup>٢) م ، ق : ابن غوث ، وسبقت ترجمته ، ص ١٥٤ ت ٢ ٠

مثال : الكلام على الرؤية

والمقصود هنا أن نفاة الرؤية – من الجهمية والمعترلة وغيرهم – إذا قالوا: إثباتها يستلزم أن يكون الله جسما ، وذلك منتف ، وادّعوا أن العقل دَلَّ على المقدمتين ، او إحداهما ، فإما أن يبطل نفس التلازم ، أو نفى اللازم ، أو المقدمتان جميعا .

وهنا افترقت طرق مُثبتة الرؤية : فطائفة نازعت فى الأولى ، كالأشعرى وأمثاله ـــ وهو الذى حكاه الأشعرى عن أهل الحديث وأصحاب السنة، وقالوا : لا نسلم أن كل مرئى يجب أن يكون جسما .

101/1

فقالت / النفاة : لأن كل مرئى فى جهـة ، وماكان فى جهـة فهو جسم . فافترقت ُنفاة الحسم على قولين : طائفة قالت : لانسلم أن كل مرئى يكون فى جهة ، وطائفة قالت : لانسلم أن كل ماكان فى جهـة فهو جسم ، فادعت ُنفاة الرؤية أن العلم الضرورى حاصل بالمقدمتين ، وأن المنازع فيهما مكابر .

وهــذا هو البحث المشهور بين المعتزلة والأشعرية ؛ فلهذا صار الحُدَّاق من متاخرى الأشعرية على نفى الرؤية وموافقة المعتزلة ، فإذا أطلقوها موافقة لأهــل السنة فسروها بما تفسرها به المعتزله ، وقالوا : النزاع بيننا وبين المعتزلة لفظى .

<sup>(</sup>١) وموافقوهم : كذا في (م) فقط . وفي سائر النسخ : موافقوها .

ومن أراد أن يناظر مناظرة شرعية بالعقل الصريح فلا يلتزم لفظا بدعيا ، ولا يخالف دليلا عقليا ولا شرعيا ، فإنه يسلك طريق أهل السنة والحديث والأثمة الذين لا يوافقون على إطلاق الإثبات ولا النفى بل يقولون : ماتعنون بقولكم : « إن كل مرئى جسم ؟ » .

فإن فسروا ذلك بأن كل مرئى يجب أن يكون قسد ركبه مركب ، أو أن يكون كان متفرقا فاجتمع ، أو أنه يمكن تفريقه ، ونحو ذلك ؛ منعوا هم المقدمة الأولى ، وقالوا : هذه السموات مرئية مشهودة ، ونحن لانعلم أنها كانت متفرقة مجتمعة ، و إذا جاز أن يُرى ما يقبل التفريق فحالا يقبله أولى بإمكان رؤيته ، فالله تعالى أحق بأن تمكن رؤيته من السهاوات ومر كل قائم بنفسه ، فإن المقتضى للرؤية لا يجوز أن يكون أمرًا عدميا ، بل لا يكون إلا وجوديا ، وكلما كان الوجود أكل كانت الرؤية أجوز ، كما قد بسط في غير هذا الوضع .

وإن قالوا: « مرادنا بالجسم المسركب أنه مركب من الجواهر المنفردة ، أو من المهادة والصورة » نازعوهم في ههذا ، وقالوا : دعوى كون السهاوات مركبة من جواهر منفردة ، أو من مادة وصورة دعوى ممنوعة أو باطلة ، و بينوا فساد قول من يدعى / هذا ، وقول من يثبت الجوهر الفرد أو يثبت المهادة والصورة ، وقالوا : إن الله خلق هذا الجسم المشهود هكذا ، وإن ركبه ركبه من أجسام أخرى ، وهو سبحانه يخلق الجسم من الجسم ، كما يخلق الإنسان من المها المهين ، وقد ركب العظام في مواضعها من بدن ابن آدم ، وركب الكواكب في السماء ، فهذا

104/1

<sup>(</sup>١) م،ق،ر،ص ؛ إن كل جسم مرتى ٠

<sup>(</sup>٢) ومن كل : كذا في (م) فقط، وفي سائر النسخ : وكل •

<sup>(</sup>٣) م ( فقط ) : الفردة .

<sup>(</sup>٤) م (فقط) : فردة ٠

معروف. وأما أن يقال « إنه خلق أجزاء لطيفة لا تقبل الانقسام ثم ركب منها العالم » فهذا لا يُعلم بعقل ولا سمع ، بل هو باطل ، لأن كل جزء لابد أن يتميز منه جانب عن جانب ، والأجزاء المتصاغرة كأجزاء الماء تستحيل عند تصغرها ، كها يستحيل الماء إلى الهواء ، مع أن المستحيل يتميز بعضه عن بعض .

وهذه المسائل قد بسطت في غير هذا الموضع ، وبُين أن الأدلة العقلية بينت جواز الرؤية وإمكانها ، وليست العمدة على دليل الأشعري ومن وافقه في الاستدلال لأن المصحح للرؤية مطلق الوجود ، بل ذكرت أدلة عقلية دائرة بين النغى والإثبات لا حيلة لنفاة الرؤية فيها .

والمقصود هنا بيان كلام كلي في جنس ما تُعارض به نصوص الإثبات من كلام النفاة الذي يسمونه عقليات .

وإن قالوا: « مرادنا أن المرثي لابد أن يكون معايناً تجاه الرائي ، وما كان كذلك فهو جسم » ونحو هذا الكلام ، قالوا لهم : الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم قال : « إنكم سترون ربكم كما ترون الشمس والقمر » ، وقال : « هل تضامون في رؤية الشمس صحوا ليس دونها سحاب ؟ قالوا : لا ، قال : فهل تضامون في رؤية القمر ليس دونه سحاب ؟ قالوا : لا، قال : فهل كما ترون الشمس والقمر » . وهذا تشبيه للرؤية بالرؤية ، لا للمرثي بالمرثي ، وفي لفظ في الصحيح : « إنكم ترون ربكم عيانا .

<sup>(</sup>١) ذهب الأشعري في « الإبانة » ( ص ١٧) إلى أن المسجع لرؤيته تعالى أنه موجود وكل موجود فهو يُرى « وإنما لا يجوز أن يرى المعدوم ، فلها كان الله عز وجل موجودا مثبتا كان غير مستحيل أن يرينا نفسه عز وجل ».

<sup>(</sup> ۲ ) س : ما تعارضت ، ر : ما يعارضه .

<sup>(</sup>٣) س، ص، ر، ق، ط: بأن.

<sup>(</sup> ٤ ) انظر ما سبق عن هذا الحديث في ص ٢٣٦ .

<sup>(</sup> ٥ ) قد : زيادة في ( م ) فقط .

104/1

وقد أخبرنا أيضا أنه قد: «استوى على العرش» فهذه النصوص يصدِّق بعضها بعضا، والعقل أيضا يوافقها، و يدل على أنه سبحانه مباين لمخلوقاته فوق سماواته، و أن رجود موجود لا مباين للعالم ولا محايث له محال في بديهة العقل ، فإذا كانت الرؤية مستلزمة لهاذه المعانى فهذا حق ، وإذا سميتم أنتم هذا قولا بالجهة وقولا بالتجسيم لم يكن هذا القول نافيا لما عُلم بالشرع والعقل ، إذ كان معنى هذا القول حدة على منتفيا لا بشرع ولا عقل .

ويقال لهم: ما تعنون بأن هذا إثبات للجهة والجهة ممتنعة؟ أتعنون بالجهة أمرًا وجوديا أو أمراً عدميا ؟

فإن أردتم أمرا وجوديا \_ وقد علم أنه ما ثمّ موجود إلا الحالق والمخلوق، والله فوق سماواته بائن من مخلوقاته، لم يكن \_ والحالة هذه \_ فى جهة موجودة؛ فقولكم : « إن المرئى لا بد أن يكون فى جهة موجودة » قول باطل ، فإن سطح العالم مرئى، وليس هو فى عالم آخر.

و إن فسرتم الجهة بأمر عدى كما تقولون : إنَّ الجسم في حيزٍ ، والحسير تقدير مكان، وتجملون ما وراء العالم حيزا .

فيقال لكم : الجهة ــ والحير ــ إذا كان أمرًا عدميا فهو لا شيء، وما كان في جهة عدمية أو حيز عدمي ، فايس هو في شيء ، ولا فرق بين قسول القائل : « هذا ليس في شيء » و بين قوله : « هو في العدم » أو « أمر عدمي » ، فإذا كان

<sup>(</sup>۱) س ، ص ، ر ، ط : العالم .

<sup>(</sup> ۲ ) م ، ق : مجانس .

<sup>(</sup> ٣ ) س : يدهية ٠.

<sup>(</sup>٤) م، ق: أو المخلوق.

<sup>(</sup> ه ) م ، ق : كانا .

الخالق تعالى مباينا للمخلوقات ، عاليا عليها ، وماثم موجود إلا الخالق أو المخلوق ، لم يكن معه غيره من الموجودات ، فضلا عن أن يكون هو سبحانه في شيء موجود يحصره أو يحيط به .

فطريقة السلف والأثمة أنهم براعون المعانى الصحيحة المعلومة بالشرع والعقل ، (١) (١) وبُراعون أيضًا الألفاظ الشرعية ، فيعبرون بها ماوَجَدوا إلى ذلك سبيلا ، ومَن تكلم بما فيه معنى باطل يخالف الكتاب والسنة ردوا عليه ، ومن تكلم بلفظ مبتدع يحتمل حقا وباطلا نسبوه إلى البدعة أيضا ، وقالو: إنما قابل بدعة ببدعة ، وردا باطلا بباطل .

مثال آخر : کلمة جر ١٥٤/١

ونظير هذا القصص المروفة التي ذكرها الخلال في كتاب السنة السنة الوغيره (٥) (٥) في أمسألة اللفظ ومسألة الجبر ونحوها من المسائل ، فإنه لما ظهرت القدرية النفاة المقدر وأنكروا أن الله يضل من يشاه ويهدى من يشاه ، وأن يكون خالقا لكل شيء وأن تكون أفعال العباد من مخلوقاته ، أنكر الناس هذه البدعة ، فصار بعضهم يقول في مناظرته : هذا يلزم منه أن يكون الله بجبرا للعباد على أفعالهم ، وأن يكون قد كلفهم مالا يطيقونه ؛ فالتزم بعض من ناظرهم من المثبتة إطلاق ذلك ، وقال : نعم يلزم الجبر ، والجبر حق ، فأنكر الأثمة - كالأوزاعي وأحمد بن حنبل ونحوها - [ ذلك ] على الطائفتين ، ويروى إنكار

<sup>(</sup>١) م بق : فيعندون ۽ ص ، ر : فيعدون . والمثبت عن ( س ) ، ( ط ) .

<sup>(</sup>٢) من قيريوس، ط: إليها.

<sup>(</sup>٣) م، ق، ر، ص، ط: إنه.

<sup>(1)</sup> م، ق: القصة.

<sup>(</sup>۵) س ( فقط ) : والنفاة .

<sup>(</sup>٦) ذلك : زيادة ق( ش ) .

إطلاق الجبر عن الزبيدى وسفيان الثورى وعبد الرحمن بن مهدى وغيرهم . وقال الأوزاعى وأحمد ونحوهما : من قال إنه جبر فقد أخطأ ، ومن قال لم يجبر فقد أخطأ ، بل يقال : إن الله يهدى من يشاء ويضل من يشاء، ونحو ذلك .

وقالوا: ليس للجبر أصل في الكتاب والسنة ، و إنما الذي في السنة لفظ « الحَبْل » لا لفظ « الحبر » ، فإنه قد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لأشَجّ عبد القيس: « إن فيك لخلقين يحبهما الله: الحلم والأناة ، فقال: أخلقين تخلقت بهما، أم خلقين جبات عليهما ؟ فقال: بل خلقين جبات عليهما ، فقال: الحمد لله الذي جَبلني على خلقين يحبهما الله » .

وقالوا: إن لفظ « الحبر » لفظ مجمل فإن الحبر إذا أطلق في الكلام فهم منه إجبار الشخص على خلاف مراده ، كما تقول الفقهاء: إن الأب يجبر ابنته على النكاح أو لايجبرها، وإن الثيب البالغ العاقل لا يجبرها أحد على النكاح بالاتفاق، وفي البكر البالغ نزاع مشهور، ويقولون: إن ولى الأمر يجبر المدين على وفاء دينه، ونحو ذلك ، فهذه العبارات معناها إجبار الشخص على خلاف مراده، وهو كلفظ الإكراه: إما أن يحمله على الفعل الذي يكرهه ويبغضه فيفعل خوفا من وعيده، وإما أن يفعل به الشيء بغير فعل منه .

ومعلوم أن الله سبحانه وتعالى إذا جعل فى قلب العبد إرادة للفعل وعبة له حتى يفعله – كما قال تعالى: ﴿ وَلَا كِنَّ اللَّهِ حَبَّ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَنَّ اللّهِ عَبْرًا اللهُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْمِصْيَانَ ﴾ [سورة الحجرات: ٧] – لم يكن هذا جبراً

<sup>(</sup>١) س(فقط) : الله ورسوله ؛ واظر تحقيق الحديث ص ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : يحمل .

بهذا التفسير ،/ ولا يقدر على ذلك إلا الله تعالى ، فإنه هو الذي جعل الراضي راضيا، والمحب محبا ، والكاره كارها .

100/1

وقد يراد بالجبر نفس جَعْل العبدِ فاعلا ، ونفس خَلقه متصفاً بهذه الصفات ، كما في قوله تعالى : « إِنَّ الإنسانَ خُلِقَ هَلُوعاً . إِذَا مَسَهُ الشَّرُّ جُزُّوعاً . وإِذَا مَسَهُ الشَّرُ جُزُّوعاً . وإِذَا مَسَهُ الشَّرُ جُزُوعاً . وإِذَا مَسَهُ النَّرُ مَنُوعاً» [ سورة المعارج : ١٩ - ٢١ ] . فالجبر بهذا التفسير حق ، ومنه قول [ محمد بن كعب القرظي في تفسير اسمه « الجبار » قال : هو الذي جبر العباد على ما أراد . ومنه قول ] على رضي الله عنه في الأثر المشهور عنه في الصلاة على النبي ضلى الله عليه وسلم : « اللهم داحي المدخوات ، فاطر المسموكات ، جبار القلوب على فطراتها : شقيها وسعيدها » فالأثمة منعت من إطلاق القول بإثبات لفظ الجبر أو نفيه لأنه بدعة يتناول حقا باطلا .

مغال ثالث : الفظ بالقرآن

وكذلك مسألة اللفظ، فإنه لما كان السلف والأثمة متفقين على أن القرآن كلام الله غير مخلوق، وقد عَلَم المسلمون أن القرآن بلَّغه جبريل عن الله إلى محمد صلى الله عليه وسلم وبلَّغه محمد إلى الخلق، وأن الكلام إذا بلَّغه المبلَّغ عن قائله لم يخرج عن كونه كلام المبلَّغ عنه، بل هو كلام لمن قاله مبتدئا، لا كلام من بلَّفه عنه مؤديا.

<sup>(</sup>١) ر ( فقط ) : جعله .

 <sup>(</sup> ٢ ـ ٢ ): ساقط من ( م ) ، ( ق ). ، وذكر الطبري في تفسيره ٣٧/٢٨ ، وابن كثير في تفسيره ٣٤٣/٤
 ٣٤٣/٤ عن قتادة : الجبار الذي جبر الخلق على ما يشاء .

<sup>(</sup>٣) م، ق : فطرتها .

<sup>(</sup>٤) أشار ابن الأثير في « النهاية في غريب الحديث والأثر» إلى هذا الأثر مرتبن . فقال ١٦/٢ في حديث على وصلاته على النبي صلى الله عليه وسلم : اللهم يا داحي المدحوات ـ وروى : المدحيات ـ الدحو : البسط ، والمدحوات : الأرضون ، يقال : دحا يدحو : أي بسط ووسع « وقال في موضع /آخر ١٦٨٣/ : المسموكات : أي السهاوات السبع ، والسامك : العالي المرتفع »

فالنبي صلى الله عليه وسلم إذا قال: « إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئ مانوى » وبلغ هـذا الحديث عنه واحد بعد واحد حتى وَصَلَ إلينا كان من المعلوم أنّا إذا سمعناه من المحدّث به إنما سمعنا كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي تكلم به بلفظه ومعناه ، وإنما سمعناه من المبلغ عنه بفعله وصوته ، ونفس الصوت الذي تكلم به النبي صلى الله عليه وسلم لم نسمعه ، وإنما سمعنا صوت المحدّث عنه ، والكلام كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لاكلام المحدّث .

فمن قال: إن هذا الكلام ليس كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كان مُفتَريًا ، وكذلك من قال: إن هذا لم يتكلم به رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإنما أحدثه فى غيره ، أو إن النبي صلى الله عليه وسلم لم يتكلم بلفظه وحروفه، بل كان ساكنًا أو عاجزًا عن التكلم بذلك ، فعلم غيره ما فى نفسه، فنظم هذه الألفاظ ليعبر بها عما فى نفس النبي صلى الله عليه وسلم، أو نحو هذا الكلام فن قال / هذا كان مفتريا ، ومن قال : إن هذا الصوت المسموع صوتُ النبي صلى الله عليه وسلم ، كان مفتريا ،

فإذا كان هذا معقولا فى كلام المخلوق، فكلام الخالق أولى بإثبات مايستحقه من صفات الكمال، وتنزيه الله أن تكون صفاته وأفعاله هى صفات العباد وأفعالهم، أو مثل صفات العباد وأفعالهم .

107/1

<sup>(</sup>۱) ورد هذا الحديث في : البخارى ٢/١ (كتاب الإيمان، باب كيف كان بد الوحى)؛ مسلم ٧/٥ او ١٥٠ - ١٥١ (كتاب الإمارة، باب قوله صلى الله عليه وسلم : إنما الأعمال بالنيات)؛ النسائى ١٥١ (كتاب الطهارة، باب النية في الوضوء)؛ ابن ماجه ١٤١٣/٢ (كتاب الزهد، باب النية).

<sup>(</sup>٢) م ، ق : من ٠

<sup>(</sup>٣) م (فقط) : وإن ه

<sup>(</sup>١) م ، ق : ونحو ٠

فالسلف والأثمة كانوا يعلمون أن هذا القرآن المنزل المسموع من القارثين كلام الله ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اَسْتَجَارَكَ فَأْجُوهُ حَتَى كلام الله ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ السّ هو كلاماً لغيره ، لا لفظه ولا معناه ، يَسْمَعَ كَلاَم الله عن الله جبريل ، وبلغه محمد رسول الله عن جبريل ، ولهذا أضافه الله إلى كل من الرسولين ، لأنه بلغه وأداه ، لا لأنه أحدث لا لفظه ولا معناه ، إذ لو كان أحدهما هـو الذي أحدث ذلك لم يصح إضافة الإحداث إلى الآخر ، فقال كان أحدهما هـو الذي أحدث ذلك لم يصح إضافة الإحداث إلى الآخر ، فقال تعالى : ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولُ كَرِيمٍ \* وَمَا هُو يِقَوْلِ شَاعِي قَلِيلًا مَّا تُؤْمِنُونَ • ولا يَقُولِ مَن رّبً الْعالَمين ﴾ [سورة الحاقة : ٤٠ - ٣٤] كامين قليلًا مَا تَذَكُرُونَ \* تَنزيلُ مِّن رّبً الْعالَمين ﴾ [سورة الحافة : ٤٠ ع - ٣٤] فهذا عهد صلى الله عليه وسلم ، وقال تعالى : ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* ذِي قُوةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاعٍ مَمَّ أَمِينٍ ﴾ [سورة المطففين : ١٩ - ٢١] فهذا عبريل طيه السلام ،

وقد توعد الله تمالى من قال : ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشِرِ ﴾ [ سورة المدثر : ٢٥ ] ، فن قال : « إن هذا القرآن قول البشر » فقد كفر ، وقال بقول الوحيد الذى أوعده الله سقر ، ومن قال : « إن شيئًا منه قول البشر » فقد قال ببعض قوله ، ومر... قال : « إنه ليس بقول رسول كريم ، و إنما هو قول شاصر أو ممنز » ، أو قال : « هو قول شيطان نزل به عليه » ونحو ذلك ، فهو أيضا كافر ملعون .

<sup>(</sup>۱) س ، ص ، ر، ط : عنه ،

<sup>(</sup>٢) م ، ق : فهذا .

وقد علم المسلمون الفرق بين أن يسمع كلام المتكلم منه أو من المبلّغ عنه ، وأن موسى سمع كلام الله من الله بلا واسطة ، وأنّا نحن إنما نسمع كلام الله من الله المبلّغين عنه ، وإذا كان الفرق ثابتًا بين مَنْ سمع كلام النبي صلى الله عليه وسلم منه و بين من سمعه من الصاحب المبلّغ عنه ، فالفرق هنا أولى ، لأن أفعال المخلوق وصفاته أشبه بأفعال / المخلوق وصفاته من أفعاله وصفاته بأفعال الله وصفاته .

104/1

ولى كانت الجَهْمِية يقولون: « إن الله لم يتكلم فى الحقيقة، بل خلق كلامًا فى غيره » ومر... أطلق منهم أن الله تكلم حقيقة ، فهذا مراده ، فالنزاع بينهم لفظى — كان من المعلوم أن القائل إذا قال: « هذا القرآن مخلوق » كان مفهوم كلامه أن الله لم يتكلم بهذا القرآن ، وأنه ليس هو كلامه ، بل خلقه فى غيره .

وإذا فَسر مراده بأنى أردت أن حركات العبيد وصوتَه والمداد مخلوق، كان هـذا المعنى – وإن كان صحيحاً – ليس هو مفهوم كلامه ، ولا معنى قوله ، فإن المسلمين إذا قالوا : « هـذا القرآن كلام الله » لم يريدوا بذلك أن أصوات القارئين وحركاتهم قائمـة بذات الله ، كما أنهـم إذا قالوا : « هـذا الحديث حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم » لم يريدوا بذلك : أن حركات المحدّث وصوته قامت بذات رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بل وكذلك إذا قالوا في إنشاد لبيد : في أن كل شئ ماخلا الله باطل " \*

<sup>(</sup>۱) م، ق: وإن ٠

<sup>(</sup>۲) س، ر، ص : ومن ٠

<sup>(</sup>٣) م، ق : وأنه هو ليس كلامه .

<sup>(</sup>٤) م ، ق : القائلين .

<sup>( · )</sup> م ، ق ، ر: النشيد ؛ س : النشد ·

<sup>(</sup>٦) البيت بتمامه :

ألا كل شىء ماخلا اقه باطــل \* وكل نعـــــم لا محالة زائــل انظر : شرح ديوان لبيد بن ربيعة العامرى ، ص ١٣١ ، تحقيق الأستاذ إبراهيم جزيق ، ط . دار القاموس الحديث، بيروت، بدون تاريخ .

: هذا شعر لبيد وكلام لبيد ، لم يريدوا بذلك أن صوت المنشد هو صوت لبيد ، بل أرادوا أن هذا القول المؤلّف ، لفظه ومعناه ، هو للبيد ، وهذا منشد له ، فن قال : « إن هذا القرآن مخلوق » أو : « إن القرآن المنزل مخلوق » أو نحسو هـ ذه العبارات — كان بمنزلة من قال : إن هـذا الكلام ليس هو كلام الله ، و بمنزلة من قال عن الحديث المسموع من المحدث : إن هـذا ليس كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم ، و إن النبي صلى الله عليه وسلم لم يتكلم بهذا الحديث ، و بمنزلة من قال : إن هذا الشعر ليس هو شعر لبيد ، ولم يتكلم به لبيد ، ومعلوم أن هذا كله باطل .

ثم إن هؤلاء صاروا يقولون : هـذا القرآن المنزّل المسموع هو تلاوة القرآن وقراءته ، وتلاوة القرآن غلوقة ، وقداءة القرآن غلوقة ، ويقولون : تلاوتنا للقرآن مخلوقة ، وقراءتنا له مخلوقة ، ويُدخلون في ذلك نفس الكلام المسموع ، ويقولون : لفظنا بالقرآن مخلوق، ويُدخلون في ذلك القرآن الملفوظ المتلو/ المسموع ، فأنكر الإمام أحمد وغيره من أثمة السنة هذا ، وقالوا : اللفظية جهمية ، وقالوا : افترقت الجهمية ثلاث فرق : فرقة قالت : القرآن مخلوق ، وفرقة قالت : نقف فلا نقدول مخلوق ولاغير مخلوق ، وفرقة قالت : تلاوة القرآن واللفظ بالقرآن مخلوق .

...

104/1

<sup>(</sup>۱) فى كتاب السنة الإمام أحمد (ضمن مجموحة شدوات البلاتين ، ص ٤٩): «... والقرآن كلام الله ليس بخلوق فن زعم أن القرآن مخلوق فهو جهمى كافر، ومن زعم أن القرآن كلام الله عن وجل ووقف ولم يقل مخلوق فهر أخبث من الأول ، ومن زعم أن ألفاظنا بالقرآن وتلاوتنا له مخلوقة والقرآن كلام الله فهو جهمى ، ومن لم يكفر هؤلا ، القوم كلهم فهو مثلهم » •

فلما انتشر ذلك عن أهل السنة غلطت طائفة فقالت : لفظنا بالقرآن خير علوق ، وتلاوتنا له غير محلوقة ، فبدّع الإمام أحمد هؤلاء ، وأمر بهجرهم .

ولهذا ذكر الأشعرى في مقالاته هذا عرب أهل السنة وأصحاب الحديث ، فقال : والقول باللفظ والوقف عندهم بدعة ، من قال « اللفظ بالقرآن مخلوق » فهو مبتدع عندهم ، ومن قال « غير مخلوق » فهو مبتدع .

وكذلك ذكر محمد بن جرير الطبرى في « صريح السنة» أنه سمع غير واحد من أصحابه يذكر عن الإمام أحمد أنه قال: من قال « لفظى بالقرآن نخسلوق » فهو جهمى ، ومن قال « إنه غير مخلوق » فهو مبتدع .

وصنف أبو محمد بن قتيبة فى ذلك كتابًا . وقد ذكر أبو بكر الحلّال هـذا فى كتاب « السنة » و بسط القـول فى ذلك ، وذكر ما صـنفه أبو بكر المروزى فى ذلك ، وذكر قصة أبى طالب المشهورة عن أحمد التى نقلها عنه أكابر أصحابه ، كمبد الله وصالح ابنيه والمروزى وأبى محمد فوران ومحمد بن إسحاق الصاغانى وغير هــؤلاء .

<sup>(</sup>۱) فى مقالات الأشعرى ٢/٢ . ٦ (ط ريتر) « وقال قوم من أهل الحديث ممن زهم أن الفرآن غير مخلوق إن قراءته واللفظ به غير مخلوفين . وإن اللفظية يجرون مجرى من قال بمخلقه ، وأكفر هؤلاء الواقفة التي لم تقل إن الفرآن غير مخلوق ومن شك في أنه غير مخلوق والشاك في الشاك وأكفروا من قال لفظى بالقرآن غير مخلوق » .

 <sup>(</sup>۲) ذكر بروكلمان فى تاريخ الأدب العربي ٣/٠٠ (ط ١ المعارف) أن للطبرى كتاب «شرح السنة » بمكتبة روان كشك .

<sup>(</sup>٣) إنه : ليست في (ر) ، (ص) .

<sup>(</sup>٤) ذكر بروكلمان ( المرجع السابق ) ٣١٤/٣ أن للخلال كتاب السنة وذكر أن ابن تيمية روى عنه في مجموعة الرسائل الكجرى .

<sup>( )</sup> م ، ق : الصنعاني .

وهو محمد بن إسحاق بن جعفر — وقيل ابن محمد — أبو بكر الصاغانى ، أحد الأثبات المتقنين مع اشتهار بالسنة واتساع فى الرواية توفى سنة ٢٧٠ ه • (قال ابن أبي يعلى سنة ٢٠٠٠ • انظر عنه : تهذيب البذيب ٩/٥ ٣ – ٣٧٠ •

وكان أهـل الحديث قـد افترقوا فى ذلك ، فصـار طائفة منهـم يقولون : « لفظنا بالقرآن غير محلوق » ومرادهم أن القرآن المسموع غير مخـلوق ، وليس مرادهم صوت العبد ، كما يُذكر ذلك عرب أبى حاتم الرازى ، ومحمد بن داود المصيصى ، وطوائف غير هؤلاء .

وفى أتباع هؤلاء من قد يُدِّخِل صوتَ العبد أو فعله فى ذلك أو يقف فيه ، ففهم ذلك بعض الأنمة ، فصار يقسول : أفعال العباد أصواتُهم مخلوقة ، رَدًّا لحؤلاء ؛ كما فعل البخارى ومجسد بن نصر المروزى وغيرهما من أهل العلم والسنة .

وصار يحصل بسبب كثرة الخوض في ذلك ألفاظ مشتركة ، وأهواء للنفوس ، (۲) - مَصَل [ بسبب ] ذلك نوع من الفرقة والفتنة ، وحصل بين البخارى و بين محمد (۱) ابن يحيى الذهلي في ذلك ما هو معروف ، وصار قوم مع البخارى كسلم بن الججاج (۵) وغوه ، وقوم عليه كأبي زرعة وأبي حاتم الرازيين وضرهما .

109/1

<sup>(</sup>۱) مجمد بن داود بن صبح أبو جعفر المصيصى ، أخو إسحاق ، أحد رواة الحديث عن ابن حنبل . وروى عنه أبو داود والنسائى . انظر عنه : طبقات الحنابلة ٢/ ٩ ٧ – ٧ ٩ ٧ ؛ تهذيب التهذيب ٩ / ٤ ٥ ١ . (٧) أبو عبدالله محمد بن نصر المروزى الإمام شيخ الاسلام الفقيه الحافظ ولد ببغدادسة ٢ - ٧ وتوفى سنة ٤ ٩ ٧ . انظر ترجمته فى : تهذيب التهذيب ٩/ ٩ ٨ ٤ – ٠ ٩ ٤ ؟ تذكرة الحفاظ ٧/ . • ٦ – ٣ • ٦ ؟ تاريخ بغداد ٣/ • ١ ٣ – ٣ ١ ٢ ؟ الأعلام ٧/ ٣٤٦ .

<sup>(</sup>٣) م، ق: بذلك .

<sup>(</sup>٤) محمد بن يحى بن عبد الله المديث ؛ مولاهم النيسابورى أبو عبسد الله ولدسسنة ٢٧١ ، وتوفى سنة ٨٥٨ ه . من حفاظ الحديث ؛ اعتنى بحديث الزهرى فسنفه وسماه « الزهريات » . انظر هته : تذكرة الحفاظ ٢/٠٣ه - ٣٢٧ ؟ تهذيب التهذيب ١/١ ه ؟ طبقات الحنابلة ٢/٧٣ ؟ تاريخ بغداد ٣/ ٥١٥ ؟ الأعلام ٣/٨ .

<sup>(</sup>ه) الرازيين: زيادة في (م) فقط .

وكل هؤلاء من أهل العلم والسنة والحديث، وهم من أصحاب أحمد بن حنبل؛ ولهذا قال ابن قتيبة: إن أهل السنة لم يختلفوا في شيء من أقوالهم إلا في مسألة اللفظ.

وصار قوم يطلقون القـول بأن التلاوة هي المنـلو ، والقراءة هي المقروء ، وليس مرادهم بالنـلاوة المصدر ، ولكن الإنسان إذا تكلم بالكلام فلا بدله من حركة ، وبما يكون عن الحركة من أقواله التي هي حروف منظومة ومعان مفهومة ، والقـول والكلام يراد به نارة المجموع فتدخل الحـركة في ذلك ، ويكون الكلام نوماً من العمل وقسها منه ، ويراد به نارة ما يقترن بالحركة ويكون عنها ، لا نفس الحركة ، فيكون الكلام قسيا للعمل ، ونوعا آخرليس هو منه ، ولهذا تنازع العلماء في لفظ العمل المطلق : هل يدخل فيه الكلام ؟ ، على قولين معروفين لأصحاب أحمد وغيرهم ، وبنوا على ذلك ما إذا حلف لا يعمل اليوم عمـلا ، فتكلم ، هل يحنث [أم لا] ؟ على قولين، وذلك لأن لفظ الكلام قد يدخل في العمل وقد لايدخل .

فالأولكا في قول النبي صلى الله عليه وسلم: « لا حسد إلا في اثنتين : رجل آناه الله القرآن ، فهو يتلوه آناء الليل والنهار ، فقال رجل : لو أن لى مثل ما لفلان العملت [ (٥) لعملت [ فيه ] مثل ما يعمل فلان » أخرجاه في الصحيحين ، فقد جعل فعل هذا الذي يتلوه آناء الليل والنهار عملا ، كما قال : « لعملت فيه مثل ما يعمل فلان » .

<sup>(</sup>١) ر، ص، ط: عينها، وهوخطأ.

<sup>(</sup>٢) أم لا: ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>· (</sup>٣ – ٣) عاقطة من (ر)، (ص)، (ط)

<sup>(</sup>٤) فيه : زيادة في (س) ٠

<sup>(</sup>ه) ورد هذا الحديث بمعناه في البخارى في مواضع متعددة ، فجاء عن ابن مسعود وابن عمر في : 1/1 - ٢٧ (كتاب العلم ، باب الاغتباط في العلم والحكمة ) ، ١٩١/٦ (كتاب فضائل القرآن ، باب اغتباط صاحب القرآن ) ، ٢/٩ (كتاب الاعتصام بالكتاب والسسنة ، باب ما جاء في اجتهاد القضاء ) ؛ المسسند (ط ، المسارف) ه (٢٣٧ ، ٢ / ٧٨ -- ٧٩ ، ٢٥١ ؛ الترغيب والترهيب 1/1 -- ٢٠٠ .

والثانى كا فى قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطّبِ وَالْمَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [سورة فاطر: ١٠] ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَتْلُوا مِنْهُ مِن قُرْآنِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلّا ثُمَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ [سورة يونس: ٢٦] ، فالذين قالوا: « التلاوة هى المتلو » من أهل العلم والسنة قصدوا أن التلاوة هى الفيل والكلام المقترن بالحركة ، وهى الكلام المتلو ، وآخرون قالوا: بل التلاوة غير المقروء ، والذين قالوا ذلك من أهل السنة والحديث غير المتلو ، والقراءة غير المقروء ، والذين قالوا ذلك من أهل السنة والحديث أرادوا بذلك أن أفعال العباد ليست هى كلام الله ، ولا أصوات العباد هى صوت الله ، وهذا الذي قصده البخارى ، وهو / مقصود صحيح ،

17./1

وسبب ذلك أن لفظ : « التـــلاوة ، والقراءة ، واللفظ » مجـــل مشترك : رُراد به المصدر ، ويُراد به المفعول .

فن قال : « اللفظ ليس هو الملفوظ ، والقدول ليس هو المقدول » وأراد باللفظ والقول المصدر، كان معنى كلامه أن الحركة ليست هى الكلام المسموع، وهذا صحيح .

ومن قال « اللفظ هو الملفوظ ، والقدول هو نفس المقدول » وأراد باللفظ والقول مسمّى المصدر ، صارحقيقة مراده أن اللفظ والقول [ المسراد به الكلام المقول الملفوظ ، وهذا صحيح . فن قال : « اللفظ بالقرآن ، أو القراءة ، أو التلاوة ، مخلوقة » أو : « لفظى بالقرآن ، أو تلاوتى » دخل في كلامه نفسُ الكلام المقروء المتلو ، وذلك هو كلام الله تعالى . وإن أراد بذلك عرد فعله وصوته كان المعنى صحيحا ، لكن إطلاق اللفظ يتناول هذا وغيره .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

ولهـذا قال أحمد فى بعض كلامه : « من قال لفظى بالقرآن نخلوق يريد به القرآن فهو جهمى » احترازا عما إذا أراد به فعله وصوته ، وذكر اللالكائى : أن بعض من كان يقول ذلك رأى فى منامه كأن عليه فروة ورجل يضربه ، فقال له : لا تضربنى ، فقال : إنى لا أضربك ، و إنما أضرب الفروة ، فقال : إن الضرب إنما يقع ألمـه على ، فقال هكذا إذا قلت : « لفظى بالفرآن مخلوق » وقع الحلق على القرآن .

ومن قال : « لفظى بالقرآن غير مخلوق ، أو تلاوتى » دخل في ذلك المصدر الذي هو عمله ، وأفعال العباد مخسلوقة ، ولو قال : « أردت به أن القرآن المتلو غير مخلوق ، لا نفس حركاتى » قيسل [له] : لفظك هسذا بدعة ، وفيه إجمال وأيهام، وإن كان مقصودك صحيحا [كا يقال للأول إذا قال : « أردت أن فعلى مخلوق » : لفظك أيضا بدعة ، وفيه إجمال وإيهام وإن كان مقصودك صحيحا ] .

فلهذا منع أثمة السنة الكبار إطلاق هذا وهذا، وكان هذا وسطا بين الطرفين، وكان أحمد وغيره من الأثمـة يقولون: القرآن حيث تَصَرَّف كلام الله غير مخلوق،

<sup>(</sup>۱) هو هب قاله بن الحسن بن منصور الطبرى الرازى ، أبو القاسم اللالكائى ، الفقيسه الشافى المحدث ، توفى سنة ۱۰۸، ۱۰۸ و انظر ترجعه فى: تذكرة الحفاظ ۲۰۸۳ - ۲۰۸ ملاو ۱۰۸۹ و شفرات الذهب ۲۱۱/۳ و الأعلام ۲/۹، ۱۰۰ وذكر له بروكلان ۲/۰، ۳۰۰ ملابين : « جميع أصول اعتقاد السنة والجماعة » ومنه نسخة خطية بلينزج رقم ۲۱۸ و ۱۰ و شرح أصول احتقاد أهل السنة والجماعة من المكاب والسنة واجماع الصحابة والتابعين من بعدهم والخالفين لهم من علما والأمة » ومنه نسخة خطية بالظاهرية رقم ۲۷ ، ۲۰ و والذى أرجحه أنهما عنوان على كتاب واحد، وقد ذكره ابن تجية في « منهاج السنة » ۲/ ه ۲۸ ( ط ، دار العروبة ) ه

<sup>(</sup>٢) له : سافطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٣) ر، ص، ط؛ وإيام .

 <sup>(</sup>٤) ما بين الممقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

فيجعلون القرآن نفسه حيث تصرف غير مخلوق ، من غير أن يقترن بذلك ما يشعر أن أفعال العباد وصفاتهم غير مخلوقة .

وصارت كل طائفة من النفاة والمثبتة فى مسألة التلاوة تحكى قولها عن أحمد ،

١٦١/١ وهم - كما ذكر البخارى فى كتاب « خلق الأفعال » وقال : إن /كل واحدة من
هاتين الطائفتين تذكر قولها عن أحمد ؛ وهم لا يفقهون قوله لدقة معناه .

ثم صار ذلك التفرق موروثا في أتباع الطائفتين؛ فصارت طائفة تقول: إن اللفظ بالقسرآن غير مخلوق، موافقة لأبي حاتم الرازى ومحمد بن داود المصيصى (۲) وأمثالها كأبي عبد الله بن منده وأهل بيته ، وأبي عبد الله بن حامد ، وأبي نصر (٤) السجزى ، وأبي إسماعيل الأنصارى ، وأبي يعقوب الفرات الهروى وفيرهم .

وقوم يقولون نقيض هــذا القول من غير دخول في مذهب ابن كُلَّابٍ .

<sup>(</sup>١) يقترن : في (س) فقط . وفي سائر النسخ : يقرن .

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن إسحاق بن محمد ، أبو عبد الله بن منده الأصبانى ، من أنمة الحنابلة ، قال عنه ابن أبى يعلى: بلغنى عنه أنه قال: كتبت عن ألف شيخ وسبمائة شيخ، توفى سنة ه ۳۹ ه . انظر ترجمته في: طبقات الحنابلة ۲۸۷/۲ ؛ شدرات الذهب ۳۷۷/۳ ؛ تذكرة الحفاظ ۱۰۲۱/۳ — ۱۰۳۱ ؛ وتجم له بروكلمان : الملحق ۲۸۸/۳ — ۲۲۹ .

<sup>(</sup>٣) هوأبو عبسه الله الحسن بن حامد بن على بن مروان البغدادى ، إمام الحنابلة فى زمانه ، له « الجامع » فى مذهب الحنابلة ، وله « شرح الخرق » توفى سنة ٣٠٤ . انظر ترجمت فى : طبقات الحنابلة ٢/١٧١ — ١٠٧٨ ؛ تذكرة الحفاظ ٣/١٧٨ .

<sup>(</sup>٤) هو أبونصر عبيدالله بن سعيد بن حاتم الوائل البكرى السجزى، نسبة المى سجستان، نزيل الحرم ومصر، توفى سنة ٤٤٤ه. اظرتر جمته فى : تذكرة الحفاظ ٢٠٩/٣ ـــ ٢٠١٨ - ١١١٨ ---

<sup>(</sup>٠) سبقت ترجمته : ص ٢٤٧ ، ت ٣٠

<sup>(</sup>٦) ص ( فقط ) : القراب .

(۱) ــ مع إنفاق الطائفتين على أن القـرآن كله كلام الله ، لم يُحُـدث غيره شيئا منه ، ولا خلق منه شيئا في غيره : لا حروفه ، ولا معانيه ــ مثل حسين الكرابيسي وداود بن على الأصبهاني وأمثالما .

وحدث مع هـذا من يقول بقول ابن كُلّاب : إن كلام الله معنى واحد قائم بنفس المتكلم، هو الأمر بكل ما أمر به ، والنهى عن كل ما نهى عنه ، والإخبار بكل ما أخبر به ، وإنه إن عُبِّر عنه بالعربية كان هو القرآن، وإن عُبِّر عنه بالعبرية كان هو القرآن، وإن عُبِّر عنه بالعبرية كان هو التوراة .

وجهور الناس من أهـل السنة والمعتزلة وغيرهم أنكروا ذلك ، وقالوا : إن فساد هذا معـلوم بصريح العقل فإن التوراة إذا عُرَّبت لم تكن هي القرآب ، وكان ولا معـني : ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَـدُ ﴾ هو معني : ﴿ تَبّتْ يَدَا أَبِي لَمَيْ ﴾ . وكان يوافقهم على إطلاق القول بأن التلاوة غير المتلووانها مخلوقة ، مَنْ لا يوافقهم على هذا الممنى ، بل قصده أن التلاوة هي أفعال العباد وأصواتهم .

<sup>(</sup>١) س ، ر ، ص ، ط : بل مع ٠

<sup>(</sup>۲) الحسين بزعل بن يزيد، أبو على الكرابيسي، فقيه من أصحاب الإمام الشأفهي، له مصنفات في الفقه والحديث، نسبته إلى الكرابيس (وهي التياب الغليظة)كان يبيمها. توفي سنة ٢٤٨ هـ.

اظرمته: وفيات الأعيان ٢٩٩١ وفيه وفاته ه ٢٤ أو ٢٤٨؛ تاريخ بغداد ٢٤٨ وفيه اختلافه مع الإمام أحمد بن حنبل ؛ الأعلام ٢٦٦ ، وانظر ترجته: في تهذيب التهذيب ٢٩٨ - ٣٦٢ و يذكر أبن حجر فيه ٢١٦٧ : « قال أبو الطيب الماوردى : كان الكرابيسي يقول : « القرآن فير مخلوق وافظى به مخلوق ، وأنه لما بلغه إنكار أحمد بن حنبل عليه قال : ما ندرى ، إيش نعمل بهذا الفتى ؟ إن قانا مخلوق قال بدعة ، وإن قلنا غير مخلوق قال بدعة » .

<sup>(</sup>٣) تمام الآية في نسخة (س) فقط ؛ وفي باقي النسخ كلمة ﴿ تَبِتُ ﴾ فقط.

وصار أقوام يطلقون القول بأن التلاوة غير المتلو ، وأن اللفظ بالقرآن مخلوق ، فهم من يُعرف أنه موافق لابن كلاب، ومنهم من يُعرف منه لا هذا ولا هذا ، وصار أبو الحسن الأشعرى ونحوه - ممن يوافق ابن كُلاب على قوله - موافقاً للإمام أحمد وغيره من أثّمة السنة في المنع من إطلاق هذا وهذا ، فيمنعون أن يقال : اللفظ بالقرآن مخلوق أو غير مخلوق ، وهؤلاء منعوه من جهة كونه يُقال في القرآن : إنه يُلفظ أو لا يُلفظ وقالوا اللفظ : الطرح والرمى ، ومثل هذا لا يقال / في القرآن .

177/1

ووافق هؤلاء على التعايل بهذا طائفة بمن لا يقول بقول ابن كُلَّاب فى الكلام كالقاضى أبى يعلى وأمثاله ، ووقع بين أبى نَمَيم الأصبهانى وأبى عبد الله ابن مَنده فى ذلك ما هو معروف، وصنف أبو نعيم فى ذلك كتابه فى الرد على اللفظية والحلولية، ومال فيه إلى جانب النفاة القائلين بأن التلاوة مخلوقة، كما مال ابن منده إلى جانب من يقدول إنها غير مخلوقة ، وحكى كل منهما عن الأئمدة ما يدل على كثير من مقصوده ، لا على جميعه ، فما قصده كل منهما من الحق وجد فيه من المنقول الثابت عن الأئمة ما يوافقه .

وكذلك وقع بين أبى ذر الهروى وأبى نصر السجزى فى ذلك ، حتى صنف أبو نصر السجزى فى ذلك ، حتى صنف أبو نصر السجزى كابه الكبير فى ذلك المعروف بالإبانة ، وذكر فيه من الفوائد والآثار والانتصار للسنة وأهلها أموراً عظيمة المنفعة ، لكنه نصر فيه قول من يقول على ابن فتيبة وغيره ما ذكروه من

 <sup>(</sup>۱) م : فيمتنعون ٠ (٢) انظر ترجمة أبى نعيم فيا سبق ٤ ص ٢٤٦ ت ٤ ٠.

<sup>(</sup>٣) أبو ذر عبد بن أحمد بن محمد بن عبد الله بن غفير الأنصارى الهروى ، الحافظ الثقة الفقية المالكي، أخذ الكلام عن الباقلاني وصنف مستخرجا على الصحيحين ، توفى سنة ٣٤٤ ه. انظر ترجته في : شذرات الذهب ٣/٤٥٠ ؟ تبيين كذب المفترى، ص ٥٥٥ سـ ٢٥٦ ؟ الأعلام ٤١/٤. (٥) من : وتحود . (٤) وهو كتاب «الإبانة عن أصول الديانة» وانظر: الأعلام ٤/٤ ٣٤ . (٥) من : وتحود .

التفصيل ، ورجِّح طريقة مَنْ هجر البخارى، وزم أن أحمد بن حنبل كان يقول: لفظى بالقـرآن غير مخلوق ، وأنه رجع إلى ذلك . وأنكر ما نقله الناس عن أحمد من إنكاره على الطائفتين ، وهي مسألة أبى طالب المشهورة .

وليس الأمركا ذكره ، فإن الإنكار على الطائفتين مستفيض عن أحمد عند أخص الناس به من أهل بيته وأصحابه الذين اعتنوا بجمع كلام [الإمام] احمد، (٢) كالمروزى والحسلال وأبى بكر عبد العسزيز وأبى عبد الله بن بطة وأمثالم ، وقد ذكروا من ذلك ما يعلم كل عارف له أنه من أثبت الأمور عن أحمد .

وهؤلاء العراقيون أعلم بافوال أحمد من المنتسبين إلى السنة والحديث من أهل خواسان ، الذين كان ابن مَنْدَه وأبو نصر وأبو إسماعيل الهروى وأمثالهم يسلكون حَدُّوهم ، ولهـذا صنّف عبد الله بن عطاء الإبراهيمي كتابا فيمن أخذ عن أحمد

<sup>(</sup>١) س : والذين .

<sup>(</sup>٢) الإمام : زيادة في (س) ، (ر) .

<sup>(</sup>٣) س ، ص ، ر ، ط : كالمروذي .

<sup>(</sup>٤) هو عبدالعزیز بنجمفرین آحد بن یزداد بن معروف ، أبو بکر المعروف بنلام الخلال . من أهم مصنفاته هالشانی و «المقنم» توفی سنة ۳۹۳ . انظر ترجته فی : طبقات الحنابلة ۱۹/۲ ۱۳۷۳ ق

<sup>(</sup>ه) عبيد الله بن محمد بن محمد بن حمدان ، أبو عبد الله العكبرى المعروف با بن بطة . توفى سنة ٣٨٧ ذكر ابن أب يعلى من مصنفاته ﴿ الإبانة الكبرى ﴾ و ﴿ الإبانة الصغرى ﴾ .

انظرترجمته في : طبقات الحنابلة ٢/٤٤٠ ـــ ١٥٣٠ ؛ شذرات الذهب ١٣٢/٣ ـــ ١٣٤٠ ، منهاج السنة ( ط - دار العروبة ) ٢/٤١، ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٦) له : ليست في (س) ، (ص) ٠

<sup>(</sup>٧) هو عبد الله بن عطاء بن عبد الله بن أبى منصور بن الحسن بن إبراهيم الإبراهيمي ، الهروى المحدث الحافظ أبو محمد ، قال شهر دار الديلمي عنه : كان صدوقا حافظا متقنا واصطا حسن التذكير، توفى سنة ٢٧٦ه م ، انظر تر جمسه في : الذيل على طبقات الحنابلة لابن رجب ٤/١ه ٥ - ٥٠٠ وفي سنة ٢٧٠١ - ٣٠٠/٣ - ٢٨٤/٣ .

العلم ، فذكر طائفة ذكر منهم أبو بكر الخــلال ، وظن أنه أبو محمد الخلال شيخ القاضى أبى يعلى وأبى بكر الخطيب ، فاشتبه عليه هذا بهذا .

وهذا كاأن العراقيين المنتسبين إلى أهل الإثبات من أتباع ابن كُلّاب كأبى العباس القلانسي / ، وأبى الحسن الأشعرى ، وأبى الحسن على بن مهدى الطبرى ، والقاضى أبى بكر [بن] الباقلانى ، وأمثالم ، أقرب إلى السنة وأتبع لأحمد بن حنبل وأمثاله من أهل خراسان المائلين إلى طريقة ابن كُلّاب ، ولهذا كان القاضى أبوبكر ابن الطيب يكتب في أجو بت أحيانا : محمد بن الطيب الحنبلى ، كاكان يقول الأشعرى ، إذ كان الأشعرى وأصحابه منتسبين إلى أحمد بن حنبل وأمثاله من أثمة السنة ، وكان الأشعرى أقرب إلى مذهب أحمد بن حنبل وأهل السنة من كثير من المتأخرين المنتسبين إلى أحمد الذين مالوا إلى بعض كلام المعتلة ، كابن عقيل ، المتأخرين المسين ، وابن الجوزى ، وأمثالم ،

(۱) ق ، ر ، ص ، ط : ذكرهم .

<sup>(</sup>۲) أحمد بن على بن ثابت البغدادى ، أبو بكر ، المعروف بالحطيب ، مولده فى « غزية » فى متصف الطريق بين الكوفة ومكة سنة ٢٩٩، وتوفى سنة ٢٩٩، ذكر ياقوت أسماه ٢٥ كتابا من مصنفاته فى التاديخ و بعض الفنون الأخرى وللا ستاذ يوسف العش كتاب « الحطيب البغدادى ، مؤوخ بغداد ومحدثها » أورد فيه أسما، ٧٩ كتابا من مصنفاته ، انفلر عنده ؛ معجم الأدبا، ٧٩٨ كتابا من مصنفاته ، انفلر عنده ؛ معجم الأدبا، ٢٤٨/١ ولنجوم الزاهرة ، ٨٧/ ؛ أبن عساكر ٣٩٨/١ ؛ ابن الوردى ١/٣٧٤ وفيات الأعيان ١٩٧١ ؛ النجوم الزاهرة ، ١٩٧٨ ؛ أبن عساكر ٣٩٨/١ ؛ ابن الوردى ١/٣٧٤ وفيات الأعيان ٢٩٨/١ .

<sup>(</sup>٣) ابن : ليست في (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٤) وهو القاضي أبو بكر الباقلاني، و يقال ابن الباقلاني. وسبقت ترجمته ، ص ٦ ت ٣ .

<sup>(</sup>ه) صدقة بن الحسين بن بختيار بن الحداد البغدادى ؛ أبو الفرج ولد سنة ٧٧٪ هـ ، مؤرخ أديب فيه ميل إلى مذهب الفلاسفة ، له ﴿ ذيل على تاريخ الزاغونى ﴾ وله مصنفات في الأصول ، توفى ببغداد سنة ٣٧٥ هـ ، انظر عنه : المنتظم ، ٢٧٦/١ ؛ ابن الأثير ٢١/١/١ ؛ ابن الوردى ٣٨٨/٢ الشدرات ٤/٥٥ ؛ الماطلاح ٣٠/٣ ، الميزان ٣٤ / ١٨٨ وفيه ولد سنة ٣٤ ؛ الأعلام ٣٠/٣ ،

<sup>(</sup>٦) عبد الرحمن بن على بن الجوزى ، أبو الفرج الإمام العلامة المتوفى سنة ٩٥ ه ومن كتبه «زاد المسير في علم التفسير» (و يطبع في دمشق) وتبسير البيان في علم القرآن ؛ قال ابن رجب : مجلد ، وكتاب المغنى في التفسير قال ابن رجب : أحد وتمانون جزما ، انظر ترجمته ومصنفاته في : وفيات الأعيان ٢ / ٣٢١ — ٣٣٣ ؛ ٢٧ تا و يخ ابن الوردى ٢ / ١٨٨ ؛ الذيل على طبقات الحنابلة لابن رجب ٢ / ٣٩٩ — ٣٩٣ ؛ الكامل لابن الأثير (ط ، الحنبلي) ، ٢ / ٢٨ / ؛ ١ لا على طبقات الحنابلة الأبن رجب ٢ م م م م م الكامل لابن الأثير (ط ، الحنبلي) ، ٢ / ٢٨ / ؛ الأعلام ؛ / ٨ م . . . و م م م الكامل لابن الأثير (ط ، الحنبلي) ، ٢ / ٢٨ ؛ الأعلام ؛ / ٨ م . . . و م م م الكامل لابن الأثير (ط ، الحنبلي ) . ١ / ٢ م الحنبلي ) . المتابع الم

وكان أبو ذر المروى قد أخذطريقة [أبن] الباقلاني وأدخلها إلى الحرم، ويقال إنه أول من أدخلها إلى الحرم ، وعنه أخذ ذلك من أخذه من أهل المغرب فإنهم كانوا يسمعون عليه البخاري ويأخذون ذلك عنه ، كا أخذه أبو الوليد الباجي ، ثم رحل الباجي إلى العراق ، فأخذ طريقة الباقلاني عن أبي جعفر السمناني الحني قاضي الموصل صاحب [ابن] الباقلاني، ونحن قد بسطنا الكلام في هذه المسائل و بينا ماحصل فيها من النزاع والاضطراب في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن الأئمة الكبار كانوا يمنعون من إطلاق الألفاظ المبتدعة المجملة المستبهة ، لما فيها من البس الحق بالباطل ، مع ما توقعه من الاشتباه والاختلاف والفتنة ، بخلاف الألفاظ المأثورة والألفاظ التي بينت معانيها ، فإن ما كان مأثورا حصلت به الألفة ، وما كان معروفا حصلت به المعرفة ، كما يروى عن مالك رحمه الله أنه قال : « إذا قل العلم ظهر الحفاء ، وإذاقلت الآثار كثرت الأهواء » ، فإذا لم يكن اللفظ منقولا ولا معناه معقولا ظهر الحفاء والأهواء ، وله ذا تجد قوما كثيرين يحبون قوما و يبغضون قوما لأجل أهواء لا يعرفون معناها ولادليلها ، بل يوالون على إطلاقها أو يعادون ، من غيرأن تكون منقولة نقلا صحيحا عن النبي صلى يوالون على إطلاقها أو يعادون ، من غيرأن تكون منقولة نقلا صحيحا عن النبي صلى

<sup>(</sup>١) ابن : ليست في (م) ، (ق) ٠

<sup>(</sup>٣) محمد بن أحمد بن محمد السمنانى ، أبو جعفر قاضى حننى ولد سنة ٣٦١ أصله من سمنان العراق ، نشأ ببغداد ، وولى القضاء بالموصل إلى أن توفى بها سنة ٤٤٤ هـ ، وكان مقدم الأشعرية فى وقته ، وشنع عليه ابن حزم ، له تصانيف فى الفقه ،

انظرمه : تبيين كذب المفترى ، ص ٩ ه ٢ ؛ الجواهر المضية ٢ / ٢ ؟ نكت الحميان ، ص ٩ ه ٢ ؟ الجواهر المضية ٢ / ٢ ٢ ؛ نكت الحميان ، ص ٩ ٣٧ ؟ الأعلام ٢ / ٢ ٢ ؛

1/376

الله عليه وسلم وسلف الأمة، ومن غير أن يكونوا هم / يعقلون معناها، ولا يعرفون لازمها ومقتضاها. وسبب هذا إطلاق أقوال ليست منصوصة ، وجَعْلها مذاهب يُدعى إليها ، ويوالى ويعادى عليها .

وقد ثبت في الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول في خطبته: 
« إن أصدق الكلام كلام الله ، وخير الهدى هدى مجد صلى الله عليه وسلم ، وشر الأمور عدثاتها ، وكل بدعة ضلالة به ، فدين المسلمين مبنى على اتباع كتاب الله وسنة رسوله وما انفقت عليه الأمة ، فهذه الثلاثة هي أصول معصومة ، وما تنازعت فيه الأمة ردوه إلى الله والرسول ، وليس لأحد أن ينصب للأمة شخصا يدعو إلى طريقته ، ويوالى عليها و يعادى ، غير النبي صلى الله عليه وسلم ، ولا ينصب لهم كلاما يوالى عليه و يعادى غير كلام الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم وما اجتمعت عليه الأمة ، بل هذا من فعل أهل البدع الذبن ينصبون لهم شخصا أو كلاما يفرقون به بين الأمة ، بوالون على ذلك الكلام أو تلك النسبة و يعادون .

ولهذا كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم والتابعون لهم بإحسان و إن تنازعوا فيما تنازعوا فيه من الأحكام — فالمصمة بينهم ثابتة ، وهم يردون ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول ، فبعضهم يصيب الحق فيعظم الله أجره و يرفع درجته ، وبعضهم يخطئ بعد اجتهاده في طلب الحق ، فينفر الله خطأه ، تحقيقا لقوله تعالى : (رَبّنا لا تُوَاعِدُنا إن تَسِينا أَوْ أَخْطَأْناً) [سورة البقرة : ٢٨٦] سواء كان خطؤهم في حكم على أو حكم خبرى نظرى ، كتنازعهم في الميت هراء كان خطؤهم في حكم على أو حكم خبرى نظرى ، كتنازعهم في الميت هراء على أو علم على أو عكم خبرى نظرى ، كتنازعهم في الميت هراء بكاه أهله عليه ؟ وهل يسمع الميت قرع نعالهم؟ وهل رأى عهد ربه ؟

<sup>(</sup>۱) م ، ق : يوالون به ه

وأبلغ من ذلك أن شريحا أنكر قواءة من قرأ : ( بَلْ عَيِبْتُ وَ يَدْخُرُونَ )

[سورة الصافات : ١٢] ، وقال : إن الله لا يعجب ، فبلغ ذلك إبراهيم النخمى ،
فقال : « إنما شريح شاعر يعجبه علمه ، كان عبدالله أعلم منه - أو قال : أفقه
منه - وكان يقرأ : ( بل عجبتُ ) ، فأنكر على شريح إنكاره ، مع أن شريحا من أعظم
الناس قدرا عند المسلمين ، ونظائر / هذا متعددة .

والأقوال إذا حكيت عن قائلها أو نسبت الطوائف إلى متبوعها فإنما ذاك على سبيل التعريف والبيان ، وأما المسدح والذم والموالاة والمُعاداة فعلى الأسماء المذكورة في القرآن العزيز، كاسم المسلم والكافر، والمؤمن والمنافق، والبر والفاجر، والصادق والكاذب ، والمصلح والمفسد ، وأمشال ذلك ، وكون القول صوابا أو خطأ يعسرف بالأدلة الدالة على ذلك المعلمة بالعقل والسمع ، والأدلة الدالة على العلم لا تتناقض كما تقدم .

والتناقض هو أن يكون أحد الدليلين يناقض مداول الآخر : إما بأن ينفى أحدُهُما عين مايثبته الآخر ، وهذا هو التناقض الحاص الذى يذكره أهل الكلام والمنطق ، وهو اختلاف قضيتين بالسلب والإيجاب على وجه يلزم من صدق

<sup>(</sup>۱) هو شريح بن الحارث بن قيس بن الجهم بن معاوية بن عامر الكندى أبو أحيسة (القاضى) و يقال شريح بن شرحبيل، و يقال ابن شراحيل، استقضاه عمر على الكوفة، وأقام على القضاء بهما ستين سنة وقضى بالبصرة سسنة ، نمن ووى عنه الشعبي وابن سيرين و إبراهيم النخعى ، قال أبونسيم : مات سنة ثمان وسبعين زمن مصعب بن الزبير .

انظر ترجمته فی : تهذیب التهذیب 8 / ۳۲۳ — ۳۲۸ ؛ طبقات ابن سعد ۲ / ۱۳۱ -- ۱۹۵ وفیها آنه توفی سنة ۷۷ ه

 <sup>(</sup>۲) هو إبراهيم بن يزيد بن نيس بن الأسود بن عمرو بن وبيعة بن ذهل النخعى أبو عمران الفقيه ،
 روى عن شريح القاضي وروى عن عائشة ، روى هنه الأعمش وحاد بن سليان .

قال ابن حبان مولده سنة ٥٠٠ وقال أبو نميم أنه توفى سنة ٩٦٠.

انظر ترجمته في : تهذيب التهذيب ١٧٧/١ -- ١٧٩ ؛ طبقات ابن سمد ٢/٠٧٠ -- ٢٨٦٠

إحداهما كذب الأخرى . وأما التناقض المطلق فهو أن يكون موجب أحد الدليلين ينافى موجب الآخر : إما بنفسه، وإما بلازمه، مثل أن ينفى أحدُهما لازم الآخر أو يثبت ملزومه، فإن انتفاء لازم الشيء يقتضى انتفاءه، وثبوت ملزومه يقتضى شبوته .

ومن هذا الباب الحكم على الشيئين المتماثلين من كل وجه مؤثر في الحكم بحكمين مختلفين ، فإن هذا تناقض أيضًا ، إذ حكم الشيء حكم مثله ، فإذا حُسكم على مثله بنقيض حكه .

وهـذا التناقض العـام هو الاختلاف الذى نفاه الله تعـالى عن كتابه بقوله عن وجل : ﴿ أَفَلَا يَتَدَّبُرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا عَن وجل : ﴿ أَفَلَا يَتَدَّبُرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا لَكُفار كَثِيرًا ﴾ [سورة النساء : ٨٦] ، وهو الاختلاف الذي وصف الله به قول الكفار في قدوله تعـالى : ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي قُول تَحْتَافِ \* يُؤْفَكُ مَنْـهُ مَنْ أَفِكَ ﴾ [سورة الذاريات : ٨٥٨] .

وضد هذا هو التشابه العام الذي وصف الله به القرآن في قوله : [ ( اللهُ تَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كَتَابًا مَّتَشَابِهًا مَثَانِي ) [سورة الزمر: ٢٣]، وهذا ليس هو التشابه الخاص الذي وصف الله تصالى به بعض القرآن في قوله : ] ( مِنْهُ آ يَاتُ مُحَكَاتُ هُنَ أُمُّ الكَتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ) [ سورة آل عمران : ٧ ] ، فإن ذلك التشابة العام يراد به التناسب والتصادق والإئتلاف .

وضده : الاختلاف الذي هو التناقض والتمارض، فالأدلة الداله على العــلم لا يجوز أن تكون متناقضة متمارضة ، وهذا ممــا لا ينازع فيه أحد من العقلاء ،

<sup>(</sup>١) ما بين المغوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) م، ق: فالدلالة.

ومَنْ صار من أهـل الكلام إلى القول بتكافؤ / الأدلة والحـيرة فإنمـَـا ذاك لفساد الم ١٦٦/١ استدلاله إما لتقصيره ، وإما لفساد دليـله ، ومن أعظم أسباب ذلك الألفـاظ المحملة التي تشتيه معانبها .

وهؤلاء الذين يمارضون الكتاب والسنة باقوالهم بنوا أمرهم على أصل فاسد، وهو أنهم جعلوا [ أقوالهم التى ابتدعوها هى الأقوال المحكة التى جعلوها أصول دينهم ، وجعلوا ] قول الله ورسوله من المجمل الذى لا يُستفاد منه علم ولا هدى ، فعلوا المتشابه من كلامهم هو المحكم ، والمحكم من كلام الله ورسوله هو المنشابه ، كا يجعل الجهمية من المتفلسفة والمعتزلة ونحوهم ما أحدثوه من الأقوال التى نفوا بها صفات الله ، ونفوا بها رؤيته فى الآخرة وعُلُوه على خلقه ، وكون القرآن كلامه ونحو ذلك ، جعلوا تلك الأقوال عكمة ، وجعلوا قول الله ورسوله مؤولا عليها ، أو مردودًا ، أو غير ملتفت إليه ولا متلقى للهدى منه ، فتجد أحدهم يقول : ليس بجسم ، ولا جوهم ، ولا عرض ، ولا له كم ، ولا كيف ، ولا تحسله الأعراض والحوادث ونحو ذلك ، وليس بمباين للعالم ولا خارج عنه .

فإذا قيل: إن الله أخبر أن له علماً وقدرة ؛ قالوا: لو كان له علم وقدرة للزم أن تحلُّه الأعراض ، وأن يكون جسما ، وأن يكون له كيفية وكمية، وذلك منتفي عن الله ، لما تقدم .

ثم قد تقول: إن الرسول قصد بما ذكره من أسماء الله وصفاته أمورًا لا نعرفها، وقد تقسول : إنه قصد خطاب الجمهور بإفهامهم الأمر على غير حقيقته ، لأن مصلحتهم في ذلك ، وقد يفسر صفة بصفة ، كما يفسر الحب والرضا والغضب

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>۲) س : ولا يتلق الهدى منه .

بالإرادة ، أو السمع والبصر بالعلم ، والكلام والإرادة والقدرة بالعلم ، و يكون القول في الثانية كالقول في الأولى ، يلزمها من اللوازم في النفي والإثبات ما يلزم التي نفاها ؛ فيكون مع جمعه في كلامه أنواعًا من السفسطة في العقليات والقرمطة في السمعيات قد فرَّق بين المتهاثلين : بأن جعل حكم أحدهما مخالفًا لحكم الآخر، و يكون قد عَطَّل النصوص عن مقتضاها ، و نفي بعض ما يستحقه الله من صفات الكال ، و يكون النافي لما أثبته هو قد تسلط عليه ، وأورد عليه فيا أثبته هو نظير ما أورده هو على من أثبت ما نفاه ، و إن كان النافي لما أثبته أكثر تناقضًا منه ،

137/1

/ثم هؤلاء يجعلون ما ابتدعوه من الأقوال المجملة دينًا ، يوالون عليه و يعادون، بل يُكَفِّرون مَنْ خالفهم فيما ابتدعوه، و يقول: « مسائل أصول الدين : المخطئ فيها يكفر » وتكون تلك المسائل مما ابتدعوه .

ومعلوم أن الخوارج هم مبتدعة مارقون ، كما ثبت بالنصوص المستفيضة عن النبي صلى الله عليه وسلم و إجماع الصحابة ذمّهم والطمن عليهم ، وهم إنما تأولوا آيات من القرآن على ما اعتقدوه ، وجعلوا من خالف ذلك كافرا ، لاعتقادهم أنه خالف القرآن، فمن ابتدع أقوالا ليس لها أصل في القرآن، وجعل من خالفها كافراكان قوله شرًا من قول الخوارج ، ولهذا اتفق السلف والأثمة على أن قول الجهمية شر من قول الخوارج .

وأصل قول الجهمية هو نقى الصفات بما يزعمونه من دعوى العقليات التي عارضوا بهما النصوص ، إذ كان العقل الصريح الذي يستحق أن تسمى قضاياه

<sup>(</sup>١) م ، ق : والسبع .

<sup>(</sup>٢) ر، ص، ط: أمل .

عقليات موافقا للنصوص لا مخالفا لهذا ، ولما كان قد شاع في عرف الناس أن قول الجهمية مبناه على النفي صار الشعراء ينظمون هذا المعنى، كقول أبى تمام:
جَهْمية الأوصاف إلا أنهم قد لَقَبُ وها جوهم الأشياء

فهؤلاء ارتكبوا أربع عظائم: أحدها: ردّهم لنصوص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، والثانى: ردّهم ما يوافق ذلك من معقول العقلاء، والثالث: جعل ماخالف ذلك من أقوالهم المجملة أو الباطلة هي أصول الدين، والرابع: تكفيرهم، أو تفسيقهم، أو تخطئتهم لمن خالف هذه الأقوال المبتدعة المخالفة لصحيح المنقول وصريح المعقول،

وأما أهل العلم والإيمان: فهم على نقيض هدده الحال ، يجعلون كلام اقه (٢)
[ وكلام ] رسوله هو الأصل الذي يعتمد عليه ، و إليه يردّ ما تنازع الناس فيه ، فا وافقه كان حقّا، وما خالفه كان باطلا، ومَنْ كان قصده متابعته من المؤمنين، وأخطأ بعد اجتهاده الذي استفرغ به وُسه غفر الله له خطأه، سواء كان خطؤه في المسائل العلمية الحسيرية ، أو المسائل العملية ، فإنه ايس كل ماكان معلوما متيقنا لبعض / الناس يجب أن يكون معلومًا متيقنًا لغيره .

174/1

وليس كل ما قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلمه كل الناس ويفهمونه ، بل كثير منهم لم يسمع كثيرًا منه ، وكثير منهم قد يشتبه عليه ما أراده ، و إن كان كلامه فى نفسه محكما مقرونا بما يبين مراده ، لكن أهل العلم يعلمون

<sup>(</sup>١) لحا : ليست في (ر) ، (ص) ، (ط) ٠

 <sup>(</sup>۲) البيت موجود في « ديوان أبي تمام » ص ١١ بشقيق الدكتور شاهين صلية (طبعة لبنان)
 الطبعة الأولى ، صنة ١٩٦٨ .

<sup>(</sup>٣) كلام الله ركلام رسوله : كذا في ( س ) رفي سائر النسخ : كلام الله ورسوله •

<sup>(</sup>٤) س : أو الخبرية •

ما قاله ، و يمسيزون بين النقل الذي يصدق به والنقل الذي يكذب به ، و يعرفون ما قاله ، و يمرأون ما يُسلم به معانى كلامه صلى الله عليه وسلم ، فإن الله تعالى أصر الرسول بالبلاغ المبين ، وهو أطوع الناس لربه ، فلابد أن يكون قد بلّغ البلاغ المبين ، ومع البلاغ المبين لا يكون بيانه ملتبسا مدلسا .

والايات التي ذكر الله فيها أنها متشابهات لا يعلم تأويلها إلا الله ، إنما نفى عن فيره علم تأويلها ، لا علم تفسيرها ومعناها ، كما أنه لما سئل مالك رضى الله تعالى عنه عن قوله تعالى : ( الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ) [ سورة طه : ه ] كيف استوى ؟ قال : ه الاستواء معلوم ، والكيف مجهول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة » – وكذلك ربيعة قبله – فبين مالك أن معنى الاستواء معلوم، وأن كيفيته مجهولة ، فالكيف المجهول هو من التأويل الذي لا يعلمه إلا الله ، وأما ما يُعلم من الاستواء وفيره فهو من التفسير الذي بينه الله ورسوله .

والله تمالى قد أمرنا أن نتدبر القرآن ، وأخبر أنه أنزله لنمقله ، ولا يكون (٢) التدبر والعقل إلا لكلام بين المتكلمُ مراده به ، فأما من تكلم بلفظ يحتمل معانى

معنىالاستوا. على العرش

<sup>(</sup>١) س : ما به تعلم ٠

<sup>(</sup>۲) ر: کلامه ،

<sup>(</sup>٢) س: ولما سئل .

<sup>(؛)</sup> م (فقط): وكذاك قال ربيعة .

<sup>(</sup>ه) أورد السيوطي في الدو المنتور ٣ / ٩ ه أقوال السلف في تفسير الاستواء على العرش ومها : 
«وأخرج اللالكائي هن ابن عيبتة قال : سئل ربيعة عن قوله : (استوى على العرش) كيف استوى ؟
قال : الاستواء فير مجهول ، والكيف غير معقول ، ومن الله الرسالة ، وعلى الرسول البلاغ ، وطيئا
التصديق ، وأخرجه البيبق في «الأسماء والصفات» ... وأخرج اللالكائي عن جعفو بن عبد الله قال جاء
رجل إلى ما لك ... فسرى عن ما لك فقال : الكيف غير معقول ، والاستواء مه غير مجهول ، والإيمان به
واجب ، والسؤال عه بدعة ... » ، وانظر « الأسماء والصفات » البيبق ، ص ١٩٠٨ سـ ٩٠٩ .

<sup>(</sup>٦) م (فقط) : والتعقل .

كثيرة ولم يبين مراده منها فهذا لا يمكن أن يُتدبر كلامه ولا يعقل ، ولهــذا تجد عامة الذين يزعمُونُ أن كلام الله يحتمل وجوها كثيرة، وأنه لم يبين مراده من ذلك قد اشتمل كلامهم من الباطل على ما لا يعلمه إلا اقد ، بل في كلامهم من الكذب ف السمعيات نظير ما فيه من الكذب في المقليات، و إن كانوا لم يتعمدوا الكذب، كالمحدث الذي يغلط في حديثه خطأ، بل منتهى أمرهم: القرمطة في السمعيات، والسفسطة في المقليات ، وهذان النومان مجمع الكذب والبهتان .

فإذا قال القائل: ه استوى به يحتمل خمسة عشر وجهًا أو أكثر أو أقل ، كان غالطاً . فإن قول القائل: « استوى على كذا » له معنى ، / وقوله: « استوى إلى كذا » له معنی ، وقوله : « استوی وكذا » له معنی ، وقوله : « استوی » بلا حرف يتصل به له معنى ، فعانيه تنوعت بتنوع ما يتصل به من الصَّلات ، كحسرف الاستعلاء والغاية وواو الجمع ، أو ترك تلك الصلات .

> وقد بسط هذا في غير هـــذا الموضع ، و بُيِّن أن كلام الله مبيَّن غاية البيان ، موتى حق التوفية في الكشف والإيضاح، وقد بسط الكلام على هذا النص وفيره، وُبِّن نحو من عشر من دليلا تدل على أن هذه الآية نص في معنى واحد لا يحتمل معنى آخر ، وكذلك ذكر هذا في غير هذا النص .

> > فإن الكلام هنا أربعة أنواع :

أحدها: أن نبين أن ماجاء به الكتاب والسنة فيه الهدى والبيان.

والثاني : أن نبين أن ما يُقَدُّر من الاحتمالات فهي باطلة ، قد دل الدليل الذى به يُعرف مراد المتكلم على أنه لم يردها .

الثالث : أن نبين أن ما يُدَّعى أنه معارض لها من العقل فهو باطل .

الرابع : أن نبيِّن أن العقل موافق لها معاضد ، لا مناقض لها معارض .

<sup>(</sup>۱) ر: زعوا ٠

## ۱۱) الوجه الثامن عشر

ما يعارضون به الأدلة الشرعية من العقليات فاسد متناقض

أن يُقَال : ما يعارضون به الأدلة الشرعية من العقليات فى أمر التوحيد والنبقة والمعاد قد بينًا فساده فى غير هذا الموضع وتناقضه ، وأن معتقد صحته من أجهل الناس وأضلهم فى العقال ، كما بينا انتها هم فى نفى الصفات والأفعال إلى حجة التركيب والتشبيه والاختصاص ، وانتها هم فى بَحْد القدر إلى تعارض الأمر والمشيئة ، وانتهاءهم فى مسألة حدوث العالم والمعاد إلى إنكار الأفعال .

و بين أن ما يذكرونه على النفى ألفاظ مجملة مشتبهة تتناول حقًا وباطلا ، كقولهم: إن الرب تعالى لوكان موصوفًا بالصفات من العلم والقدرة وغيرهما مباينا للخلوقات لكان مرجًا من ذات وصفات ، ولكان مشاركا لغيره فى الوجود وغيره ، ومفارقا له فى الوجوب وغيره ، فيكون مرجًا مما به الاشتراك والامتياز ، ولكان له حقيقة غير مطلق الوجود ، فيكون مرجًا من وجود وماهية ، ولكان جسما مرجًا من الجواهر الفردة ، أو من المادة والصورة ، والمركب مفتقسر إلى جزئه لا يكون واجبًا بنفسه ،

وقد بينا فساد هذا الكلام بوجوه كثيرة يضيق / عنها هذا الموضع، فإن مدار ١٧٠/١ هذه الحجة على ألفاظ مجملة ، فإن المركّب يراد به ما ركّبه غيره ، وما كان مفترقاً فاجتمع ، كأجزاء الثوب والطعام والأدوية من السكنجبين وغيره ، وهدذا هو المركّب في لغة العرب وسائر الأمم .

وقد يُراد بالمركب [ ما يمكن تفريق بعضه عن بعض ؛ ومعلوم أن الله تعالى منزّه عن جميع هذه التركيبات .

معنى المركب

<sup>(</sup>١) انظرَ بداية الوجه السابع مشر ص ٢٠٨٠

<sup>(</sup>٢) الحواهر : كذا في (م) فقط ؛ وفي سائر النسخ : الأجزاء .

<sup>(</sup>٣) فى محيط المحيط للبستانى، ص ٧٦ : السكنجبين شراب معرب . وانكبين بالفارسية معناه خل وعسل و يراد به كل حامض وحلو .

و يراد بالمركب ] في عرفهم الحاص ما تميّز منه شيء عن شيء، كتميز العلم عن القدرة، وتميز ما يُرى مما لا يُرى ونحو ذلك، وتسمية هذا المعنى تركيبا وَضْع وضعوه ليس موافقا للغة العرب، ولا لفة أحد من الأم، و إن كان هذا مركبا فكل مافى الوجود مركب، فإنه مامن موجود إلا ولا بد أن يعلم منه شيء دون شيء، والمعلوم ليس الذي هو غير معلوم.

وقولهم : و إنه مفتقر إلى جزئه » تلبيس ، فإن الموصوف بالصفات اللازمة له يمتنع أن تفارقه أو يفارقها ، وليست له حقيقة غير الذات الموصوفة حتى يقال : إن تلك الحقيقة مفتقرة إلى غيرها ، والصفة اللازمة يسميها بعضُ الناس فير الموصوف ، [ وبعض الناس يقول : ليست غير الموصوف ] ، ومن الناس من لا يطلق عليها لفظ المفايرة بنفي ولا إثبات حتى يفصل ويقول : إن أريد بالفيرين ما جاز العلم بأحدهما دون الآخر فهى غير ، وإن أريد بهما ما جاز مفارقة أحدهما للآخر بزمان أو مكان أو وجود فليست بغير ، فإن لم يقل : وهى غير الموصوف » لم يكن هناك غير لازم للذات ، فضلا عرب أن تكون مفتقرة إليه ، وإن قيل : همى غيره » فهى والذات متلازمان لا توجد إحداهما إلا مع الأخرى ، ومشل هذا و التلازم » بين الشيئين يقتضى كون وجود أحدهما مشروطا بالآخر ، وهذا ليس بممتنع ، و إنما المتنع أن يكون كل من الشيئين موجبا للآخر ، فالدور في الملل ممتنع ، و إنما المتنع أن يكون كل من الشيئين موجبا للآخر ، فالدور في الملل

<sup>(</sup>١) (\* - \*) : ما بين المعقوفتين (ص ٢٨٠ - ٢٨١ ) ساتط من (م) ، (ق) ، (س) .

<sup>(</sup>٢) ما بين الممقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٣) س : درن الآخر كان ضرًا .

<sup>(</sup>٤) م ، ق : لا يوجد أحدهما إلا مم الآخر .

<sup>(</sup>ه) د : رسم ۰

ولفظ « الافتقار » هنا : إن أريد به افتقار [ المعلول إلى علنه كان باطلا ، وإن أريد به افتقار ] المشروط إلى شرطه - فهذا هو تلازم من الجانبين ، وليس ذلك ممتنعا ، والواجب بنفسه يمتنع أن يكون مفتقرًا إلى ماهو خارج عن نفسه ، فأما ما كان صفة لازمة لذاته وهو داخل فى مسمّى اسمه ، فقول القائل: « إنه مفتقر إلى نفسه » ، فإن القائل إذا قال : « إنه مفتقر إلى نفسه » ، فإن القائل إذا قال : « دعوت الله » أو « عبدت الله » كان اسم « الله » متناولا للذات المتصفة بصفاتها ، ايس اسم « الله » اسما للذات عجردة عن صفاتها اللازمة لها .

مذهب النفاة فى الصفات والرد طيسه

/وحقيقة ذلك أنه لاتكون نفسه إلا بنفسه، ولاتكون ذاته إلا بصفاته، ١٧١/١ ولا تكون نفسه إلا بما هو داخل في مسمّى اسمها، وهذا حق، ولكن قول القائل: « إن هذا افتقار إلى غيره » تلبيس ، فإن ذلك يشعر أنه مفتقر إلى ما هو منفصل عنه، وهذا باطل، لأنه قد تقدم أن لفظ « الغير » يُراد به ماكان مفارقًا له بوجود أو زمان أو مكان، ويُراد به ما أمكن العلم به دونه، والصفة لاتسمى غيرًا له بالمعنى الأول ، [ و بالممنى الأول ] يمتنع أن يكون مفتقرًا إلى غيره، إذ ليست صفته غيرًا له بهذا المعنى ، وأما بالمعنى الثانى فلا يمتنع أن يكون وجوده مشروطا بصفات ، وأن يكون مستلزما لصفات، وإن سميت تلك الصفات « غيرًا » فليس في إطلاق وأن يكون مستلزما لصفات، وإن سميت تلك الصفات « غيرًا » فليس في إطلاق

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) س ، ر ، ط : شرط ،

<sup>(</sup>٣) ذلك : كذا ف (م) ، وفي سائر النسخ : ذاك .

 <sup>(4)</sup> م ، ق : بالمنى الأول فيمتنع ؛ ر ، ط : بالمنى الأول يمتنع ؛ ص : سقطت هذه الكلمات
 وما بعدها إلى بداية عبارة : وأما بالمعنى الثانى .

وهؤلاء عمدوا إلى المعانى الصحيحة العقلية وأطلقوا عليها ألفاظا مجملة تتباول الباطل الممتنع، كالرافتني الذي يُسمى أهــل السنة ناصبة ، فيوهم أنهم نصبوا العداوة الأهل البيت رضى الله عنهم .

وقد بينا في غير هـذا الموضع أن إثبات المعانى القائمة التي توصف بها الذات لابد منه لكل عاقل، وأنه لاخر وج عن ذلك إلا بجحد وجود الموجودات مطلقا، وأما من يجعل وجود العلم هو وجود القدرة ووجود القدرة هو وجود الإرادة، فقود هذه المقالة يستلزم أن يكون وجود كل شيء هو عين وجود الخالق تعالى، وهذا منتهى الإلحاد، وهو مما يعلم بالحس والعقل والشرع أنه في غاية الفساد، ولا مخلص من هـذا إلا بإثبات الصفات، مع نفي مماثلة المخلوقات، وهو دين الذين آمنوا وعملوا الصالحات.

وذلك أن نفاة الصفات من المتفلسفة ونحوهم يقولون: إن العاقل والمعقول والعقل، والعاشق والممشوق والعشق، واللذة واللذيذ والملتذ: هو شيء واحد، وإنه موجود وأجب له عناية، ويفسرون عنايته بعلمه أو عقله، ثم يقولون: وعلمه أو عقله هو ذاته، وقد يقولون: إنه حي علم قدير مريد متكلم سميع بصير، ويقولون: إن ذلك كله شيء واحد، فإرادته عين قدرته، وقدرته عين علمه، وعلمه عين ذاته.

<sup>(</sup>١) وأطلقوا : كذا في (م) ، (ق) . وفي سائر النسخ : أطلقوا .

<sup>(</sup>٢) ر: فقول ؛ م: فطرد • وفي اللسان : القود : نقيض السَّوق ، يقود الدابة من أمامهــا ويسوقها من خلفها ... والافتياد والقود واحد .

<sup>(</sup>٢) س: إنبات .

<sup>(</sup>٤) وملمه مين ذاته : كذا في (م) فقط . وفي سائر النسخ : وملمه ذاته .

144/1

وذلك أن من أصلهم : أنه ليس له صفة / ثبوتية ، بل صفاته : إما سلب ، كقولهم : ليس بجسم ولا متحيز؛ و إما إضافة كقولهم : مبدأ وعلة ؛ و إما وؤلف منهما كقولهم : عاقل ومعقول وعقل ، و يعبرون عن هذه المعانى بعبارات هائلة، كقولهم : إنه ليس فيه كثرة كم، ولا كثرة كيف، أو إنه ليس له أجزاء حد، ولا أجزاءكم، أو إنه لا بدمن إثباته موحَّدًا توحيَّدًا ، منزَّهًا مقدَّسًا عن المقولات العشر: عن الكم ، والكيف ، والأين ، والوضع ، والإضافة ، ونحو ذلك . ومضمون هــذه العبارات وأمثالها نفي صــفاته ، وهم يسمون نفي الصفات

« توحيــدا » . وكذلك المعتزلة ومن ضاهاهم من الجهمية يسمون ذلك توحيدا .

وهم ابتدعوا هــذا التعطيل الذي يسمونه توحيدا ، وجعلوا اسم التوحيد رسله ، وأنزل به كتبه ، هو أن يعبـــد الله لا يشرك به شيئا ، ولا يجعل له ندًا ، كما قال تمالى : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ \* لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَلا أَدْمُ عَا بِدُونَ مَا أَعْبِدُ \* وَلا أَنَا عَابِدُ مَّا عَبِدُمْ \* وَلا أَنْمُ عَابِدُونَ مَا أَعْبُـدُ \* لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ﴾ [ سورة الكافرون : ١ – ٦ ] ٠

ومن تمــام التوحيد أن يوصف الله تعــالى بمــا وصف به نفســـه ، وبمــا وصفه به رســوله، و يُصَان ذلك عن التحريف والتعطيل والتكييف والتمثيل، كما قال تعـالى : ﴿ قُــلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُّ \* اللَّهُ الصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ \* وَلَمْ يَكُن لَّهُ رُوْرٍ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَّا سُورَةِ الْإِخْلَاصِ : ١ – ٤ ] • [ عَلَمُوا أَحَدُ ﴾ [ سورة الإخلاص : ١ – ٤ ] •

<sup>(</sup>١) س، ط: وذلك لأن من أصلهم ؛ ص: وذلك لأن أصلهم .

144/1

ومن هنا ابتدع من ابتدع لمن اتبعه على نفى الصفات امم / « الموحدين » ، وهؤلاء منتهاهم أن يقولوا : هو الوجود المطلق بشرط الإطلاق ، كما قاله طائفة منهم ؛ أو بشرط نفى الأمور الثبوتية ، كما قاله ابن سينا وأتباعه ؛ أو يقولون : هو الوجود المطلق لا بشرط، كما يقوله القونوى وأمثاله .

الرد مل نفاة الصفات من وجوه ومعلوم بصریح العقل الذی لم یکذب قط أن هــذه الأقوال باطلة متناقضة من وجــوه :

الأول

أحدها: أن جعل عين العلم عين القدرة ، ونفس القدرة هى نفس الإرادة والعناية ، ونفس الحياة هى نفس العلم والقدرة ، ونفس العلم نفس الفعل والإبداع ونحو ذلك معلوم الفساد بالضرورة ، فإن هذه حقائق متنوعة ، فإن جعلت هذه الحقيقة هى تلك كان بمنزلة من يقول: إن حقيقة السواد هى حقيقة الطكم ، وحقيقة الطكم هى حقيقة اللون ، وأمثال ذلك مما يجعل الحقائق المتنوعة حقيقة واحدة .

الشانى

الوجه الثانى: أنه من المعلوم أن القائم بنفسه ليس هو القائم بغيره ، والجمسم ليس هو العرض ، والموصوف ليس هو الصفة، والذات ليست هي النموت، فمن قال : « إن العالم هو العالم » فضلاله بين ، وكذلك معلوم أن العلم ليس هو المعلوم ، فن قال : « إن العلم هو المعلوم ، والمعلوم هو العلم » فضلاله بين أيضا .

ولفظ « العقل » إذا أريد به المصدر فليس المصدر هو العاقل الذي هــو (٢) الفاعل ، ولا المعقول الذي هو اسم مفعول، وإذا أريد بالعقول جوهر

<sup>(</sup>۱) م ، ق ، ر ، ص ، ط ؛ اراد ،

<sup>(</sup>٢) امم : ماقطة من (م) ، (ق) ، (ر) ، (ط) .

قائم بنفسه فهو العاقل؛ فإذا كان يعقل نفسه أو غيره فليس عين عقله لنفسه أو غيره هو عين ذاته؛ وكذلك إذا سمى عاشقًا ومعشوقا بلغتهم، أو قيل: « محبوب وهجب » بلغة المسلمين ، فليس الحب والعشق هو نفس العاشق ولا المحبّ ، ولا العشق ولا الحب هو المعشوق ولا المحبوب ، بل التمييز بين مسمّى المصدر ومسمى اسم الفاعل واسم المفعول، والنفريق بين الصفة والموصوف مستقر في فطر العقول ولغات الأم ، فن جعل أحدهما هو الآخركان قد أتى من السفسطة عما لا يخفي على من يتصور ما يقول ، ولهذا كان منتهى هولاء السفسطة في العقليات والقرمطة في السمعيات ،

الثالث

/ الوجه الثالث: أن يقال: الوجود المطلق بشرط الإطلاق، أو بشرط سلب ١٧٤/١ الأمور الثبوتية، أو لا بشرط، ثما يُعلم بصريح العقل انتفاؤه فى الخارج، ولم تما يوجد فى الذهن، وهذا مما قرروه فى منطقهم اليونانى، و بينوا أن المطلق بشرط الإطلاق كإنسان مطلق بشرط الإطلاق، وحيوان مطلق بشرط الإطلاق، وجم مطلق بشرط الإطلاق، ووجود مطلق بشرط الإطلاق: لا يكون إلا فى الأذهان دون الأعيان.

ولما أثبت قدماؤهم الكليات المجسردة عن الأهيان التي يسمونها « المُشل الأفلاطونية » أنكر ذلك حُذَّاقهم، وقالوا: هذه لا تكون إلا في الذهن، ثم الذين الحيوت هذه الكليات في الخارج مجردة قالوا: إنها مجردة عن الأعيان المحسوسة، ويمتنع عندهم أن تكون هسذه هي المبدعة للاعيان ، بل يمتنسع أن تكون شرطًا في وجود الأعيان ، فإنها إما أن تكون صفة للاعيان ، أو جزءًا منها .

<sup>(</sup>۱) و إذا أريد بالعقل جوهر قائم بنفسه : كذا في (س) ؛ وفي سائرالفسخ : و إذا أراد بالعقل جوهرا قائمــا بنفسه .

وصفة الشيء لا تكون خالقة للوصوف، وجزء الشيء لا يكون خالقًا للجملة، فلوقد أن في الحارج وجودا مطلقا بشرط الإطلاق امتنع أن يكون مبدعًا لفيره من الموجودات، بل امتنع أن يكون شرطا في وجود غيره، فإذن تكون المحدثات والحمكات المعلوم حدوثها وافتقارها إلى الحالق المبدع مستغنية عن هذا الوجود المطلق بشرط الإطلاق، إن قيل: إذ له وجودا في الخارج، فكيف إذا كان الذي قال هذا القول هو من أشد الناس إنكارًا على من جعل وجود هذه الكليات المطاقة المجردة عن الأعيان خارجا عن الذهن ؟

وهم قد قرروا أن العــلم الأعلى والفلسفة الأولى هو العلم الناظر فى الوجود ولواحقه ، فحلوا الوجود المطلق موضوع هذا العلم ، لكن هذا هو المطلق الذى ينقسم إلى واجب وممكن ، وعلمة ومعلول ، وقديم ومحدث .

وتمورد التقسيم مشترك بين الأقسام . فلم يمكن هؤلاء أن يجعلوا هذا الوجود المنقسم إلى واجب وممكن هو الوجود الواجب، فحلوا الوجود الواجب هو الوجود المطلق بشرط الإطلاق الذى ليس له حقيقة سوى الوجود المطلق ، أو بشرط سلب الأمور الثبوتية ، ويعسبرون عن هذا بأن وجوده ليس عارضًا لشيء / من الماهيات والحقائق .

14•/1

وهذا التعبير مبنى على أصلهم الفاسد ، وهو أن الوجود يعرض للحقائق الثابتة فى الخارج ، بناء على أنه فى الخارج وجود الشىء غير حقيقته ، فيكون فى الخارج حقيقة يعرض لها الوجود تارة ، ويفارقها أخرى .

<sup>(</sup>١) بل امتنع أن : كذا في (م ) فقط . وفي سائر النسخ : بل أن . .

رمن هنا فرقوا فى منطقهم بين الماهية والوجود، وهم لو فسروا الماهية عا يكون فى الأذهان، والوجود بما يكون فى الأعيان، لكان هذا صحيحاً لا ينازع فيه عاقل، وهذا هو الذى تخيلوه فى الأصل، لكن توهموا أن تلك الماهية التى فى الذهن هى بعينها الموجدود الذى فى الحارج، فظنوا أن فى هذا الإنسان المعين جواهر عقلية قائمة بأنفسها مغايرة لهذا المعين ، مثل كونه حيواناً وناطقا وحساساً ومتحركا بالإراده ونحو ذلك .

والصواب أن هذه كلها أسماء لهذا المعين، كل اسم يتضمن صفة اليست هي الصفة التي يتضمنها الاسم الآخر، فالعين واحدة، والأسماء والصفات متعددة .

وأما إثباتهم أعيانًا قائمة بنفسها فى هذه العين المعينة فمكابرة للحس والعقل والسرع، فهذا الموجود المعين فى الخارج هو هو، ليس هناك جوهران اثنان، حتى يكون أحدهما عارضًا للآخر أو معروضا، بل هناك ذات وصفات، وقد بسط الكلام على هذا فى غير هذا الموضع.

والمقصود هنا أنه لم يمكن ابن سينا وأمثاله أن يجملوه الوجود المنقسم إلى والمقصود هنا أنه لم يمكن ابن سينا وأمثاله أن أو بشرط سلب الأمور والمباتبة ، كما بين ذلك في « شفائه » وغيره من كتبه .

(٤) وهذا مما قد بيَّن هو ـــ و مِمًّا يعلم كل عاقل ــ أنه يمتنع وجوده في الخارج، ثم إذا جمل مطلقا بشرط الإطلاق لم يجز أن ينعت بنعت يوجب امتيازه . فلا يقال:

<sup>(</sup>١) م ، ق : لهذا المعنى المعين .

 <sup>(</sup>ط) ، (ط) ، (

 <sup>(</sup>٣) كا في كتابه « الرد على المنطقيين » .

<sup>(</sup>٤) م، ق، ر: مما قد بيِّن هو و بيِّن ما يعلم كل عاقل؛ ص، ط: مما قد بيَّن هو و بيِّن كل عاقل.

هو واجب بنفســه ، ولا ليس بواجب بنفسه ، فلا يوصف بنفي ولا إثبات ، لأن هذا نوع من التمييز والتقييد .

وهذا حقيقة قول القرامطة الباطنية الذين يمتنعون عن وصفه بالنفي والإثبات، ومعلوم أن الخلوعن النقيضين ممتنع ، كما أن الجمع بين النقيضين ممتنع .

وأما إذا قُيِّد بسلب الأمور الثبوتية دون العدمية ، فهو أسوأ حالا من المقيد بسلب الأمور / الثبوتية والعدمية ، فإنه يشارك غيره في مسمَّى الوجود و متاز عنه -بأمور وجودية ، وهو يمتاز عنها بأمور عدمية ، فيكون كل من الموجودات أكمل

> وأما إذا ُقيَّد بسلب الأمور الثبوتية والعدمية ممًّا، كان أقرب إلى الوجود من أن يمتاز بسلب الوجود دون العدم ، و إن كان هذا ممتنعاً فذاك ممتنع أيضاً ، وهو أقرب إلى العدم، فلزمهم أن يكون الوجود الواجب الذي لا يقبل العدم هو الممتنع الذي لا يتصوّر وجوده في الخارج، و إنما يقدِّره الذهن تقديرًا، كما يُقدِّر كون الشيء موجودًا معدومًا ، أو لا موجودا ولامعدومًا ، فلزمهم الجمع بين النقيضين، والخلوعن النقيضين .

> وهــذا من أعظم الممتنعات باتفاق العقلاء، بل قد يُقال : إن جميع الممتنعات ترجع إلى الجمع بين النقيضين. فلهذا كان ابن سينا وأمثاله من أهل دعوة القرامطة الباطنية من أتباع الحاكم الذي كان بمصر ، وهـؤلاء وأمثالهم من رءوس الملاحدة الباطنية، وقد ذكر ذلك عن نفسه، وأنه كان هو وأهل بيته من أهل دهوة هؤلاء

<sup>(</sup>١) ره ص ، ط: عنعون ه

<sup>(</sup>٢) س ، ص ، ط : ولا .

المصريين الذين يسميهم المسلمون الملاحدة ، لإلحادهم في أسماء الله وآياته إلحادا أعظم من إلحاد اليهود والنصارى .

وأما ملاحدة المتصوفة: كابن عربي الطّائي، وصاحبه الصدر القونوي، وابن سبّمين، وابن الفارض وأمثالهم ، فقد يقولون: هو الوجود المطلق لابشرط الإطلاق، كما قاله القونوى، وجعله هو الوجود من حيث هو هو، مع قطع النظر عن كونه واجبًا وممكناً وواحدًا وكثيرًا، وهذا معني قول ابن سبعين وأمثاله القائلين بالإحاطة.

و معلوم أن المطلق لا بشرط — كالإنسان المطلق لا بشرط — يصدق على (٢) الإنسان وهذا الإنسان، وعلى الذهني والخارجي، فالوجود المطلق لا بشرط يصدق على الواجب والممكن ، والواحد والكثير ، والذهني والخارجي ، وحينئذ فهذا الوجود المطلق ليس موجودا في الخارج مطلقا بلاريب .

ومن قال: «إن الكلى الطبيعى موجود فى الخارج» فقد يريد به حقاً و باطلا، فإن أراد بذلك أن ما هو كلى فى الذهن موجود فى الخارج معينا: أى تلك الصورة الذهنية مطابقة للأعيان الموجودة فى الخارج، كما يطابق / الاسم لمسهاه، والمعنى الذهنى الموجود الخارجى، فهذا صحيح، و إن أراد بذلك أن نفس الموجود

<sup>(</sup>۱) أشار إلى ذلك ابن سينا فيا نقله عنسه يحيى بن أحمد الكاشى فى رسالة « نكت فى أحوال الشيخ الرئيس ابن سينا » تحقيق الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى ، ص ۱۰ ، مشورات المعهد العلمى الفرنسى بالقاهرة سنة ۱۹۰۳ ، يقسول ابن سينا : « وكانت أبى بمن أجاب داعى المصريين ويعد من الاسماعيلية ، وقد سمع سهم ذكر النفس والعقل على الوجه الذي يقولونه و يعسرفونه هم ، وكذلك أخى ، وكانوا ربحا تذاكروا ذلك بينهم وأنا أسمع وأدرك ما يقولونه ولا تقبله نفسى وابتدأوا يدعونني إليه » ، وانظر في ذلك أيضا : تاريخ الحكاء لابن القفطى ، ص ٤١٣ .

<sup>(</sup>۲) م ، ق : ابن سينا .

<sup>(</sup>٣) هذا : ساقطة من (م) فقط ٠

<sup>(</sup>٤) م ( فقط ) : على هذا الواجب .

فى الخارج كلى حين وجوده فى الخارج ، فهذا باطل، مخالف للحس والعقل، فإن الكلى هو الذى لا يمنع تصوّره من وقوع الشركة فيه .

وكل موجود فى الخارج معين متميز بنفسه عن غيره يمنع تصوّره من وقوع الشركة فيه، أعنى هذه الشركة التي يذكرونها فى هذا الموضع، وهى اشتراك الأعيان فى النوع، واشتراك الأنواع فى الجنس، وهى اشتراك الكليات فى الجنيات.

والقسمة المقابلة لهذه الشركة، هي قسمة الكلي إلى جزئياته، كقسمة الجنس إلى أنواعه ، والنوع إلى أعيانه .

وأما الشركة التي يذكرها الفقهاء في كتاب الشركة ، والقسمة المقابلة لها التي يذكرها الفقهاء في باب القسمة ؛ وهي المذكورة في قوله تعالى : ﴿ وَنَبَيْهُمْ الَّي يَذَكُرُهَا الفقهاء في باب القسمة ؛ وهي المذكورة في قوله تعالى : ﴿ وَنَبَيْهُمْ أَنَّ الْمَاءَ قَسْمَةٌ بَيْنَهُمْ ﴾ [ سورة القمر : ٢٨ ] ، وقوله : ﴿ لِكُلِّ بَابٍ مّنهُمْ بُرُهُ مَقْسُومٌ ﴾ [ سورة الحجر: ٤٤] ، فتلك شركة في الأعيان الموجودة في الحارج، وقسمتها قسمة للكل إلى أجزائه ، كقسمة الكلام إلى الاسم والفعل والحرف ، والأول كقسمة الكلام إلى الإصطلاحية إلى اسم وفعل وحرف .

و إذا عُرف أن المقصود الشركة فى الكليّات ، لا فى الكل ، فعلوم أنه لا شركة فى المعينات ، فهذا الإنسان المعيّن ليس فيه شى مر هذا المعيّن ، ولا فى هذا شىء من هذا . ومعلوم أن الكلى الذى يصلح لاشتراك الجزئيات فيه لا يكون هو جزءًا من الجزئى الذى يمنع تصوّره من وقوع الشركة فيه .

فن قال: « إن الإنسان الكلى جزء من هذا الإنسان المعين » أو « إن الإنسان المطلق جزء من هذا المعين فيه شيء مطلق، أوشيء كلى ، فكلامه ظاهر الفساد .

<sup>(</sup>۱) م ، ق : فهى ٠

<sup>(</sup>٢) م ( فقط ) : الكل .

<sup>(</sup>٣) س: يمتنع ٠

و بهذا تنحل شُــَهُ كثيرة توجد فى كلام الرازى ، وأمثاله من أهل المنطق ، ونحوهم ممن التبس عليهم هذا المقام .

> وجــود الله هل هو ماهیته أو زائد علی ماهیتــه ؟

ر و بسبب التباس هذا عليهم حاروا فى وجود الله تعالى: هل هو ماهيته ، أم ١٧٨١ هو زائد على ماهيتـــه ؟ وهل لفظ الوجود مقول بالتواطؤ والتشكيك ، أو مقول الاشتراك اللفظى ؟

فقالوا: إن قلنا: إن لفظ الوجود مشترك اشتراكا لفظيا لزم ألا يكون الوجود منقسما إلى واجب وممكن . وهذا خلاف ما اتفق عليه العقلاء ، وما يُعلم بصريح العقل .

و إن قلن : إنه متواطئ أو مشكك ، لزم أن تكون الموجودات مشـــ تركة في مسمّى الوجود، فيكون الوجود مشتركا بين الواجب والممكن، فيحتاج الوجود المشترك إلى مايميز وجود هذا عن وجود هذا ، والامتياز يكون بالحقائق المختصة، فيكون وجود هذا زائدًا على ماهيته ، فيكون الوجود الواجب مفتقرًا إلى غيره .

و يذكرون ما يذكره الرازى وأتباعه : أن للناس فى وجود الرب تعالى ثلاثة أقوال فقط :

أحدها : أن لفظ الوجود مقول بالاشتراك اللفظي فقط .

والثانى : أن وجود الواجب زائد على ماهيته .

والثالث: أنه وجود مطلق، ليس له حقيقة غير الوجود المشروط بسلب كل ماهية ثبوتية عنه .

فيقال لهم : الأقوال الثلاثة باطلة ، والقول الحق ليس واحدا من الثلاثة .
و إنما أصل الغلط هو توهمهم أنّا إذا قلنا : « إن الوجود ينقسم إلى واجب
وممكن » لزم أرب يكون في الحارج وجود هو نفسه في الواجب ، وهو نفسه

(١) م ، ق : أو الشكك .

رأى ابن تيمية

في الممكن ، وهذا غلط ، فليس في الحارج بين الموجودين شئ هو نفسه فيهما ، ولكن لفظ « الوجود » ومعناه الذي في الذهن ، والحط الذي يدل على اللفظ يتناول الموجودين ويعمهما ، وهما يشتركان فيه ، فشمول معنى الوجود الذي في الذهن لم كشمول لفظ الوجود والحط الذي يكتب به هذا اللفظ لم ا ، فهما مشتركان في هذا ، وأما نفس ما يوجد في الخارج فإنما يشتبهان فيه من بعض الوجوه ، فأما أن تكون نفس ذات هذا وصفته فيها شيء من ذات هذا وصفته ، فهذا عمل من تصوره ، ومَنْ توقف فيه فلمدم تصوره له .

وحينئذ فالقول في اسم « الوجود » كالقول في اسم « الذات » و «العين » و « النفس » و « الماهية » و « الحقيقة » ، وكما أن الحقيقة تنقسم إلى : حقيقة والجبة وحقيقة مكنة ، وكذلك لفظ «الماهية» ولفظ «الذات» ونحوذلك ، فكذلك لفظ «الوجود » ، فإذا قلنا : « إن الحقيقة أو الماهية تنقسم إلى واجبة وممكنة » لم يلزم أن تكون ماهية الواجب فيها شيء من ماهية الممكن ، فكذلك إذا قيل : « الوجود ينقسم إلى واجب وممكن » لم يلزم أن يكون الوجود الواجب فيه شيء من وجود غيره ، بل ليس فيه وجود مطلق ولا ماهية مطلقة ، بل ماهيته هي حقيقته ، وهي وجوده .

و إذا كان المخلوق الممين وجوده الذى فى الحارج هو نفس ذاته وحقيقته وماهيته التى فى الحارج، ليس فى الحارج شيئان ، فالحالق تعالى أولى أن تكون حقيقته هى وجوده الثابت الذى لا يشركه فيه أحد ، وهو نفس ماهيته التى هى حقيقته الثابتة فى نفس الأمر .

<sup>(</sup>١) م ، ق : الوجودين .

<sup>(</sup>٢) أم، ق: وأما في نفس . .

ولو قُدِّر أن الوجود المشترك بين الواجب والممكن موجود فيهما في الخارج ، وأن الحيوانية المشتركة هي بعينها في الناطق والأعجم : كان تَميُّز أحدهما عن الآخر بوجود خاص ، كما يتميز الإنسان بحيوانية تخصه ، وكما أن السواد والبياض إذا اشتركا في مسمى اللون تميز أحدهما بلونه الحاص عن الآخر .

وهؤلاء الضالون يجعلون الواحد اثنين ، والاثنين واحدا ، فيجعلون هذه الصفة هي هذه الصفة ، ويجعلون الصفة هي الموصوف ، فيجعلون الاثنين واحدا ، كا قالوا : إن العلم هو القدرة وهو الإرادة ، والعلم هو العالم ، ويجعلون الواحد اثنين ، كما يجعلون الشيء المعين الذي هو هذا الإنسان هو عدة جواهر : إسان ، وحيوان / وناطق ، وحسّاس ، ومتحرك بالإرادة ، ويجعلون كلا من هذه الجواهر غير الآخر ، ومعلوم أنه جوهر واحد له صفات متعددة ، وكما يفرّقون بين المادة والصورة و يجعلونهما جوهرين عقلين قائمين بأنفسهما ، و إنما المعقول هو قيام الصفات بالموصوفات ، والأعراض بالجواهر ، كالصورة الصناعية : مثل صورة الصفات بالموصوفات ، والأعراض بالجواهر ، كالصورة الصناعية : مثل صورة الخشب المحاتم والدرهم والسرير والثوب ، فإنه عَرض قائم بجوهر هو الفضة والخشب والغزل ، وكذلك الاتصال والانفصال قائمان بمحل هو الحسم .

وهكذا يجعلون الصورة الذهنية ثابته فى الحارج، كقولهم فى المجردات المفارقات المادة ، واليس معهم ما يثبت أنه مفارق إلا النفس الناطقة إذا فارقت البدن والمجردات هى الكليات التى تجردها النفس من الأعيان المشخصة ، والمحردات هى الكليات التى تجردها النفس من الأعيان المشخصة ، فيرجع الأمر إلى النفس وما يقوم بها ، و يجعلون الموجود فى الحارج هو الموجود فى الذهن، كما يجعلون الوجود الواجب هو الوجود المطلق ،

14./1

<sup>(</sup>١) م، ق: كا ٠

<sup>(</sup>٢) م ، ق : يتميز ،

<sup>(</sup>٣) م ، ق : عن الأعيان الشخصية .

فهـذه الأمور من أصول ضلالهم ، حيث جعلوا الواحد متعددا ، والمتعدد واحدا ، وجعلوا ما فى الخارج فى الذهن ، ولزم من ذلك أن يجعلوا النابت منتفيا، والمنتفى ثابتا، فهذه الأمور من أجناس ضلالهم، وهذا كله مبسوط فى غير هذا الموضع .

والمقصود هذا أنا ننبه على بعض مانبين به تناقضهم وضلالهم في عقلياتهم التي نَفَوْ بها صفات الله عن وجل، وعارضوا بها نصوص الرسول الثابتة بصحيح المنقول الموافقة لصريح المعقول، وكاما أمعن الفاضل الذكي في معرفة أقوال هؤلاء الملاحدة ومن وافقهم في بعض أقوالهم من أهل البدع ، كَنُفَاة بعض الصفات الذين يزعمون أن المعقول عارض كلام الرسول، وأنه يجب تقديمه عليه، فإنه يتبين له أنه يعلم بالعقل الصريح ما يصدق ما أخبر به الرسول، وما به يتبين فساد ما يعارض ذلك .

ولحن هؤلاء عمدوا إلى ألفاظ مجملة مشتبهة تحتمل في لغات الأمم معانى معددة، وصاروا يُدخلون فيها من المعانى ما ليس هو المفهوم منها في لغات الأمم، مركبوها وألفوها تأليفا طويلا بَنَوْا بعضَه على بعض ، وعظموا قولهم ، وهَوَّلوه في نفوس مر لم يفهمه ، ولا ريب أن فيه دقة وغموضا لما فيه من الألفاظ المشتركة والمعانى المشتبهة، فإذا دخل معهم الطالب وخاطبوه بما تنفر عنه فطرته فأخذ يعترض عليهم قالوا له: أنت لا تفهم هذا، وهذا لا يصلح لك، فيبق ما في النفوس من الأنفة والحمية يحملها على أن تسلم تلك الأمور قبل تحقيقها عنده، وعلى ترك الاعتراض عليها خشية أن ينسبوه إلى نقص العلم والعقل ، ونقلوا الناس وعلى ترك الاعتراض عليها خشية أن ينسبوه إلى نقص العلم والعقل ، ونقلوا الناس

<sup>(</sup>۱) التي نفوا بها : كذا في (م) نقط . رقى سائر النسخ : التي بها نفوا .

<sup>(</sup>٢) يتبين : كذا في (م) فقط . وفي سار النسخ : يبين .

ف مخاطبتهــم درجات ، كما يُنقَــل إخوانُهم القرامطةُ المستجيبين لهم درجة بهــد درجة حتى يوصلوهم إلى البلاغ الأكبر والناموس الأعظم، الذى مضمونُه جَحْـد الصانع، وتكذيب رسله، وجحد شرائعه، وفساد العقل والدين، والدخول في غاية الإلحاد، المشتمل على غاية الفساد في المبدأ والمعاد .

وهذا القدر الذي وقع فيه ضُلَّل المتفلسفة لم يقصده عقلاؤهم في الأصل ، بل كان غرضهم تحقيق الأمور والمعارف ، لكن وقعت لهم شبهات ضلوا بها ، كا ضَلَّ من ضل ابتداء من المشركين منهم ومن غيرهم من الكفار بمن ضل ببعض الشبهات ، ولهذا يجب على من يريد كشف ضلال هؤلاء وأمثالهم : أن لا يوافقهم على لفظ مجل حتى يتبين معناه ، ويعرف مقصوده ، ويكون الكلام في المعانى العقلة المبينة ، لا في معان مشتمة بألفاظ مجلة ،

واعلم أن هذا نافع في الشرع والعقل :

أما الشرع: فإن علينا أن نؤمن بما قاله الله ورسوله ، فكل ما ثبت أن الرسول صلى الله عليه وسلم قاله ، فعلينا أن نصدق به ، وإن لم نفهم معناه ، لأنّا قد علمنا أنه الصادق المصدوق الذي لا يقول على الله إلا الحق ، وما تنازع فيه الأمة من الألفاظ المجملة كلفظ «المتحيز، والجهة، والحسم، والحوهم، والعرض» وأمثال ذلك ، فليس على أحد أن يقبل مسمّى اسم من هذه الأسماء ، لا في النفي أولا في الإثبات ، حتى يتبين له معناه، فإن كان المتكلم بذلك أراد معنى صحيحا، موافقا لقول المعصوم كان ما أراده حقا ، وإن كان أراد به معنى مخالفا لقول المعصوم كان ما أراده باطلا .

141/1

كيف نعرف الضلال وينجنبه

<sup>(</sup>١) ر ، ص : تنقل ؛ م : نقل .

<sup>(</sup>٢) فيه ; كذا في ( م ) فقط . وفي سائر النسخ : في ه

ثم ببق النظر في إطلاق ذلك اللفظ ونفيه ، وهي مسألة فقهية ؛ فقد يكون الممنى صحيحا و يمتنع من إطلاق اللفظ لما فيه من مفسدة ، وقد يكون اللفظ مشروعا ولكن المعنى الذي أراده المتكلم باطل ، كما قال على رضى الله عنه – لمن قال من الخوارج المارقين « لا حكم إلا لله » – : « كلمة حق أريد بها باطل » .

وقد ُيَفَرَق بين اللفظ الذي يُدعى به الرب، فإنه لا يُدْعَى إلا بالأسماء الحسنى، و بين ما يخبر [ (١) عنه لإثبات حق أو نفى باطل .

وإذا كنا فى باب العبارة عن النبى صلى الله عليه وسلم عليها أن نفرق بين عاطبته وبين الإخبار عنه ؛ فإذا خاطبناه كان عليها أن نتأدب بآداب الله تعالى ، عناطبته وبين الإخبار عنه ؛ فإذا خاطبناه كان عليها أن نتأدب بآداب الله تعالى ، حيث قال : ﴿ لَا تَجْعَلُوا دُعَاءُ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضَكُم بَعْضًا ﴾ [سورة النور: ٣٣] ، فلا نقول : يا محمد ، يا أحمد ، كا يدعو بعضنا بعضًا ، بل نقول : يا رسول الله ، يا نبى الله .

والله سبحانه وتعالى خاطب الأنبياء عليهم الصلاة والسلام بأسمائهم فقال : ( يَا آدُمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْحَلَّةَ ﴾ [ سورة البقرة : ٣٥] ، ( يَا نُوحُ الْهَيْطُ بِسَلَامٍ مِّنَا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِّمَّن مُّعَكَ ﴾ [ سورة هود : ٤٨] ، ( يَا مُوسَىٰ إِنِّى أَنَا رَبُكَ ﴾ [سورة طه : ١١ ، ١١] ، ( يَا عِيسَىٰ إِنِّى مُتَوفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى ﴾ إِنِّى أَنَا رَبُكَ ﴾ [سورة آل عمران : ٥٥] ، ولما خاطبه صلى الله عليه وسلم قال : ( يَا أَيُّهَا النَّبِي ﴾ [سورة التحريم : ١] ، ( يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحْزُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ في الْكُفْدِ ﴾ [سورة التحريم : ١] ، ( يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحْزُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ في الْكُفْدِ ﴾

<sup>(</sup>١) به : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) بَادَاب: كذا في (م) فقط . وفي سائر النسخ : بأدب .

<sup>(</sup>٣) ر، س، ص، ط: إنى أنا الله .

<sup>(</sup>٤) م (فقط): فلما .

[سورة المسائدة : ٤١]، ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ﴾ [سورة الممائدة : ٢]، ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّرِّ ﴾ [سورة المزمل: ١]، ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدِّرِّ ﴾ [سورة المزمل: ١]، ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدِّرِّ ﴾ [سورة المدثر: ١]، ﴿ مَنحن أحق أن نتأدب في دعائه وخطابه .

وأما إذا كنا في مقام الإخبار عنه قلنا : « أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن عدا رسول الله وخاتم النبيين . فنخبر عنه اسمه كما أخبر الله سبحانه لما أخبر عنه صلى الله عليه وسلم : (مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَباً أَحَد من رِّجَالِـ ثُمُ وَلَكِن رَسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النبيين ) [ سورة الأحزاب : ٤٠] ، وقال : (عُمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدًا ءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكِّمًا شَجْدًا ﴾ [سورة آل الفتح : ٢٩] ، وقال : (وَمَا عُجدُ إلا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرَّسُلُ ) [سورة آل على عُجدًا ) عران : ١٤٤] ، وقال : (وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَآمَنُوا عِمَّا نُولُ عَلَى تُحَمِّدً ) اسورة عد : ٢] .

فالفرق بين مقام المخاطبة ومقام الإخبار فرق ثابت بالشرع والعقل، و به يظهر الفرق بين ما يُدَعَى الله به من الأسماء الحسنى، و بين ما يخبر به عنه عن وجل مما هو حق ثابت ، لإثبات ما يستحقه سبحانه من صفات الكال ، ونفى ما تنزه عنه عن وجل من العيوب والنقائص، فإنه الملك القدوس السلام، سُبحانه وتَعَالى عَمَّا يقول الظالمون علوا كَبراً .

وقال تعالى : ﴿ وَلِلهَ الْأَسْمَاءُ الحَيْسَنَىٰ فَادْعُوهُ مِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَايُهِ ﴾ [سورة الأعراف : ١٨٠] مع قوله : ﴿ قُلْ أَنَّى شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلُ اللهُ شَهِيدٌ بَلْنِي وَ بَيْنَكُمْ ﴾ [سورة الأنعام : ١٩] ، ولا يقال في الدعاء : يا شيء .

<sup>(</sup>١) ( . • لا يحزنك الذين يسارعون فى الكفر) ، (يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك) : زيادة فى (م) فقط .

<sup>(</sup>٢) ر، ص ، ط : وبين ما يخبرعنه عزوجل بمـا .

<sup>(</sup>٣) تنزه : في (س) فقط ؛ وفي سائر النسخ : ينزه ٠

<sup>(</sup>١) م (فقط) : سبحانه وتعالى عما يقولُون علواكبيرا .

وأما نفع هذا الاستفسار في العقل : فمن تكلم بلفظ يحتمل معانى لم يقبل قوله ولم يردّ حتى نستفسره ونستفصله حتى يتبين المعنى المراد ، ويبقى الكلام في المعانى العقلية ، لا في المنازعات اللفظية ، فقد قيل : أكثر اختلاف العقلاء من جهـة اشتراك الأسماء ، ومن كان متكلما بالمعقول الصِّرف لم يتقيد بلفظ ، بل يجــرَّد المعنى بأى عبارة دلت عليه .

وأرباب المقالات تلقوا عن أسلافهم مقالات بالفاظ لهم: منها ما كان أعجميا، / فعرُبْت ، كما عربت الفاظ اليونان والهند والفرس وغيرهم ، وقد يكون المترجم عنهم صحيح الترجمة ، وقد لا يكون صحيح الترجمة . ومنها ما هو عربى .

> ونحن إنما نخاطب الأمم بلغتنا العربيـة ، فإذا نقلوا عرب أسلافهم لفظ ه الهيــولي ، والصورة ، والمــادة ، والعقل ، والنفس ، والصفات الذاتيــة ، والعرضية ، والمجـرد ، والتركيب والتأليف ، والجسم ، والجوهر ، والعـرض ، والماهية، والجزء» ونحو ذلك، أبينَ ما تحتملُ هذه الألفاظ من المعانى، كما إذا قال قائلهم : « النوع مركب من الجنس والفصل ، كتركيب الإنسان من الحيوان والناطق، أو من الحيوانية والناطقية ، و إن هــذه أجزاء الإنسان وأجزاء الحد . والواجب سبحانه إذا كان له صفات لزم أن يكون مرجًا ، والمركب مفتقر إلى أجزائه ، والمفتقر إلى أجزائه لا يكون واجبًا » ــ اسْتُفْسِرُوا عن لفظ « النركيب، والجزء، والافتقار، والغير» فإن جميع هذه الألفاظ فيها اشتراك والتباس و إجمال. فإذا قال القائل : « الإنسان مركب من الحيوان والناطق ، أو من الحيوانية

والناطقية » .

1/3/1

<sup>(</sup>١) ر ، ص : بل بمجرد .

<sup>(</sup>٢) س ( فقط ) : فعرّب ٠

 <sup>(</sup>٣) تحنمل : كذا في (س) نقط ؛ وفي سائر النسخ : يحتمل .

قيل له : أتعنى بذلك الإنسان الموجود في الخارج، وهو هذا الشخص وهذا الشخص، أو تعنى الإنسان المطلق من حيث هو هو ؟

فإن أراد الأول . قيل له : هذا الإنسان ، وهذا الإنسان ، وغيرهما ، إذا قلت : هو مركب من هذين الجزأين .

فيقال لك : الحيوان والناطق جوهران قائمــان بأنفسهما .

فإذا قلت : « هما جزءان للإنسان الموجود في الخارج » لزم أن يكون الإنسان الموجود في الخارج فيه جوهران : أحدهما حيوان ، والآخر ناطق ، غير الإنسان المعين ، وهذا مكابرة للحس والعقل .

وإن قال : « أنا أريد بذلك أن الإنسان يُوصف بأنه حيوان وأنه ناطق » . قيل له : هذا معنى صحيح ، لكن تسمية الصفات أجزاء ، ودعوى أن الموصوف مركب منها وأنها متقدمة عليه ، ومقومة له في الوجودين الذهني / والخارجي ، كتقدم الجزء على الكل ، والبسيط على المركب ، ونحو ذلك مما يقولونه في هذا الباب : هو مما يعلم فساده بصريح العقل .

و إن قال : « هو مركب من الحيوانية والناطقية » .

قيل له : إن أردت بالحيوانية والناطقية : الحيوان والناطق ، كان الكلام واحدًا . وإن أردت العرضين القائمين بالحي الناطق ، وهما : صفتاه ، كان مضمونه أن الموصوف مركب من صفاته ، وأنها أجزاء له ، ومقوِّمة له ، وسابقة عليه . ومعلوم أن الجوهر لا يتركب من الأعراض ، وأن صفات الموصوف لا تكون سابقة له في الوجود الخارجي .

<sup>(</sup>١) له : زيادة في (م) .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : تقواونه .

<sup>(</sup>٣) م ، ق : بالحي والناطق ؛ ر : بالحبوان الناطق ؛ ص : الكامتان مطموستان .

<sup>(</sup>٤) م ، ق : وهما صفتان .

وإن قال: هأنا أريد بذلك أن الإنسان منحيث هو هو مركب منذلك».
قيل له: إن الإنسان من حيث هو هو لا وجود له في الخارج ، بل هذا هو الإنسان المطلق، والمطلقات لا تكون مطلقة إلا في الأذهان ، فقد جعلت المركب هو ما يتصوره الذهن، وما يتصوره الذهن هو مركب من الأمور التي يقدرها الذهن، فإذا قدرت في النفس جسما حسّاسًا متحركا بالإرادة ناطقًا : كارب هذا المتصوّر في الذهن مركبا من هذه الأمور ، وإن قدرت في النفس حيوانًا ناطقا كان مركبا من هذا وهذا .

و إن قلت: «إن الحقائق الموجودة في الخارج مركّبة من هذه الصور الذهنية» كان هذا معلوم الفساد بالضرورة .

و إن قلت : « إن هذه مطابقة لها وصادقة عليها » فهــذا يكون صحيحًا إذا \_\_\_\_\_\_\_\_\_كان ما في النفس علمًا لا جهلا .

(۱)
 وقد بُسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن من سوّغ جعل الحقائق المتنوعة حقيقة واحدة بالعين كان كلامه مستلزمًا أن يجعل وجود الحقائق المتنوعة وجودًا واحدًا بالعين ، بل هذا أوّلَى ، لأن الموجودات مشتركة في مسمّى الوجود ، فمن اشتبه عليه أن العلم هو القدرة وأنهما نفس الذات العالمه القادرة : كان أن يشتبه عليه أن الوجود واحد / أولَى وأحرى .

141/1

جة الأعراض

عند المنكلس

وهذه الحجة المبنية على التركيب هي أصل قول الجهمية نفاة الصفات والأفعال، وهم الجهمية من المتفلسفة ونحوهم، ويسمون ذلك التوحيد .

وأما المعتزلة وأتباعهم فقد يحتجون بذلك، لكن عمدتهم الكبرى حجتهم التي زعموا أنهم أثبتوا بهاحدوث العالم، وهي حجة الأعراض؛ فإنهم استدلوا على حدوث

العالم بحدوث الأجسام، واستدلوا على حدوث الأجسام بأنها مستلزمة للاعراض، كالحركة والسكون والاجتماع والافتراق، ثم قالوا: إن الأعراض أو بعض الأعراض حادث وما لايخلو من الحوادث فهو حادث، فاحتاجوا في هذه الطريق إلى إثبات الأعراض أولا، ثم إثبات لزومها للجسم .

فادَّعى قوم أن الجسم يستلزم جميع أنواع الأعراض، وأن القابل للشيء لايخلو منه ومن ضده ، وادعوا أن كل جسم له طعم ولون وريح ، وأن العرض لا يبقى زمانين ، كا زعم ذلك مَنْ سلكه من أهل الكلام الصفاتية ، أفاة الفعل الاختيارى القائم بذاته ، كالقاضى أبى بكروأبى المعالى ونحوها، ومَنْ يُوافقهم أحيانًا كالفاضى أبى يعلى وغيره ، ولما ادَّعوا أن الأعراض جميعها لا تبق زمانين لزم أن تكون حادثة شيئًا بعد شيء ، والجسم لا يخلو منها ، فيكون حادثاً بناء على امتناع حوادث لا أول لهل .

وعلى هذه الطريق اعتمد كثيرمنهم فى حدوث العالم . ومر. متأخريهم (٢) أبو الحسن الآمدي وغيره .

وأما جمهور العقلاء فأنكروا ذلك، وقالوا: من المعلوم أن الجسم يكون متحركا تارة، وساكنا أخرى .

وهل السكون أمر وجودي أو عدمي ؟ على قولين ٠

وأما الاجتماع والافتراق فمبنى على إثبات الجوهر الفرد •

<sup>(</sup>١) س: مستلزم ٠

<sup>(</sup>٢) هوأ بوالحسن على بن أب على محمد بن سالم النعلبي ، سيف الدين الآمدى المنبلي ثم الشافعي ، صنف في أصــول الدين والفقة والمنطق والحكمة والخــلاف ، ومن أشهر كتبــه « أبكار الأفكار » و « دقائق » توفي بدمشق سنة ٦٣١ « .

وانظـر ترجمته فى : الوفيات ٢/٥٥ ٤ -- ٤٥٥ ؟ طبقـات الشافعية ٥/١٣٠ -- ١٣٠ ؟ شذرات الذهب ٣/٣٣ -- ١٣٤ ؟ ميزان الاعتدال ١/٣٩ ؟ لسان الميزان ٣/٣١ -- ١٣٠ ؟ مرآة الجنان لليافعى ٤/٣٠ ؟ مفتـاح السعادة لطاش كبرى زاده ٢/٤ ؟ الأعلام ٥/٣٥ ؟ Brock.: GAL, GI, 393, SI, 678.

فمن قال بإثباته قال: إن الجسم لايخلو عن الأكوان الأربعة، وهي: الاجتماع، والافتراق، والحركة، والسكون، ومر لم يقل بإثباته لم يجعل الاجتماع من الأعراض الزائدة على ذات الجسم.

144/1

الفرهر الفردكثير من طوائف أهل الكلام وأهل الفلسفة ، كالحِشَامية والنجَّارية ، والضِّرارية ، والكُلَّابية ، وكثير من الكَّامية .

وأما من قال : « إن نفيه هو قول أهل الإلحاد ، و إن القول بعدم تماثل الأجسام ونحو ذلك هو من أقوال أهل الإلحاد » : فهذا من أقوال المتكلمين ، كعماحب « الإرشاد » ونحوه ، ممن يظن أن هذا الدليل الذي سلكوه في إثبات حدوث العالم هو أصل الدين ، فما يُقْضِي إلى إبطال هذا الدليل لا يكون إلا من أقوال الملحدين .

ومن لم يقل بأن الجسم يستلزم جميع أنواع الأعراض قال: إنه يستلزم بعضها كالأكوان ، أو الحركة والسكون ، و إن ذلك حادث . وهذه الطريقة هي التي يسلكها أكثر المعتزلة وغيرهم ممن قد يوافقهم أحياناً في بعض الأمور كأبي الوفاء ابن عقيل وغيره .

ثم هؤلاء بعد أن أثبتوا لزوم الأعراض أو بعضها للجسم، وأثبتوا حدوث ما يلزم الجسم أو حدوث بعضه ، احتاجوا إلى أن يقولوا : ما لم يسبق الحوادث فهو حادث ، فمنهم من اكتفى بذلك ظنا منهم أن ذلك ظاهر ، ومنهم من تفطن لكون ذلك مفتقراً إلى إبطال حوادث لا أول لها، إذ يمكن أن يقال: إن الحادث بعد أن لم يكن هو كل شخص شخص من أعيان الحوادث ، وأما النوع فلم يزل ، فتكلموا هنا في إبطال وجود ما لا نهاية له بطريق التطبيق والموازاة والمسامتة .

<sup>(</sup>١) س: ومن لم يقل به .

<sup>(</sup>٢) ر ، ص ، ط : إذا لا عكن .

وملخص ذلك أن ما لا يتناهى إذا فُرض فيه حد كزمن الطوفان، وفُرض حد بعد ذلك كزمن الهجرة ، وقُدِّر امتداد هـذين إلى ما لا نهاية له ؛ فإن تساويا لزم كون الزائد مثل الناقص، و إن تفاضلا لزم وقوع التفاضل فيما لا يتناهى .

وهذه نكتة الدليل، فإن منازعهم جوَّزوا مثلهذا التفاضل إذا كان ما لا يتناهى ليس هو موجود اله أول وآخر، وألزموهم بالأبد، وذلك إذا أخذ ما لا يتناهى في أحد الطرفين قُدِّر متناهيا من الطرف الآخر، كما إذا قُدَّرت الحوادث المتناهية إلى زمن / الطوفان، وقدرت إلى زمن الهجرة، فإنها و إن كانت لا تتناهى من الطرف المتقدم، فإنها متناهية من الطرف الذي يلينا.

144/1

فإذا قال القائل: «إذا طبقنا بين هذه وهذه، فإن تساويا لزم أن يكون الزائد كالناقص، أو أن يكون وجود الزيادة كعدمها، و إن تفاضلا لزم وجود التفاضل فما لا يتناهى » .

كان لهم عنه جوابان :

أحدهما : أمَّا لا نسلم إمكان التطبيق مع التفاضل ، وإنما يمكن التطبيق بين المتاتلين ، لا بين المتفاضلَين .

والجواب الثانى: أن هذا يستلزم التفاضل بين الجانب المتناهى، لابين الجانب الذى لا يتناهى ، وهذا لا محذور فيه

ولبعض النياس جواب ثالث ، وهو أن التطبيق إنمياً يمكن في الموجـود لا في المعدوم .

وقد وافق هؤلاء على إمكان وجود ما لا يتناهى فى الماضى والمستقبل طوائفُ كثيرةً من يقول بحدوث الأفلاك من المعتزلة والأشعرية والفلاسفة وأهل الحديث وغيرهم؛ فإن هؤلاء جوَّزوا حوادث لا أول لها؛ مع قولهم بأن الله أحدث السهاوات والأرض بعد أن لم يكونا ، وألزموهم بالأبد ، ونشأ عن هذا البحث كلامهم في الحوادث المستقبلة ، فَطَرد إماما هذا الطريق الجمهم بن صَفُوان ، إمام الجهمية الجبرية ، وأبو الهُدَيل العلاف ، إمام المعتزلة القدرية ، فَنَفّيا شُوتَ ما لا يتناهَى في المستقبل، فقال الجهم بفناء الجنة والنار، وأبو الهذيل اقتصر / على القول بفناء حركات أهل الحنة والنار .

وعن ذلك قال أبو المعالى بمسألة الاسترسال: وهو أن علم الرب تعالى يتناول الأجسام بأعيانها، ويتناول أنواع الأعراض بأعيانها، وأما آحاد الأعراض فيسترسل العلم عليها، لامتناع ثبوت ما لا يتناهى علما وعينا.

وأنكر الناس ذلك عليه ، وقالوا فيه أقوالا غليظة، حتى يُقال : إن أبا القاسم (١) القشيري هجره لأجل ذلك .

وصار طوائف المسلمين في جواز حول ف لا تتناهي على ثلاثة أقوال :

قيل: لايجوز في المساضي ولا في المستقبل.

وقيل: يجوز فيهما .

وقيل: يجوز في المستقبل دون المــاضي .

ثم إن المستزلة والجهمية نفت أن يقوم بالله تعمالى صفات وأفعال ؛ بناء على هذه الحجة .

قالوا : لأن الصفات والأفعال لا تقوم إلا بجسم ، و بذلك استدلوا على حدوث الجسم .

<sup>(</sup>۱) أبو القياسم عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك بن طلعة النيسابورى القشيرى ، ولد سية ٢٧٦ ، وكانت إذا منه بنيسابور و توفى فيها سنة ٢٤٥ ه . من تصانيفه « التيسير فى التفسير» ، «لطائف الإشارات» ، «الرسالة القشيرية» ، انظر عنه : طبقات الشافعية ٣٣/٣ ٢ — ٢٤٣ ؟ وفيات الأعيان ٢٠٥٠ — ٣٧٥ ؟ تاريخ بغداد ٢٨٦/١ ؟ مفتاح السعادة ٢٣٨/١ ، ٣٧٨ ؟ تبيين كتب الفترى ٢٧١ ؟ كشف الخانون ٥٠١ ، ١٥٠١ ؟ الأعلام ١٨٠/٤ ، ١٨٦/٢ ؟ كشف الخانون ٥٠١ ، ١٥٠١ ؟ الأعلام ١٨٠/٤ ، ١٨٦/٢ كشف الخانون ٥٠١ ، ١٥٠١ ؟ الأعلام ٢٠١٤ ) م ( فقط ) : أو أفعال .

فياء ابن كُلَّاب ومن اتبعه فوافقوهم على انتفاء قيام الأفعال به، وخالفوهم في قيام الصفات ، فأثبتوا قيام الصفات به ، وقالوا : لا نسميها أعراضا لأنها باقية، والأعراض لا تبتى .

وأما ابن كرَّام وأتباعه : فلم يمتنعوا من تسمية صفات الله أعراضا ، كما لم يمتنعوا من تسميته جسما .

وعن هذه الجحة ونحوها نشأ القول بأن القرآن مخلوق ، وأن الله تعالى لا يُرى في الآخرة، وأنه ليس فوق العرش، ونحو ذلك من مقالات الجهمية النّفاة، لأن القرآن كلام ، وهو صفة من الصفات ، والصفات عندهم لا تقوم به ، وأيضا فالكلام يستلزم فعل المتكلم ، وعندهم لا يجوز قيام فعل / به ، ولأن الرؤية تقتضى مقابلة ومعاينة، والعلو يقتضى مباينة ومسامتة ، وذلك من صفات الأجسام .

14-/1

و بالجملة فقد صاروا ينفون ما ينفونه من صفات الله تعالى؛ لأن إثبات ذلك يقتضى أن يكون الموصوف جسما، وذلك ممتنع، لأن الدليل على إثبات الصانع إنما هو حدوث الأجسام، فلوكان جسما لبطل دليل إثبات الصانع.

ومن هنا قال هؤلاء: إن القول بما دل عليه السمع من إشبات الصفات والأفعال يقدح في أصل الدليل الذي به علمنا صدق الرسول .

وقالوا: إنه لا يمكن تصديق الرسول لو قُدر أنه يخبر بذلك ، لأن صدقه (٢) لا يُعــلم إلا بعد أن يثبت العــلم بالصانع ، ولا طريق إلى إثبات العــلم بالصانع إلا القول بحدوث الأجسام .

قالوا: وإثبات الصفات له يقتضى أنه جسم قديم، فلا يكون كل جسم حادثا، فيبطل دليل إثبات العلم به .

<sup>(</sup>١) وبالجلة فقد صاروا : كذا في (م) فقط، وفي سائر النسخ : و مالجلة فصاروا .

<sup>(</sup>٢) س : لم يعلم .

<sup>(</sup>٣) من : دليل إثباته .

وقالت المعتزلة ، كأبى الحسين وغيره : إن صدق الرسول معلوم بالمعجزة ، والمعجزة معلومة بكون الله تعالى لا يظهرها على يد كاذب ، وذلك معلوم بكون المعجزة معلومها على يد الكذاب قبيحًا ، والله منزّ ه عن فعل القبيح ، وتنزيه غن فعل القبيح معلوم بأنه غنى عنه عالم بقبحه ، والغنى عن الشيء العالم بقبحه لا يفعله ، وغناه معلوم بكونه ليس بجسم ، وكونه ليس بجسم معلوم بنفى الصفات ، فلو قامت به الصفات لكان جسما ، ولو كان جسما لم يكن غنيا ، وإذا لم يكن غنيا لم يمتنع عليه فعل القبيح ، فلا يؤمن أن يُظهر المعجزة على يدكذًاب ، فلا يبق لنا طريق إلى العلم بصدق الرسول ، فهذا الكلام ونحوه أصل دين المعتزلة ومن وافقهم من الشيعة .

وكذلك أبو عبد الله بن الخطيب وأمثاله ، أثبتوا وجود الصانع باربع طرق ، / منها ثلاثة مبنية على أصلين ، وربما قالوا بست طرق ، منها خمسة مبنية على الأصلين المتقدمين في توحيد الفلاسفة وتوحيد المعتزلة .

فإنه قال : الاستدلال على الصانع إما أن يكون : بالإمكان، أو الحدوث . وكلاهما : إما في الذات، و إما في الصفات ، وربما قالوا : و إما فيهما .

فالأول: إثبات إمكان الجسم بناء على حجة التركيب التي هي أصل الفلاسفة . والناني: بيان حدوثه بناء على حجة حدوث الحركات والأعراض التي هي أصل المعتزلة . والنالث: إمكان الصفات بناء على تماثل الأجسام . والرابع: إمكانهما جميعاً . والحامس: حدوث الصفات ، وهدذا هو الطريق المذكور في القرآن . والسادس: حدوث الأجسام وصفاتها، وهو مبنى على ما تقدم .

وهذه الطرق الست كلها مبنية على الجسم ، إلا الطريق الذي سَمَّاه « حدوثَ الصفات » يعنى بذلك ما يحدثه الله في العالم من الحيوان والنبات والمعدن والسحاب

141/1

<sup>(</sup>۱) انظــر ما ذكره الرازى فى : ﴿ مَمَالُمُ أَصَــُولُ الدَّينَ ﴾ (على ها مش محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين) ، ص ٢٦ ـــــ ٢٩ ؛ الأربعين في أصول الدين ، ص ٧٠ رما بعدها .

197/1

والمطر وغير ذلك ، وهو إنما سمّى ذلك حدوث الصفات مُتَابِعَةً لغيره بمن يثبت الجوهر الفرد ، ويقول بتماثل الأجسام ، وإن ما يحدثه الله تعالى من الحوادث إنما هو تحويل الجواهر التي هي أجسام من صدفة إلى صدفة مع بقاء أعيانها ، وهؤلاء ينكرون الاستحالة .

وجمهور العقلاء وأهل العلم من الفقهاء وغيرهم متفقون على بطلان قولهم ، وأن الله تعالى يحدث الأعيان و يبدعها، وإن كان يُحيل الجسم الأول إلى جسم آخر، فلا يقولون : إن جِمْ النطفة باق فى بدن الإنسان، ولا جرم النواة باق فى النخلة ، والكلام على هذه الأمور مبسوط فى غير هذا الموضع ، فإن هذه الجمل هى من

والكلام على هده الامور مبسوط في غير هذا الموضع ، فإن هده الجمل هي مز جوامع الكلام المحدّث الذي كان السلف والأثمة يذمونه ، وينكرون على أهله .

والمقصود هنا أن هـذه هي أعظم القواطع العقلية الني يعارضون بها الكتب الإلهية ، والنصوصَ النبوية ، وما كان عليه سلف الأتمة وأثمتها .

فيقال لهم : أنتم وكل مسلم عالم تعلمون بالاضطرار أن إيمان السابقين الأولين المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان لم يكن مبنيا على هذه الججج المبنية على الجسم ، ولا أمر النبي صلى الله عليسه وسلم أحدا أن يستدل بذلك على إثبات الصانع ، ولا ذكر الله تعالى في كتابه وفي آياته الدالة عليه وعلى وحداييتة شيئا من هذه الحجج المبنية على الجسم والعرض ، وتركيب الجسم وحدوثه وما يتبع ذلك ، فمن قال : « إن الإيمان بالله ورسوله لا يحصل إلا بهذه الطريق » كان قوله معلوم الفساد بالاضطرار من دين الإسلام ، ومن قال : « إن سلوك هذه الطريق واجب

<sup>(</sup>١) انظر: معالم أصول الدمن ، ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) إنما: زيادة في (م) فقط .

<sup>(</sup>٣) متفقون : سافطة من (ر) ، وأمام السـطرالذي كتبت فيه في ( ص ) كتب في الهامش : بلغ مقابله بأصله ه

فى معرفة الصانع تمالى » كان قوله من البدع الباطلة المخالفة لما علم بالاضطرار من دين الاسلام .

ولهذا كان عامة أهل العلم يعترفون بهذا : وبأن سلوك هذه الطريق ليس بواجب، بل قد ذكر أبو الحسن الأشعرى في «رسالته إلى أهل الثغر» أن سلوك هذه الطريق بدعة محرمة في دين الرسل، لم يَدْعُ إليها أحد من الأنبياء ولا من أتباعهم.

ثم القائلون بأن هذه الطريق ليست واجبة قد يقولون: إنها في نفسها صحيحة، بل ينهى عن سلوكها لما فيها من الأخطار، كما يذكر ذلك طائفة: منهم الأشعرى والخطّابي وغيرهما.

وأما السلف والأنمـة فينكرون صحتها فى نفسها ، و يعيبونها لاستمالها على كلام باطل ، ولهـذا تكلموا فى ذم مثل هـذا الكلام لأنه باطل فى نفسه ، لا يوصل الى حق ، بل إلى باطل ، كقول من قال : الكلام الباطل لا يدل إلا على باطل، وقول من قال : لو أوصى بكتب العلم لم يدخل فيها كتب علم الكلام ، وقول من قال : كم ألكلام تزندق ، ونحو ذلك .

ونحن الآن فى هذا المقام نذكر ما لا يمكن مسلما أن ينازع فيه ، وهو أنَّا نعلم بالضرورة أن هـذه الطريق لم يذكرها الله تعـالى فى كتابه ، ولا أمر بها رسوله صلى الله عليه وسلم ، ولا جعل إيمـان المتبعين له موقوفا عليها ، فلو كان الإيمـان بالله لا يحصل الا بها لكان بيان ذلك من أهم مهمات الدين ، بل كان ذلك أصل أصول الدين، لا سيمـا وكان يكون فيها أصلان عظيان : إثبات الصانع، وتنزيهه

194/1

۱ = ۱) : ساقط من (ق) فقط .

<sup>(</sup>٢) كتب علم : عبارة ساقطة من (ق) ، (ط) ؛ والسطر غير واضح في مصورة (ص) .

عن صفات الأجسام ، كما يجعلون هم ذلك أصل دينهم ، فلما لم يكن الأمر كذلك عُلم أن الإيمان يحصل بدونها ، بل إيمان أفضل هذه الأمة وأعلمهم بالله كان حاصلا بدونها .

فن قال بعد هذا: « إن العلم بصحة الشرع لا يحصل إلا بهذا الطريق ونحوها من الطرق المحدَّنة » كان قوله معلوم الفساد بالاضطرار من دين الاسلام ، وعلم أن القدح في مدلول هذه الطرق ومقتضاها ، وأن تقديم الشرع المعارض لحب الا يكون قدحا في العقليات ، التي هي أصل الشرع ، بل يكون قدحا في أمور لا يفتقر الشرع إليها ، ولا يتوقف عليها ، وهو المطلوب .

فتبين أن الشرع الممارض لمثل هـذه الطرق التي يقال إنهما ه عقليات » إذا قُدِّم عليها لم يكن في ذلك محذور .

بطلان استدلال المنكلمين بقصة الخليل على رأيهم

ومن عجائب الأمور: أن كثيرًا من الجمهمية نفاة الصفات والأفعال ، ومن البعهم على نفى الأفعال : يستدلون على ذلك بقصة الخليل صلى الله عليه وسلم ، كا ذكر ذلك بشر المريسى، وكثير من المعترلة، ومن أخذ ذلك عنهم، أو عمن أخذ ذلك عنهم ، كأبى الوفاء بن عقيل وأبى حامد والرازى وغيرهم ، وذكروا في كتبهم أن هذه الطريقة هي طريقة إبراهيم الخليل عليه صلوات الله وسلامه، وهو قوله : (لا أَحِبُ الْآ فِلِينَ ) [سورة الأنعام : ٧٦] .

قالوا: فاستدل بالأفول الذي هو الحركة والانتقال على حدوث ما قام به ذلك، كالكوك والقمر والشمس .

<sup>(</sup>١) ر، س، ط: الطرق، والكلمة غير واضحة في (ص) .

وظن هؤلاء أن قول إبراهيم عليه السلام: ﴿ هَاذَا رَبِّى ﴾ [سورة الأنعام: ٧٧] أراد به: هذا خالق السهاوات والأرض ، القديم الأزلى، وأنه استدل على حدوثه الحبركة .

(۱) وهذا خطأ من وجوه :

الوجه الأول

المدها: أن قول الخليل: ( هَاذَا رَبِي ) -- سواء قاله على سبيل التقدير لتقريع قومه، أو على سبيل الاستدلال والترق: أو غير ذلك -- ليس المراد به: هذا رب العالمين القديم الأزلى الواجب الوجود بنفسه، ولا كان قومه يقولون: إن الكواكب أو القمر أو الشمس رب العالمين الأزلى الواجب الوجود بنفسه، ولا قال هذا أحد من أهل المقالات المعروفة التي ذكرها الناس: لامن مقالات أهل التعطيل والشرك الذين يعبدون الشمس والقمر والكواكب، ولا من مقالات غيرهم؛ بل قوم إبراهم صلى الله عليه وسلم كانوا يتخذونها أربابا يدعونها ويتقر بون غيرهم؛ بل قوم إبراهم على السجود والقرابين وغير ذلك، وهو دين المشركين النين صنف الرازى كتابه على طريقتهم وسماه «السر المكتوم، في دعوة الكواكب والنجوم والسحر والطلاسم والغزائم».

<sup>(</sup>۱) انظرما ذكره ابن تيميسة في الرد على هسذا الاستدلال بقصة إبراهيم عليه الصلاة والسلام في كتاب «منهاج السنة» ۱۹۱۱ ۱۹۳۱ ۱۹۳۱ ۱۹۳۱ ۱۹۳۱ ۱۹۳۱ و فظر أيضا: شرح حديث الزول، ص ۹۹ سرم ۱۹۷۱ (ط م الإمام) ، القاهرة ، ۱۹۲۷/۱۳۹۳ السبعينية ، مرم ۱۹۳۷ ۷۷۱ و

<sup>(</sup>٢) ص (فقط) : بالثناء، والمقصود هنا بناء الهباكل .

<sup>(</sup>٣) س ، ر ، ص ، ط : الذي صنف الرازي كما با .

 <sup>(</sup>٤) والنجوم : زيادة في (م) فقط .

<sup>(</sup>ه) ذكره اين ظكان وابن هجر، ومنه نسخ خطية فى كتبات برلين وليدن وباديس والمتحف البريطانى وفيرها . الأعلام ٢٠٣/٧ ؟ الأعلام ٢٠٣/٧ ؟ Brockl GAL, GI, 507 S.I, 735, 920 - 924, S.III. 1085

(1)

وهدذا دين المشركين من الصابئين كالكُشدانيين والكنعانيين واليـونانيين واليـونانيين وأرسطو وأمثاله من أهل هذا الدين، وكلامه معروف في السحرالطبيعي والسحوالروحاتى، والكتب المعـروفة بذخيرة الإسكندر بن فيلبس الذي يؤرخون به ، وكان قبـل المسيح بنحو ثلاثمـانة سنة ،

وكانتُ اليونان مشركين يعبدون الأونان، كما كان قوم إبراهيم مشركين يعبدون الأوثان، كما كان قوم إبراهيم مشركين يعبدون الأوثان، ولهذا قال الخليل: ﴿ إِنَّنِي بَرَاءً مِّلًا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَ فِي فَإِنَّهُ سَيْهِدِينِ ﴾ [سورة الزحرف: ٢٦، ٢٧]، وقال: ﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَّا كُنُمُ تَعْبُدُونَ أَنْتُمْ وَابَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ \* فَإِنَّهُمْ عَدُوًّ لِى إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾ [سورة الشعراء ٥٠ – أَنتُمْ وَابَالُو دُلك مما يبين تبرؤه مما يعبدونه غيرالله .

وهـؤلاء القوم عامتهم من نفاة صـفات الله وأفصاله القائمة به ، كما هو مذهب الفلاسفة المشائين ، فإنهم يقولون : إنه ليس له صفة ثبوتية ، بل صفاته إما سلبية وإما إضافية ، وهو مذهب القرامطة الباطنية القائلين بدعوة الكواكب والشمس والقمر والسجود لها ، كماكان على ذلك مَن كان عليه من بنى عُبيد ملوك القاهرة وأمثالهم .

فالشرك الذي نهى عنه الحليل وعادى أهله عليه كان أصحابه هم أثمة هؤلام النفاة للصفات والأفعال، وأول من أظهر هذا النفى في الإسلام: الجعد بن درهم، معلم مروان بن مجد .

190/1

<sup>(</sup>١) م (إقط): كالكلدانيين .

وقى « تأج العروس» للزيدى مادة «كشد» : «الكشدانيون بالضم طائفة من عيدة الكواكب» ·

<sup>(</sup>٢) به : في (س) فقط وفي سائر النسخ : له ٠

 <sup>(</sup>٣) م (فقط) : بثلثائة ، وسقطت : بنحو .

<sup>(</sup>٤) م (فقط): وكان -

<sup>(</sup>ه) وهم ﴿ الفاطميون ﴾ وكانوا من الإسماعيلية ٠

<sup>(</sup>٦) ق ، من : عليه أصحابه ؟ ص ، ر ، ط : عليه وأصحابه ٠

قال الإمام أحمد: وكان يقال إنه من أهمل حرّان، وعنه أخذ الجهمابن صفوان مذهب نفاة الصفات، وكان بحرّان أثمة هؤلاء الصابئة الفلاسفة، بقايا أهل هذا الدين أهمل الشرك ونفى الصفات والأفعال، ولهم مصنفات في دعوة الكواكب، كما صنّفه ثابت بن قُرّة وأمثاله من الصابئة الفلاسفة أهل حران، وكما صنّفه أبو معشر البلخى وأمثاله، وكان لهم بها هيكل العلة الأولى، وهيكل العقل الفعال، وهيكل النفس الكليمة، وهيكل زُمَل، وهيكل المشترى، وهيكل المريخ، وهيكل الشمس، وهيكل الزُهرَة، وهيكل عُطارد، وهيكل القمسر، المريخ، وهيكل الشمس، وهيكل الزُهرَة، وهيكل عُطارد، وهيكل القمسر، وقد بسط هذا في غير هذا الموضع،

الوجه الثانى

الوجه الثانى: أنه لوكان المراد بقوله: ( مَلْذًا رَبِّى ) أنه رب العالمين، لكانت قصة الحليل حجمة على نقيض مطلوبهم ؛ لأن الكوكب والقمسر والشمس ما زال متحركا من حين بزوغه إلى عند أفوله وغرو به، وهو جسم متحرك متحيز [صغير]، فلوكان مراده هذا للزم أن يقال: إن إبراهيم لم يجعل الحركة والانتقال مانعة من كون المتحرك المنتقل رب العالمين، بل ولا كونه صغيرا بقدر الكوكب والشمس والقمر. وهذا – مع كونه لا يظنه عاقل ممن هو دون إبراهيم صلوات الله وسلامه عليه – فإن جؤزوه عليه كان حجة عليهم ، لالهمم .

الوجه الثالث

الوجه الثالث: أن « الأفول » هو المغيب والاحتجاب ، ليس هو مجرد الحركة والانتقال ، ولا يقول أحد \_ لامن أهل اللغة ولا من أهل التفسير \_ إن الشمس والقمر في حال مسيرهما في السهاء: إنهما آفلان ، ولا يقول للكواكب

<sup>(</sup>١) أنمة : ساقطة من (ق) ، (ر) ، (ص) ، (ط) ·

<sup>(</sup>۲) ص : وتفاة .

<sup>(</sup>٣) منير : ق (س) نقط

المرثية فى السباء، فى حال ظهورها وجريانها: إنها آفلة، ولا يقول عاقل لكل مَنْ مشى وسافروسار وطار: إنه آفل.

الوجه الرابع

/ الوجه الرابع: أن هذا القول الذي قالوه لم يقله أحد من علماء السلف أهل ١٩٦/١ التفسير، ولا من أهل اللغة ، بل هو من التفسيرات المبتدعة في الإسلام ، كاذكر (١) ذلك عثمان بن سمعيد الدارمي وغيره من علماء السنة، وبينوا أن همذا من التفسير المبتمدع .

وبسبب هذا الابتداع أخذ ابن سينا وأمثاله لفظ «الأفول» بمعنى الإمكان، (٢) كما قال في « إشاراته » :

« قال قوم : إن هذا الشيء المحسوس موجود لذاته واجب لنفسه، لكن إذا (؟) تذكرت ما قيل في شرط واجب الوجود لم تجد هذا المحسوس واجبًا ، وتلوت قوله تعالى : ﴿ لَا أُحِبُّ الْآفِلِينَ ﴾ [ سورة الأنعام : ٧٦ ] فإن الهُوئَ في حظيرة الإمكان أُفُولُ ما » فهذا قوله .

<sup>(</sup>۱) يقول الدارمى فى كتابه «رد الإمام الدارى عنان بن سميد على بشر المريسى العنيد » ص ٥٥ (ط. السنة المحمدية ، ١٣٥٨) «واحتججت أيها المريسى فى نفى التحرك عن الله والزوال بحجج الصبيان فزعمت أن إراهيم حين رأى كوكبا وشمسا وقرا قال: (هذا ربى فلما أفل قال لا أحب الآفلين) ثم قلت: فنفى إبراهيم المحبحة عن كل إله زائل ، يمنى أن الله إذا زل من سما، إلى سما، ، أو نزل يوم القيامة لمحاسبة العباد، فقد أفل وزال ... فلوقاس هذا القياس تركى طمطانى أو ذى أعجمية مازاد على ماقست قيحا وسماجة ... الخ » .

<sup>(</sup>٢) الإشارات والتنبيات ٣/١٧٥ - ٣٢٥ ، ط . المارف ، ١٩٥٨ .

<sup>(</sup>٣) الإشارات: لكنك •

<sup>(</sup>٤) فى (ر)، (س): (ط): ويكون ؛ وعلى الكلمة إشارة إلى الهامش حيث كتب التصحيح «وتلوت» وهذا يدل على أن هذه النسخ نقلت عن أصل واحد، أو أن إحداها نقلت عن الأخرى •

ومن المعلوم بالضرورة من لغــة العــرب : أنهم لا يسمون كل مخلوق موجود آفلا، ولا كل موجود بنسيره آفلا، ولا كل موجود يجب وجوده بغيره لا بنفسه آفلا ، ولا ماكان من هذه المعانى التي يعنيها هؤلاء بلفظ الإمكان ، بل هذا أعظم افتراء على القرآن واللغة من تسمية كل متحرك آفلا، ولوكان الخليل أراد بقوله : ﴿ لَا أُحَّبُ الْآفِلِينَ ﴾ [سورة الأنعام: ٧٦] هذا المعنى، لم ينتظر مغيب الكوكب والشمس والقمسر ؛ ففسادُ قول هؤلاء المتفلسفة في الاستدلال بالآية أظهرُ من فساد قول أولئك .

وأعجب من هذا قول من قال في تفسيره : ﴿ إِنْ هَذَا قُولَ الْحَقَفَيْنِ ﴾ •

واستعارته لفظ: « الهوى "، والحظيرة » لا يوجب تبديل اللغة المعروفة في معنى الأفول ، فإن وضَع هو لنفسه وضمًّا آخر ، فليس له أن يتلوطيه كتاب الله تعالى فبدله أو محرفه .

وقد ابتدعت القرامطة الباطنية تفسمرًا آخر، كما ذكره أبو حامد في بعض مصنفاته ، كشكاة الأنوار وغيرها: أن الكواكب والشمس والقمر: هي النفس، والمقل الفعَّال ، والعقل الأول ، ونحو ذلك .

/ هذه الكواكب : إنه رب العالمين، مخلاف ما ادُّعَوْه من النفس ، ومن العقل الفعَّال الذي يزعمون أنه رب كل ماتحت فلك القمر، والعقل الأول الذي يزعمون أنه مبدع العالم كله .

<sup>144/1</sup> 

 <sup>(</sup>۱) يقول الراذى فى تفسيره «مفاتيه الغيب» ٣ / ١ ٥ : «وأيضا قال بمض المحققين : الهُـوَى ، في حظيرة الإمكان أقول... » .

<sup>(</sup>٢) انظر: مشكاة الأنوار، ص ٢٧ ــ ٢٨، تحقيق الدكتور أبي الملا عفيفي، الدار القومية، ١٩٦٤/١٣٨٣ وانظر مفاتيح الغيب ١/ ٥٠ . وسيورد أبن تيمية نص كلام الغزالي فها بعد في كتابنا

وقول هؤلاء ــ و إن كان معلوم الفساد بالضرورة من دين الإسلام ــ فاسداعُ أولئك طرق مثل هؤلاء على هذا الإلحاد .

ومن المعلوم بالاضطرار من لغة العرب: أن هذه المعانى ليست هي المفهوم من لفظ الكوكب والقمر والشمس .

وأيضًا فلو تُعدِّر أن ذلك يسمى كوكمًا وقرًا وشمسًا بنوع من التجوز: فهذا غايته أن يسوع للإنسان أن يستعمل اللفظ في ذلك ، لكنه لا يمكنه أن يدَّعى أن أهل اللغة التي نزل بها القرآن كانوا يريدون هذا بهذا، والقرآن نزل بلغة الذين خاطبهم الرسول صلى الله عليه وسلم، فليس لأحد أن يستعمل ألفاظه في معان بنوع من التشبيه والاستعارة، ثم يحمل كلام من تقدمه على هذ الوضع الذي أحد ثه هو.

وأيضًا فإنه قال تعالى: ﴿ فَلَمَا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كُوْكِماً ﴾ [ الأنعام: ٧٦] فذكره منكراً: لأن الكواكب كثيرة، ثم قال: ﴿ فَلَمَا رَأَى الْقَمَر ﴾ [ الأنعام: ٧٧]، فذكره منكراً وأى الشَّمْس ﴾ [سورة الأنعام: ٧٨] بصيغة التعريف لكي يبين أن المراد القمر المعروف والشمس المعروفة، وهذا صريح بأن الكواكب متعددة، وأن المراد واحد منها ، وأن الشمس والقمر هما هذان المعروفان .

وأيضا فإنه قال: ( لَا أُحِبُّ الْآفِلِينَ) والأفول: هو المغيب والاحتجاب، فإن أريد بنلك المغيب عن الأبصار الظاهرة فما يدَّءونه من العقل والنفس لايزال محتجبًا عن الأبصار لا يُرى بحال ، بــل وكذلك واجب الوجود عندهم لا يرُى بالأبصار بحال ، بل متنع رؤيته بالأبصار عندهم .

<sup>(</sup>١) كذا فى جميع النسخ ولمل الصواب : فا بتداع أولئك طرق مثل هؤلا، فيه مواهقة لهم على هذا الإلحاد .

<sup>(</sup>٢) م (فقط): فإنه تمال قال .

و إن أراد المغيب عن بصائر القلوب: فهـذا أمر نسبي إضافى ، فيمكن أن تكون تارة حاضرة فى القلب وتارة غائبة عنـه ، كما يمكن مشـل ذلك فى واجب /الوجود، فالأفول أمر يعود إلى حال العارف بها ، لا يكسبها صفة نقص ولا كمال، ١٩٨/١ ولا فرق فى ذلك بينها و بين غيرها .

وأيضا فالعقولُ عندهم عشرة والنفوس تسعة بعدد الأفلاك .

فلوذُ كرالقمر والشمس فقط لكانت شبهتهم أقوى، حيث يقولون: نور القمر مستفاد من نور الشمس ، كما أن النفس متولدة عن العقل ، مع مافى ذلك لو ذكوه — من الفساد، أما مع ذكر كوكب من الكواكب فقولهم هذا من أظهر الأقوال للقرامطة الباطنية فسادا، لما في ذلك من عدم الشبه والمناسبة التي تسوغ في اللغة إرادة مثل هذا .

والكلام على فساد هـذا طويل ليس هذا موضعه ، ولولا أن هـذا وأمثاله هو من أسباب ضلال كثير من الداخلين في العـلم والعبادة ، إذ صاحب كتاب «مشكاة الأنوار» إنما بني كلامه على أصول هؤلاء الملاحدة، وجعل ما يفيض على النفوس من المعارف من جنس خطاب الله عن وجل لموسى بن عمران [النبي] صلى الله عليه وسلم ، كما تقوله القرامطة الباطنية ونحوهم من المتفلسفة، وجعل «خلع النعلين » الذي خُوطب به موسى صـلوات الله عليه وسلامه إشارة إلى ترك الدنها النعلين » الذي خُوطب به موسى صـلوات الله عليه وسلامه إشارة إلى ترك الدنها

<sup>(</sup>١) ر، س، ص، ط: التشيية .

<sup>(</sup>٢) إنما : زيادة في (م) ، فقط ،

<sup>(</sup>٣) النبي : زيادة في(ر)، (ص)، (ط) .

والآخرة ، و إن كان قد يقرر خلع النعلين حقيقة ، لكن جعل هــذا إشارة إلى أن من خلع الدنيا والآخرة فقد حصل له ذلك الخطاب الإلمى .

وهو من جنس قول من يقول: إن النبوة مكتسبة ، ولهذا كان أكابر هؤلاء يطمعون في النبوة ، فكان السهروردى المقتول يقول: لا أموت حتى يُقال لى: «قم فأنذر » ، وكان ابن سبعين يقول: لقد زَرَب ابن آمنة حيث قال: « لا نبئ بعدى » ، ولما جعل خلع النعلين إشارة إلى ذلك ، أخذ ذلك ابن قسى ونحوه ووضع كابه في « خلع النعلين » ، واقتباس النور من موضع القدمين من مشل هذا الكلام .

ومن هنا دخل أهل الإلحاد من أهل الحلول والوحدة والاتحاد، حتى آل الأمر بهم إلى أن جعلوا وجود المخلوقات عين وجود الحالق سبحانه وتعالى ، كما فعل ماحب « الفصوص » ابن عربى وابن سبعين وأمثالها من الملاحدة المنتسبين إلى التصوف والتحقيق .

144/1

وهم من جنس الملاحدة المنتسبين إلى التشيع، لكن تظاهر هؤلاء من أقوال (٢٠) شيوخ الصوفية وأهل المعرفة بما التبس به حالهم على كثير من أهل العلم المنتسبين إلى العلم والدين، بخلاف أولئك الذين تظاهروا بمذهب التشيع، فإن نفور الجمهور

<sup>(</sup>١) أن : ساقطة من (ص) ، (ر) ، (س) ، (طَ) ·

 <sup>(</sup>۲) انظر «مشكاة الأنوار»، ص ۲۰ - ۷۰، ثم انظر قول الغزالى، ص ۷۳: « لا تفائن من هذا الأنموذج وطريق ضرب المثال رخصة منى فى رفع الظواهر واعتقادا فى إبطالها حتى أقول مثلا: لم
 يكن مع موسى نعلان ، ولم يسمع الخطاب بقوله : ( اخام نعليك ) ... الخ » .

<sup>(</sup>ع) س ، ر . ط : يطمعون بالنبوة .

 <sup>(</sup>٤) م ، ق : درب، وهو خطأ .

 <sup>(</sup>٠) سبقت ترجمته ، ص ۱۹۳ ، ت ۳ . وقد طبع کتاب « خلع النعلین » أخیرا فی بیروت .

<sup>(</sup>٦) م ، ق : الشيوخ .

عن مذهب الرافضة مما نَفَّر الجمهور عن مشل هؤلاء ، بخلاف جنس أهل الفقر والزهد ومن يدخل في ذلك من متكلم ومتصوف وفقــير وناسك وغير هؤلاً ، وانهم لمشاركتهم الجمهور في الانتساب إلى السنة والجماعة ، يخفي من إلحاد الملحد الداخل فيهم ما لا يخفى من إلحاد ملاحدة الشيعة ، و إن كان إلحاد الملحد منهم أحيانا قد يكون أعظم ، كما حدثني نقيبُ الأشراف أنه قال للعفيف التلمساني: أنت نُصَيري، فقال : نُصَيْر جزء مني . والكلام على بسط هذا له موضع آخر غير هذا .

فإن قيل : فهب أن تقديم الشرع عليها لا يكون قدحا في أصله ، لكنه يكون تقديمًا له على أدلة عقلية ، فلابد من بيان الموجب لتقدُّم الشرُّع .

قيل: الجواب من وجوه:

أحدها : أن المقصود هنا بيان أن تقديم الشرع على ما عارضه من مثل هذه العقليات المحدثة في الإسلام ، ليس تقديما له على أصله الذي يتوقف العلم بصحة الشرع عليه، وقد حصل، فإنا إنما ذكرنا في هذا المقام بيان بطلان من يزعم أنه يقدم العقل على الشرع المعارض له ، وذكرنا أن الواجب تقديم ما قام الدليل على صحته مطلقاً .

الجواب الثانى : أن نقول : الشرع قول المعصوم الذي قام الدليل على صحبته وهذه الطرق لم يقم دليل على صحتها ، فلا يُعارَض ما عُلِمت صحته بما لم تُعْلَم صحته .

/ الحواب الثالث : أن نقول : بل هذه الطرق المعارضة للشرع كلها باطلة في العقل، وصحة الشرع مبنية على إبطاله الا على صحتها، فهي باطلة بالعقل و بالشرع، (١) للمفيف التلساني : في (م) فقط ، وفي سائر النسخ : للتلساني ، وسبقت ترجمة التلساني ، ص ۱۹۳۵ت و ۰

<sup>(</sup>٢) آخر: زيادة في (م) فقط ٠

<sup>(</sup>٣) كلام ان تبية هنا هو تمة كلامه في ص ٣١٠ .

والقائل بها مخالف للعقل والشرع من جنس أهل النار الذين قالوا : ﴿ لَوْ كُمَّا نَسْمَعُ أَوْ نَمْقُلُ مَا كُمًّا فِي أَضْحَابِ السَّمِيرِ ﴾ [سورة الملك: ١٠]، وهكذا شأن جميع البِدع المخالفة لنصوص الأنبياء ، فإنها مخالفة للسمع والعقل ، فكيف ببدع الجهمية المعطلة التي هي في الأصل من كلام المكذبين للرسل!

والكلام على إبطال هذه الوجوه على التفصيل، وأن الشرع لا يتم إلابإبطالها، مبسوط في غير هـــذا الموضع ، لكن نحن نشير إلى ذلك في تمام هـــذا الكلام ، فنقـــول:

## الوجه التاسع عشر الوجه التاسع عشر

أن هذه المعارضات مبنية على التركيب ، وقد تقدمت الإشارة إلى بطلانه ، وأما الاستدلال بحدوث الحركات والأعراض فنقول: قد أورد عليهم الفلاسفة سيؤالهم المشهور ، وجوابهم عنه على أصلهم مما يقول جمهور العقسلاء إنه معلوم الفساد بالضرورة .

وذلك أنهم قالوا لهم: إذا كانت الأفعال جميمها حادثة بعدأن لم تكبن، فالمحدِث لذلك إما أن يكون صدر عنه بسبب حادث يقتضي الحدوث، و إما أن لا يكون، فإن لم يكن صدر عنه سبب حادث يقتضي الحدوث لزم ترجيح الممكن بلا مرجح، وهو ممتنع في البديهة ، و إنحدث عنه سبب فالفول في حدوث ذلك السبب كالقول فحدوث غيره، و يلزم التسلسل المتنع باتفاق العقلاء، بخلاف التسلُسُل المتنازع فيه،

سللان الاستدلال محدوث الحركات والأعراض

<sup>(</sup>١) البدع المخالفة : كذا في(س) فقط . وفي (م) ، (ق) : بدع المخالفين ، وفي (ر) ، (ص) ، (ط) فِ الْأُ صُلِّ : البدع المخالفينَ ثم صوبت : بدع المخالفين -

<sup>(</sup>٢) م ، ق ، ص : الثامن عشر ، وفي (س) ، (ر) ، (ط) كنب النصويب في هامش النسختين ، وزادت نسخة ( ر) : فقد تقدم النا من عشر . وأنظر بداية الوجه النا من عشر في ص ٢٨٠ .

 <sup>(</sup>٣) م ، ق : عن سبب ، س : عنه بسبب ، والعبارة مطموسة في (ص) .

<sup>(</sup>٤) م: التسلل ٠

مع أن كلا النوعين باطل عند هؤلاء المتكلمين، فهم مضطرون في هذا الدليل إلى الترجيع بلا مرجح تام، أو إلى القول بالتسلسل والدور، وكلاهما ممتنع [عندهم].

وهما ينبغى أن يعرف أن التسلسل المثنع في هذا المكان ليس هو التسلسل المتنازع في جوازه ، بل هو مما اتفق العقلاء على امتناعه ، فإنه إذا قيل : إنه إذا قدر أنه لم يكن يحدث شيئا قط ثم حدث حادث، فإما أن / يحدث بسبب حادث أو بلاسبب حادث، فإن حدث بسبب حادث فالقول في الأول ، و إن حدث بغير سبب حادث لزم الترجيح بلامرجح ، فالناس كلهم متفقون على أنه إذا قُدُّر أنه صار فاعلا بعد أن لم يكن ، لم يحدث إلا بسبب حادث، وأن القول في كل ما يحدث قول واحد .

و إذا قال الفائل: فلم يحدث الحادث إلا بسبب حادث، ثم زعم أن الحادث الأول يحدث بنير سبب حادث فقد تناقض ، فإن قوله: « لا يحدث حادث » قول عام، فإذا جوّز أن يحدث حادث بلاسبب فقد تناقض، و يسمى تسلسلا .

ولفظ « التسلسل » يراد به التسلسل في العلل والفاعلين والمؤثرات: بأن يكون للفاعل فاعل، وللفاعل فاعل إلى مالانهاية له، وهذا متفق على امتناعه بين العقلاء.

والثانى: التسلسل فى الآثار: بأن يكون الحادث الشانى موقوفا على حادث قبله ، وذلك الحادث موقوف على حادث قبل ذلك ، وهلم جرًا ، فهذا فى جوازه قولان مشهوران للمقلاء، وأثمة السنة والحديث مع كثير من النظار أهل الكلام والفلاسفة مع يحيلون ذلك ،

1-1/1

<sup>(</sup>١) عندم: زيادة في (س)

<sup>(</sup>٢) ومما ينبنى أن يعرف : كذا فى (م) فقط، وفى سائر النسخ : ومما يعرف ،

وأما إذا قيل: « لا يحدث حادث قط حتى يحدث حادث » فهذا ممتنع باتفاق (۱) المقلاء وصريح العقل ، وقد يسمى هذا دَوْرًا ، فإنه إذا قيل : « لا يحدث [شيء] حتى يحدث شيء » كان هذا دَوْرًا ، فإن وجود جنس الحادث موقوف على وجود جنس الحادث ، وكونه سبحانه لم يزل مؤثراً يُراد به مؤثراً في كل شيء ، وهدذا لا يقوله عاقل ، لكنه لازم حجة الفلاسفة ، ويُراد به لم يزل مؤثراً في شيء معين ، ويراد به لم يزل مؤثراً في شيء معين ، ويراد به لم يزل مؤثراً في شيء بعد شيء ، وهو موجب الأدلة العقلية التي توافق الأدلة السمعة .

ولما أجاب بعضهم بأن المرجِّج هو القدرة أو الإرادة القديمة أو العلم القديم أو إمكان الحدوث ونحو [ذاك] ، قالوا لهم في الجواب: هذه الأمور إن لم يحدث بسببها مرجِّج ، و إن حدث سبب حادث لزم الترجيح بلا مرجِّج ، و إن حدث سبب حادث ، فالكلام في حدوثه كالكلام في حدوث ما حدث به .

وعدل آخرون إلى الإلزام فقالوا: هذا يقتضى أن لايحدث فى العالم حادث، والحس يكذبه، فقالوا لهم: إنما يلزم هذا إذا كان التساسل باطلا، وأتم تقولون بإبطاله، وأما نحن فسلا نقول بإبطاله، وإذا كان الحدوث موقوفا على حوادث متجددة زال هذا المحذور.

والتسلسل نوعان : تسلسل في العسلل ، وقسد اتفق العلماء على إبطاله ، وأما التسلسل في الشروط ففيه قولان مشهوران للعقلاء .

<sup>(</sup>۱) شيء : زيادة في ر ؛ وفي (ص) : لايحـــدث حتى لا يحـــدث شيء، وتوجد إشارة بعد كلمة ( يحدث ) الأولى إلى الهامش . حيث كنبت كلمة (شيء) .

<sup>(</sup>٢) م (فقط): لازم لحجة ٠

<sup>(</sup>٣) م ، ق : ونحوه ٠

<sup>(</sup>٤) ر، ص،ط، بسبب،

<sup>(</sup>a) م (فقط): فقد زال ·

وتنازع هؤلاء: هـل الإلزام [ لهم ] صحيح أم لا ؟ و بتقــدير كون الإلزام صحيحًا ليس فيه حل للشبهة، وإذا لم تنحل كانت حجةً على الفريقين ، وكان القول بموجبها لازمًا ، واعتبر ذلك بما ذكره أبو عبد الله الرازى فى أشهر كتبه ، وهو كتاب « الأربعين » وما اعترض عليــه به صاحب « لباب الأربعين » أبو الثناء مجود الأرموى ، وجوابه هو عنها ، فإن الرازى ذكرها ، وذكر أجو بة الناس عنها وبيّن فسادها، ثم أجاب هو بالإلزام، مع أنه فى مواضع أخر يجيب عنها بالأجو بة التى بيّن فسادها فى هذا الموضع .

قال فى حجتهم: « جميع الممكنات مستندة إلى واجب الوجود، فكل ما لا بد منه فى مؤثريته، إن لم يكن حاصلا فى الأزل، فحدوثه إن لم يتوقف على مؤثر ويجد المحكن لاعن مؤثر، وإن توقف عاد الكلام فيه وتسلسل، وإن كان حاصلا: فإن وجب حصول الأثر معه لزم دوامه لدوامه، وإن لم يجب أمكن حصول الأثر معه تارة وعدمه أخرى، فيرجح أحدهما على الآخر، وإن لم يتوقف على أمر وقع المحكن بلا مرجح، وإن توقف لزم خلاف الفرض » .

<sup>(</sup>۱) لهم : مساقطة من (م) ، (ق) ،

<sup>(</sup>٢) به : زيادة في (م) .

<sup>(</sup>٣) هو أبو الثناء سراج الدين محمود بن أبى بكر أحبد الأرموى ، صاحب « التحصيل » مختصر « المحصول في أصول الفقه » و « اللباب » مختصر « الاربعين في أصول الدين » ، و « اللبيان » و « والمطالع » في المنطق و ( شرح الوجيز في الفته للرافعي » ،وكان الارموى شافعيا ، ترأ بالموصل على كمال الدين بن يونس ، وولد الارموى بأرمية من بلاد أذربيجان سنة ١٩٨٥ ه ، وتوفي بعدينة « تونيه » سنة ١٨٦ ه ، انظر ترجمته في : طبتات الشدافعية مامهتا المحادة ا/٥٤٠ ، الاعلام ٨ / ١٤ ــ ٢٤ .

<sup>(})</sup> أى الأرموى فى كتابه « لباب الاربعين » ( ومنه تسخة مصورة فى معهد المخطوطات بالجامعة العربية ، رقم ٢٠١ توحيد ) وعد لخص فيه الأرموى كلام الرازى ثم علق عليه ، وساتابل الكلام التالى عليه ،

 <sup>(</sup>a) لباب الاربعين ( ص ١٦ ) : فترجح أحدهما على الآخر أن لم يتوتف على أمسر وتع المكن لا لمرجح .

(۱) ثم قال « أجاب المتكلمون بوجوه : الأول : أنه إنما أحدث العالم في ذلك الوقت لأن الإرادة لذاتها افتضت التعلق بإيجاده في ذلك الوقت » ·

1.4/1

القلت: هذا جواب جمهور الصفائية الكلامية كابن كلاب والأشعرى وأصحابهما، وبه يجيب القاضى أبو بكر، وأبو المعالى، والتميميون من أصحاب أحمد، والقاضى أبو يعلى، وابن عقيل، وابن الزاغوني وأمثالهم، وبه أجاب الغزالى في «تهافت (٢٠) الفلاسفة »، و زيَّفه عليه ابن رشد الحفيد، وبه أجاب الآمدى، و به أجاب الرازى في بعض المواضع .

قال: « الحـواب الثانى للتكلمين: أنها اقتضت التعلق به فى ذلك الوقت العلق الله فى ذلك الوقت (٩). (٩). لتعلق العلم به » .

قلت : هــذا الجواب ذكره طائفة من الأشــعرية ، ومن الناس من يجعل المرجح مجموع العلم والإرادة والقـــدرة ، كما ذكره الشهرستاني، و يمكن أن يجعــل هذا حواما آخر.

ر (۱۲) (۱۰) قال: «الحواب الثالث: لعل هناك حكة خفية لأجلها أحدث في ذلك الوقت» .

<sup>(</sup>۱) بعد الكلام النسابق مباشرة ، لباب ، ص ١٦ ٠

<sup>(</sup>٢) لباب : نا .

<sup>(</sup>۳) لباب ، ر ، س ، ص ، ط : هدث .

<sup>(</sup>٤) ر ، ص ، ط : الكلابية ،

 <sup>(</sup>٥) هو على بن عبيد الله بن نصر نن السرى ، أبو الحسن بن الزاغونى ، وقد اختنان السبه ، ولد سنة ٥٥ وتوفى سنة ٧٢ه ه ، من علماء الحنابلة .

انظر ترجمته في : الذيل على طبقات الحنابلة ١٨٠/١ ــ ١٨٤ ، شذرات الذهب ١٠٨هـ، ١٠٨٠ المنظم لابن الجوزي ٢٢/١٠ ، اللباب لابن الاثير ١٨٩/١ ، الاعلام ١٢٤٥ ــ ١٢٥ .

<sup>(</sup>٦) في هامش (ص ) ، (ط) كتب هذا التعليق ﴿ وتزيينه واضح لأنه ماخوذ من أول الأجوبة الذي أجاب عليه الفلاسفة بما سلف آنفا ، كذا بخط الامير ، تلت : وهو مأخوذ من أول جواب وقد زينه »

<sup>(</sup>٧) بعد الكلام السابق مباشرة ، لباب ، ص ١٦ ٠

<sup>(</sup>٨) لباب : ب ٠

<sup>(</sup>٩) لباب : . . العلم به بايجاده في ذلك الوتت .

<sup>(</sup>١٠) بعد الكلام النسابق مباشرة ، لباب ، ص ١٦ ٠

<sup>(</sup>١١) لباب : حج ٠

<sup>(</sup>۱۲) لباب : منا ،

قلت : هذا الجواب يجيب به من قد يملل الأفعال ، كما هو مذهب المعتزلة والكرَّامية وغيرهم ، وقد يوافق المعتزلة ابن عقيل ونحوه ، كما [قد] يوافق الكرَّامية في تعليلهم القاضي أبو خازم ابن القاضي أبي يعلى وغيره ،

(٣) قال: « الحواب الرابع : أن الأزلية مانعة من الإحداث لما سبق .

الجواب الخامس : أنه لم يكن ممكنا قبله ، ثم صار ممكنا فيه » .

قلت: هذان الجوالمان أو أحدهما ذكرهما غيرواحد من أهل الكلام المعتزلة والأشعرية وغيرهم، كالشهرستاني وغيره، وهذا جواب الرازي في بعض المواضع . (٦) قال : « الجواب السادس: أن القادر يرجح أحد مقدوريه على الآخر بلامرجح كالحارب من السبع إذا عرض له طريقان متساويان ، والعطشان إذا وجد قدحين متساويين » .

قلت: هذا جواب أكثر الجهمية المعتزلة ، و به أجاب الرازى في « نهاية المعقول» فإنه قال في كتابه المعسروف بنهاية العقسول – وهو عنسده أجل ماصنفه / في الكلام – قال : « قوله : في المعارضة الأولى جميع جهات مؤثرية البارى عن وجل لأبد وأن يكون حاصلا في الأزل ، ويلزم من ذلك امتناع تخلف العالم عن وجل .

<sup>(</sup>۱) تد : ساتطة من (م) نتط .

<sup>(</sup>٢) في جبيع النسخ : ابو هازم ، وصوابه ابو خازم ، ونص ابن رجب بقوله : بالخاء والزاى المجبتين ، وهو محبد بن محبد بن العسين بن الغراء المتوفى سنة ٢٧ه ه ، وهسو شقيق ابى الحسين بن ابى يعلى صاحب طبقات الحناطة ، انظر الذيل لابن رجب ١٨٤/١ -- ١٨٥ ، شفرات الذهب ٤ / ٨٢ ، المنتظم ١٠ / ٣٤ ، الوانى بالوغيات ١ / ١٦٠ ، الاعسلام ٧ / ٢٤٩ .

<sup>(</sup>٣) بعد الكلام السابق مباشرة ، لباب ، ص ١٦ ٠

<sup>(3)</sup> أبه . · · (9) في كتابه المغطوط « نهابة المعول »

<sup>(</sup>ه) لباب : ه ۰

<sup>(</sup>۶) لباب ، ص ۱۲ . (۲) لباب ، ص ۱۲ . (طلعت علم الكلام ۲۵ ) .

<sup>(</sup>٧) لباب : و .

<sup>(</sup>۱۰) نهایة ۰۰۰ الباری فی العالم لابد ۰۰۰

<sup>(</sup>٨) لباب : لا لمرجح ٠

قلنا : هذا إنما يلزم إذاكان موجبًا بالذات ، أما إذا كان قادرا فلا .

قوله: القادر لما أمكنه أن يفعل فى وقت ، وأن يفعل قبله و بعده، توقفت فاعليته على مرجح .

قلنا: المعتمد في دفع ذلك ليس إلا أن يقال: القادر لا يتوقف في فعله لأحد مقدورً به دون الآخر على مرجح .

قوله : إذا جاز استغناء انمكن هنا عن المرجح فليجز في سائر المواضع و يلزم منه نفى الصانع .

قلنا: قد ذكرنا أن بديهة العقــل فرقت فى ذلك بين القــادر و بين غيره ، (٢) وما اقتضت البديهة الفرق بينهما لا يمكن دفعه » .

قلت : وهذا الجواب هو جـواب معروف عن المعتزلة ، وهو وأمثاله دائما في كتبهم يضعّفون هذا الجواب، ويحتجّون على المعتزله في مسـالة خلق الأفعال (ع) وغيرها بهذه الحجة، [وهو] أنه لا يتصور ترجيح المكن، لامن قادر ولامن غيره، الا بمرجح يجب عنده وجود الأثر .

فهؤلاء إذا ناظروا الفلاسفة فى مسأله «حدوث العالم» لم يجيبوهم إلا بجواب المعتزلة ، وهم دائما إذا ناظروا المعتزلة فى مسائل القدر يحتجون عليهم بهذه الحجة التي احتجت بها الفلاسفة، فإن كانت هذه الحجة صحيحة بطل احتجاجهم على المعتزلة، وإن كانت باطلة بطل جوابهم للفلاسفة .

وهذا غالب على المتفلسفة والمتكلمين المخالفين للكتاب والسنة تجدهم دائما يتناقضون ، فيحتجون بالحجة التي يزعمون. أنها برهان باهر ، ثم في موضع آخر يقولون : إن بديهة العقل يُعلم بها فساد هذه الحجة .

٠ (١) نهاية : ها هنا ٠

<sup>(</sup>٣) وهو أنه : كذا في(ص) فقط وفي سائر النسخ : وأنه ٠ ﴿ ٤) من : زيادة في (م) ، (ق) ٠

آراء المتكلمين فإرادة اقدتمالي وهو لما احتج في «المحصول» على إثبات الجبر، وأن إثباته يمنع القول بالتحسين التقبيح العقلى ذكر / هـذه الحجة، وقال: « فثبت بهـذا البيهان الباهر أن هذه الحوادث إما أن تحدث [\_يمنى] من العبد القادر \_ على سبيل الاضطرار أو على سبيل الاتفاق» .

(٢) وقال أيضاً فى تقسر يرها ههنا : « العمدة فى إشبات الصانع احتياج الممكن (٤) المؤثر، فلو جُوزنا ممكنا يترجح أحد طرفيه على الآخر بلا مرجح، لم يمكنا أن نحكم (٥) لشيء من الممكنات باحتياجه إلى المؤثر، وذلك يسد باب إثبات الصانع » .

قال: « وأما الهارب من السبع إذا عن له طريقان، فإنا نمنع تساويهما من كل الوجوه و إن ساعدنا عليه، ولكن الهارب من السبع يعتقد ترجح أحدهما على الآخر من بعض الوجوه ، أو يصير غافلا عن أحدهما ، فأما لو اعتقد الهارب تساويهما من كل الوجوه، فإنه يستحيل منه والحال هذه أن يسلك أحدهما. والدليل على أن الأمركذلك أن الإنسان إذا تعارضت دواعيه إلى الحركات المتضادة فإنه يتوقف في كل موضع ، لا يمكنه أن يترك إلا عند حصول المرجح ».

ا يعنى : ساقطة من (م) فقط .

 <sup>(</sup>٢) يقصد بذلك كتاب « نهاية العقول» وهذا النص موجود فيه فى ظهر ص ٤٨ (ج١) .

<sup>(</sup>٣) في مخطوطة نهاية العقول : ترجح .

<sup>(</sup>٤) نهاية : من غير مرجح ·

<sup>(</sup>ه) نهایة : فی شیء .

<sup>(</sup>٦) الكلام متصل بما قبله .

 <sup>(</sup>٧) م، ق : فإنما ، وفي نهاية : فأما أن ،

<sup>(</sup>٨) م،ق: تباعدتا والمثبت هو الذي ف(ر) ، (س) ، (ص) ، (ط) ، وهو في «نهاية» ص ٩٠٠

<sup>(</sup>١) من السبع: ليست في ﴿ نَهَايَةٍ ﴾ •

<sup>(</sup>١٠) نهاية : والحالة .

<sup>(</sup>١١) ص ، ر، ق ، ط: ينزل . وفي «نهاية» كتبت العبارة كايل: في ذلك الموضع ولا يمكنه أن يخرك-

<sup>(</sup>١٢) هنا ينتهى نص نهاية العقول ومايل من كلام ابن تبمية .

وكما قال من جعل المرجح هو الإرادة : إن الإرادة اقتضت ترجيع ذلك المقدور على غيره ؟ ولا يمكن أن يقال : الإرادة لماذا رجحت ذلك الشيء على غيره ؟ لأنها لو رجحت غيره عليمه كان هذا السؤال عائدا ، وعلى هذا التقدير بلزم أن كون الإرادة مرجحة صفة الإرادة مرجحة معلل بعلة أخرى ، وذلك عال ، لأن كون الإرادة مرجحة صفة نفسية لما ، كما أن كون العلم بحيث يُعلم به المعلوم صفة نفسية له ، وذلك أمر ذاتى له ، ولما استحال تعليل الصفات الذاتية استحال تعليل كون الإرادة مرجحة .

فَالْ: « وهذا الحواب باطل أيضا ؛ لأنا لا نعلل أصل كون الإرادة مرجحة ، و إنما نعلل كونها مرجحة له خصوص المرجحية ، الشيء على ضده ، ولا يلزم من تعليل خصوص المرجحية ، ألا ترى أن المكن لما دار بين الوجود والعدم فإنا نحكم أنه لا يترجح أحد طرفيسه إلا بمرجح ، ولا يكون تعليل ذلك تعليسلا لأصل كونه ممكنا ، فكذلك ههنا » .

قلت: نظير هذا قول من يقول من القدرية الممتزلة والشيعة ونحوهم: « إن الله ٢٠٦/١ / تعالى جمل العبد مختارًا، وخلقه مختارًا ، إن شاء اختار هذا الفعل، وإن شاء اختار هذا الفعل، فهو يختار أحدهما باختياره » .

فيقال لهم : هو جعله أهلًا للاختيار، وقابلاللاختيار، وجائزًا منه الاختيار، ومحكًا منه الاختيار، ونحو ذلك ، أو جعله مختاراً لهذا الفعل على هذا ؟ .

ا م(نقط): لكان .

 <sup>(</sup>٢) وذاك : زيادة في (م) ، (ق) .

 <sup>(</sup>٣) ما يلى من الكلام هو ف نها ية العقول و يتصل بآخر كلامه فى النص السابق وجا • فى « نهاية » كما بلى :
 وأ ما الحواب الثانى فهو باطل أيضا لأننا لانمال ... الخ •

٠ مَالِهُ : بَالله ٠

<sup>(</sup>٥) نهاية : أحد طرفيه على الآخر .

<sup>(</sup>٦) نهاية : فكذا .

فإن قالوا بالأول

قيل لهم : فوجود اختيار هذا الفعل دون هذا لابد له من سبب ، و إذاكان العبد قابلا لهذا ولهذا، فوجود أحد الاختيارين دون الآخرلابد له منسبب أوجبه.

و إن قالوا بالثانى اعترفوا بالحق ، وأن ما فيه من اختيار الفعل المعين هو من الله تعالى ، كما قال سبحانه : ﴿ لِمَن شَاءً مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ \* وَمَا تَشَاؤُونَ إِلَّا أَن يَشَاءً اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ سورة التكوير : ٢٩٠٢٨ ] .

ولهذا إذا حُقِّق القول عليهم وقيل لهم : فهذا الاختيار الحادث الذي كان به هذا الفعل ، وهو إرادة العبد الحادثة ، مَنْ المحدثُ لها ؟ .

قالوا : الإرادة لاتعلل .

فقلت لمن قال لى ذلك منهم : تعنى بقولك : « لا تعلل » بالعمله الغائية ، أى لا تعلم غايتها ، أولا تعلل بالعلة الفاعليه ، فلا يكون لها محدث أحدثها ؟ .

أما الأول فليس الكلام فيه هنا، مع أنه هو يقول بتعليلها بذلك، وأما النانى فإنه معلوم الفساد بالضرورة، فإنه من جوَّز فى بعض الحوادث أن تحدث بلا فاحل أحدثها لزمه ذلك فى غيره من الحوادث، وهذا المقام حار فيه هؤلاء المتكلمون.

فالمعتزلة القدرية: إما أن ينفوا إرادة الرب تعالى ، وإما أن يقولوا بإرادة أحدثها في غير محل بلا إرادة ، كما يقوله البصريون منهم ، وهم أقرب إلى الحق من البغداديين منهم ، وهم في هـذا كما قيـل فيهم : طافوا على أبواب المذاهب ، وفازوا بأخس المطالب ... فإنهم التزموا صرضاً يحدث لا في محل ، وحادثاً يحدث بلا إرادة ، كما

<sup>(</sup>١) س ، ر ، ص ، ط : فإن ٠

<sup>(</sup>٢) أى لاتمام غايبًا : كذا في (س) نقط ، وفي سائر النسخ : أي لاتعام عاقبتها ،

<sup>(</sup>٣) م ، ق : فإن

Y . V/1

التزموا في إرادة العبد أنها تحدث بلا فاعل ، فنفوا السبب الفاعل / للإرادة ، مع أنهم يثبتون لها العلة الغائية ، ويقولون : إنما أراد الإحسان إلى الحلق، ونحو ذلك .

والذين قابلوهم من الأشعرية ونحوهم ، أثبتوا السبب الفاعل لإرادة العبد ، وأثبتوا لله إرادة قديمة تتناول جميع الحوادث ، لكن لم يثبتوا لها الحكمة المطلوبة والماقبة المحمودة ، فكان هؤلاء بمنزلة مر أثبت العلة الفاعلية دون الغائية ، وأولئك عنزلة من أثبت العلمة الغائية دون الفاعلية .

م. أراه الفلاسفة

والمتفلسفة المشاؤون يدعون إثبات العلمة الفاطية والغائية ، ويعللون ما في العالم من الحوادث بأسباب وَحِكم ، وهم عند التحقيق أعظم تناقضًا من أولئك المتكلمين ، لايثهتون لاعلة فاعلية ولا غائية ، بل حقيقة قولهم : أن الحوادث التي تحدث لا محدث لها ، لأن العلة التامة القديمة مستلزمة لمعلولها ، لا يمكن أن يحدث عنها شيء .

وحقيقة قولهم : إن أفعال الرب تعالى ليس فيها حكمة ، ولاعاقبة مجمودة ، لأنهم ينفون الإرادة ، ويقولون : ليس فاعلا مختارًا ، ومن نفى الإرادة كان نفيه للراد المطلوب بها الذى هو الحسكة الغائية أولى وأخرى ، ولهسذا كان لهم من الاضطراب والتناقض في هذا الباب أعظم مما لطوائف أهل الملل ، كما قد بسط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا التنبيه على مجامع أقدوال الطوائف الكبار، وما فيها من التناقض، وأن من عارض النصوص الإلهية بما يسميه عقليات: إنما يعارضها عثل هذا الكلام الذي هو نهاية إقدامهم وغاية مرامهم، وهو نهاية عقولهم

<sup>(</sup>١) ر : والفلاسفة .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : ولا .

في دراية أصولهم •

قال الرازى: «قالت الفلاسفة: حاصل الكل اختيار أن كل مالا بد منه في إيجاد العالم لم يكن حاصلا في الأزل لأنه جعل شرط الإيجاد أولا: الوقت الذي تعلقت الإرادة بإيجاده فيه، وثانيا: الوقت الذي تعلق العلم به فيه، وثالثا: الوقت المشتمل على الحكمة الخفية، ورابعا: انقضاء الأزل، وخامسا: الوقت الذي يمكن / فيه، وسادسا: ترجيح القادر، وشي منها لم يوجد في الأزل، وحمد وقد أبطلنا هذا القسم » .

ثم قال عن الفلاسفة : « والحواب المفصل عن الأول من وجهين :

أحدهُما: أن إرادته إن لم تكن صالحة لتعلق إيجاده في سائر الأوقات كان موجّبًا بالذات، ولزم قدم العالم، وإن كانت صالحة فترجيح بعض الأوقات بالتعلق

إن لم يتوقف على مرجِّح وقع الممكن لا لمرجِّح ، وإن توقف عاد الـكلام فيــه ، وتسلسل .

والثاني: أن تعلق إرادته بإيجاده إن لم يكن مشروطًا بوقت ما لزم قدم المراد، (٧) وإن كان مشروطاً به كان ذلك الوقت حاضرا في الأزل، وإلا عاد الكلام في كيفية إحداثه، وتسلسل.

وعن الثانى من وجهين :

(a) . أن العلم تابع للملوم التابع الإرادة ، فامتنع كون الإرادة تابعة للعلم . الأول : أن العلم تابع للملوم التابع الإرادة ،

<sup>(</sup>۱) في ﴿ لِبَابِ الأَرْبِعِينَ ﴾ ، من ١٦ ــ ظ ١٦ .

<sup>(</sup>٢) م ( نقط ) : القضاء الأزلى .

<sup>(</sup>٣) بعد الكلام السابق مباشرة ، لباب الاربعين ، ظ ١٦ .

<sup>(</sup>١) لباب : ما ٠

 <sup>(</sup>٥) لا لمرجع : كذا في س ، لباب ، وفي سائر النسخ : لا بمرجع :

<sup>(</sup>٦) لباب : پ .

<sup>(</sup>٧) لباب : حاصلا .

<sup>(</sup>٨) لباب : وعن ب من وجهين نا العلم .

<sup>(</sup>١) لباب : غامتنع كون الارادة تابعة للمعلوم التابع للارادة .

النانى : أن تعين المعلوم محال، فيمتنع عقلا إحداثه فى وقت علم عدم حدوثه فيه، وعدم إحداثه فى وقت علم عدوثه فيه، وذلك يوجب كونه موجباً بالذات . وعن الثالث من وجهين :

أحدهما: أن حدوث وقت تلك المصلحة إن كان لا لمحدث لزم نفى الصانع، و إن كان لمحدث عاد الكلام فيه .

وأيضا فتلك المصلحة إن كانت حاصلة قبل ذلك الوقت لزم حدوثها قبله ، و إن وجب حدوثها في ذلك الوقت جاز في غير ذلك، ولزم نفى الصانع . و إن لم يجب عاد الكلام في اختصاص ذلك الوقت بتلك المصلحة ، وتسلسل .

الثانى: أنه مع العلم باشتمال ذلك [الوقت] على تلك المصلحة إن لم يمكنه الترك كان وجبا بالذات ، و إن أمكنه وتوقف القعل على مرجِّح تسلسل ، و إلا وقع الممكن لا لمرجح .

وعن الرابع من وجهين :

/ أحدهما: أن مسمى الأزل إن كان واجبًا لذاته امتنع زواله ،و إلا استند إلى واجب لذاته ، ولزم المحدور .

واجب ما يه ، ورم العدور

4-4/1

والثاني : أن الأزل نفي محض ، فامتنع كونه مانعاً من الإيجاد .

وغن الخامس من وجهين :

أحدهما : أن انقلاب المتنع لذاته ممكنا لذاته محال .

 <sup>(</sup>١) عدم : ساقطة من (ر)، (ص) .

<sup>(</sup>٢) س، ١٥ ط: علم عدم حدوثه فيه ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٣) م،ق: محدث ،

<sup>(</sup>٤) الوقت: زيادة في (س).

 <sup>(</sup>٥) س (فقط): الممكن، وهو خطأ .

الشانى : أن الماهية لا يختلف قبولها للوجود أو لا قبولها ، لكونه شاملاً (١) للأوقات .

وعن السادس من وجهين :

الأول: أنه لما استويا بالنسبة إليه كان وقوع أحدهما من غير مرجح اثفاقيا، وحينئذ يجوز في سائر الحوادث ذلك ، ولزم نفي الصانع .

(٢) الشانى: أنه لما استويا بالنسبة إليه فتر يُحُ أحدهما إن لم يتوقف على نوع الشانى: أنه لما استويا بالنسبة إليه فتر يُحُ أحدهما إن لم يتوقف على الصانع ، وإن ترجيح منه كان وقوعه لا بإيقاعه ، بل من غير سبب ، ولزم نفى الصانع ، وإن توقف عاد التقسيم فيه : أنه هل كان حاصلا في الأزل أم لا ؟ .

وأما فصل الهارب والعطشان فإنا نعلم أنه ما لم يحصل لها ميل إلى أحدهما لم يترجع » .

قلت : هذه الوجوه بعضها حق لا حيلة فيمه ، و بعضها فيمه كلام مبسوط في غيرهذا الموضع، إذ المقصود هنا ذكر جواب الناس عن تلك الشبهة .

(ه) (۱) ما الرازى: «والجمواب أن هذا يقتضى دوام المملول الأول لوجوب دوام المملول الأول لوجوب دوام واجب الوجود، ودوام الثانى لعوام الأول، وهلم جرا، و إنه ينفى الحدوث أصلا».

(A)
قال: «فإن قلت: وأجب الوجود عام الفيض، يتوقف حدوث الأثر عنه على الدري المراب العرب الوجود عام الفيض، يتوقف حدوث الأثر عنه على حدوث استعدادات القوابل بسبب الحركات الفلكية والاتصالات الكوكبية ، فكل حادث مسبوق تآخر لا إلى أول » .

<sup>(</sup>١) لباب ، ص ١٧ : ب : أن الماهية لا تخطف متبولها للوجود أولا تبولها له يكونشا الله

<sup>(</sup>۲) لبلب : ومن وجهين شا . (۱) لباب : أنه يتنضى .

<sup>(</sup>۲) لبلې : ب . (۷) س ، ر ، من ، ط : لوجود ٠

<sup>(</sup>٤) لبلب : حل كان ذلك حاسلا . (٨) بعد الكلام السابق مباشرة .

 <sup>(</sup>ه) بعد الكلام العنابق بصفحة ونصف تقريبا ، لبلب ، ص ۱۸ . (٩) حدوث : ليست في (س) .
 (١٠) ير : بحسب .

قلت : حدوث العرض المعين لا بدله من سبب ، فذلك السبب : إن كان احادثا عاد الكلام في سبب حدوثه ، ولزم وجود أسباب ومسببات لانهاية لها دفعة ، وهو محال ، وإن كان قديما لم يلزم مر قدم المؤثر قدم الأثر ، فكذلك في كلمة العالم .

امتراضالأرموى على الرازى

Y) • / 1

وقد اعترض الأرموى على هذا الجواب فقال :

« ولقائل أن يقول: إن عَنيْتَ بالسبب السبب التام فحدوثه لا يدل على حدوث المسبب الفاعل، بل يدل إما على حدوثه أو حدوث بعض شرائطه، و إن عَنيت به السبب الفاعل لم يلزم من حدوث العرض المعين حدوثه، بل إما حدوثه أو حدوث بعض الشرائط، وحدوث الشرائط والمعدات الغيرمتناهية على التعاقب جائز عندكم » .

قال: « بل الجواب الباهر عنه: أنه لا يلزم من ذلك قدم العالم الجسمانى ، (٣) لم الموجد في الأزل عقدل أو نفس يصدر عنهما تصورات متعاقبة ، كل واحد منها بعدد ما يليه ، حتى ينتهى إلى تصور خاص يكون شرطا لفيضان العالم الحسمانى عن المبدأ القدم » .

رد ابن تيمية على الأرموى

قلت : الإلزام الذي ألزمهم إياه الرازى صحيح متوجه ، وهــو الجواب الثاني الذي أجابهم به الغزالي في كتاب « التهافت » •

وأما اعتراض الأرموى فجوابه : أنه إذا كان التقدير أن العلة التامة مستلزمة لعلولها ، ومعلولها لازم لعلته : امتنع أن يحدث عنها شيء ، فما حدث لا بد له من

<sup>(</sup>١) م ، ق : السبب ، والكلمة مطموسة في ( ص ) ٠

<sup>(</sup>٢) يدل : زيادة في (م) ٠

<sup>(</sup>٣) يوجد : سافطة من (ق) •

<sup>(</sup>٤) م ٥ ق : أنه ٠

سبب تام ، وحدوث السبب التام يستلزم حدوث سبب تام له ، فيلزم وجسود أسباب ومسببات لانهاية لها دفعة ، وهو محال .

وأما قـوله: « إن عنيت بالسبب السبب التام فحدوثه لا يدل على حدوث السبب الفاعل، بل إما على حدوثه أو حدوث بعض شرائطه ».

فيقال له : هــذا التقسيم صحيح إذا نظر إلى الحادث من حيث الجملة ، وأما إذا نظر إلى حادث يمتنع حدوثه عن العلة التامة ، فلا بدله من حدوث سبب تام.

/ و إذا قال القائل: « [ الفاعل ] القديم أحدثه لمــا حدث شرط حدوثه » .

قيل: الكلام في حدوث ذلك الشرط كالكلام في حدوث المشروط، فلا بد من حدوث أمر لا يكون حادثا عن العلمة التامة ؛ لأن العلمة التامة القديمة يمتنع أن يحدث عنها شيء ؛ فإنه يجب مقارنة معلولها لها في الأزل ، والحادث ليس بمقارن لها في الأزل .

و إذا قيل : « حدث عنها بحدوث الاستعداد والشرائط » .

و إذا قالوا : « حدث عنها أمور متسلسلة واحد بعد واحد .

قيل لهم : الأمو ر المتسلسلة يمتنع أن تكون صادرة عن علة تامه ؛ لأن العلة التامة القديمة تستلزم معلولها فتكون معها في الأزل ، والحوادث المتساسلة ليست معها في الأزل .

r11/1

<sup>(</sup>١) الفاعل : زيادة في (س) ، وفي (ط) : القابل .

وقد بسطنا الكلام على هذا في غير هذا الموضع ، و بينا أن قولهم بحدوث الحدوادث عن موجب تام أزلى لازم لهم في صريح العقل ، سدواء حدثت عنه بوسائط لازمة له أو بغير وسائط ، وسدواء سميت تلك الوسائط عقولا ونفوسا أو غير ذلك ، وسواء قيل : إن الصادر الأول عنه : العنصر ، كما يقول بعضهم ، أو غير ذلك ، وسواء قيل : إن الصادر الأول عنه : العنصر ، كما يقول بعضهم ، أو قيل : بل هو العقل ، كما هو قول آخرين ، فإن الوسائط اللازمة له قديمة معه ، لا يحدث فيها كالقول في غيره من الحدودث ما يحدث فيها كالقول في غيره من الحدودث .

وقولم : « إن حركات الفلك بسبب حدوث تصورات النفس و إراداتها المتعاقبة ، مع حدوث تلك عن الواجب بنفسه بواسطة العقل اللازم له ، أو بغير واسطة العقل ، أو القول بحدوثها عن العقل ، أو ما قالوا من هذا الجنس الذى يسندون فيه حدوث الحوادث إلى مؤثر قديم تام (٢) يحدث فيه شيء ه -- هو قول المتضمن أن الحوادث حدثت عن علة تامة لا يحدث فيها شيء ، فإذا كان المؤثر التام الأزلى بجب أن يقارنه أثره امتنع حدوث شيء من الحوادث عن ذلك المؤثر التام الأزلى، سواء جعل ذلك شرطاً في حدوث غيره أو لم يجعل ، ومتى امتنع حدوث حادث عنه كان حدوث ما يدّعونه من الاستعدادات والشرائط مفتقراً إلى سبب تام، فيلزم وجود علل ومعلولات لا تتناهى دفعة ، كا ذكره الرازى ، وهذا من جيد كلامه .

وأما الجواب الذي أجاب به الأرموى وذكر أنه باهر : فهو منقول من كلام الرازى في « المطالب العالية » وغيرها ، وهو منقوض بهذه المعارضة ، مع أنه جواب

Y17/1

<sup>(</sup>۱) س ، ر : ار نفوسا .

<sup>(</sup>٢) س : ولم ٠

بعضُه موافق الهول أهل الملل، وبعضه موافق لقول الفلاسفة الدهر ية، فإنه مبنى على إثبات العقول والنفوس ، وأنها لست أحساماً ، وكونها قد عة أزلية لازمة لذات الله تعالى . وهذه الأقوال ليست من أقوال أهل الملل، بل هي أقوال ماطلة ، كما قد بُسط في غير هذا الموضع ؛ و بُيِّن أن ما يدعونه من المجردات إنما ثبوتها في الأذهان لا في الأعيان.

و إنما أجاب الأُرْمَوى بهذا الحـواب لأن هؤلاء المتأخرين ـ كالشهرستاني والرازى والآمدى ــزعموا أن ما ادعاه هؤلاء المتفلسفة من إثبات عقول ونفوس مجردة لادليل للتكلمين على نفيه؛ وأن دليلهم على حدوث الأجسام لايتضمن الدلالة على حدوث هذه المحردات.

وهذا قول باطل، بل أمَّة الكلام صرحوا بأن انتفاء هذه المحردات، ويطلان دعوى وجود ممكن ليس جسما ولا قائما بجسم : مما يعلم انتفاؤه بضرورة العقل، كما ذكر ذلك الأستاذ أبو المعالى وغيره بل قال طوائف من أهل النظر : إن الموجود منحصر في هذين النوعين، و إن ذلك معلوم بضرورة ألعقل. وقد نُسط الكلام على ذلك في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا : أن هذا الجواب الذي ذكره الأرموي مبنى على هذا الأصل .

ومضمونه : أن الرب تعالى موجب بالذات للعقول والغفوس الأزلية اللازمة لذاته / لا فاعلُّ لها بمشيئته وقدرته، وهم يفسرون العقول بالملائكة، فتكون الملائكة قديمة أزلية ، متولدة عن الله تعالى ، لازمة لذاته .

1/117

وهذا شرمن قول القائلين بأن الملائكة بنات الله، وهو موافقة للدهرية على العلة مراه المعلق المعلق من المعلق من المعلول ، لكن النزاع بينهم في حدوث العالم الجسماني ، لكنه في الجملة يبطل احتجاجهم على أن السماوات قديمة أزلية ، فهو قطع لنصف شرهم ،

وهذا الجواب مبنى أيضا على جواز التسلسل فى الحوادث التى هى آثار، والقول (ع) وهذا الجواب مبنى أيضا على جواز التسلسل فى الحوادث الأرموى ، وبه بجواز حوادث لا أول لها ، وهذا أحد قولى النظار ، وهو اختيار الأرموى ، وبه اعترض على الرازى فى غير موضع ، و به اعترض الأرموى على جواب الرازى عن حجة التأثير، التى مبناها على أن التأثير الذى يدخل فيه الخلق والإبداع ، هل هو أمر وجودى ، أو أمر عدى ؟ وهل الخلق هو المخلوق ، أو غير المخلوق ؟

وفيها قولان مشهوران للناس، والجمهور على أن الخلق ليس هو المخلوق، وهو قول أكثر العلماء من أصحاب أبى حنيفة والشافعى ومالك وأحمد، وهو قول أكثر أهل الكلام، مشل طوائف من المعتزلة والمرجئة والشيعة، وهو قول الكرامية وغيرهم، وهو مذهب الصوفية ؛ ذكره صاحب «التعرف فى مذاهب التصوف» المعروف بالكلاباذى ، وهو قول أكثر قدماء الفلاسفة وطائفة من متأخريهم ،

<sup>(</sup>١) ر، ص ، ق ، ط ؛ وهذا موافقة الدهرية ؛ م : وهذا موافقة للدهرية .

 <sup>(</sup>٢) فالجلة ببطل: كذا ف(س)؛ وفي سائر النسخ: ببطل في الجملة .

<sup>(</sup>٣) في ها مش (ص)، (ط) بعد كلبة شرهم ما يلى : لأنه لم يبق إلا النصف الثانى، وهو دعوى قدم العقول والنفوس .

<sup>(</sup>٤) ص : بحدوث ،

<sup>(</sup> **)** وهو قول : كذا في ( ص ) ، وفي سائر النسخ : وقول •

<sup>(</sup>٦) س: بأبى بكر الكلاباذى ، وهو أبو بكر محمد بن إسماق و يقال ابن ابراهيم البخارى الكلاباذى المتلوف ته ، وقد نشره الأستاذ آرثر جون آربرى ، المتوفى ته ، وقد نشره الأستاذ آرثر جون آربرى ، ثم شر بنحقيق د ، حبد الحليم محود والأستاذ طه سرور ، ط ، عيسى الحليم ، ١٩٦٠/ ١٩٩٠ واتتار صه ، الأملام ١٩٦٠/ ١

وطائفة قالت : الخلقُ هو المخلوق ، وهو قول كثير من المعترلة ، وقول الكُلَّابية ، كالأشعرى وأصحابه، ومن وافقهم من أصحاب الشافعي وأحمد ومالك وغيرهم .

والمقصود هنا: أنهم لما احتجوا على قدم العالم أن كون الواجب مؤثرا في العالم غيرذا تيهما، لإمكان تعقلهما مع الذهول عنه، ولأن كونه مؤثرا معلوم دون حقيقته، ولأن المؤثَّرٰكَة نسبة بينهما ؛ فهي متأخرة ومغايرة .

الله وليس التأثر أمر اسلبيا، لأنه نقيض قولنا: ليس بمؤثر، فذلك الوجودي إن كان حادثا افتقر إلى مؤثر ، وكانت مؤثريته زائدة ، ولزم التسلسل ؛ و إن كان قديما ــ وهو صفة إضافية لا يمقل تحققها مع المضافين ــ فيلزم قدمهما ، .

/ أجاب الرازي: « بأن المؤثرمة ليست صفة ثبوتية زائدة على الذات ، و إلا كانت 112/1 مفتقرة إلى المؤثر، فتكون مؤثريته زائدة ، ويتسلسل ، .

> قلت: وهذا الحواب هوعلي قول من يقول: إن الحلق هو المخلوق، و إنه ليس الفعل والإبداع والخلق إلا مجسود وقوع المفعول المنفصل عنه من غير زيادة أس وجودي أصلا .

> فقال الأرموى : « ولقائل أن يقول : التسلسل همنا واقعر في الآثار ، لأن المؤثرية صفة إضافية سوقف تعقلها على المؤثر والأثر، فتكون متأخرة على الأثر، فاقتضت مؤثرية أخرى بعد الأثر، حتى يكون بعد كل مؤثرية مؤثرية » .

> > قال : « والمنكر هو انسلسل في المؤثرات » .

<sup>(</sup>١) ر ، ص ، ط : تطقهما .

<sup>(</sup>٢) س، ر، ص، ط: المؤثر ه

<sup>(</sup>٣) وهو الأرموي -

<sup>(</sup>٤) س، ر، ص : لأن ؛ ط : أن .

<sup>(</sup>٥) م ، ق : المأثورات .

قال: « بل الحواب عنه: أن الصفة الإضافية العارضة للشيء بالنسبة إلى فيره لا تتوقف إلا على وجود معروضها ؛ فإن التقدم صفة إضافية عارضة للشيء باللسبة إلى المتأخر عنه ولو بأزمنة كثيرة ، مع امتناع حصول المتقدم مع المتأخر » .

قلت: وقول الأرموى: « لقائل أن يقول: التسلسل لههنا واقع في الآثار، لأن المؤثرية صفة إضافية يتوقف تعقلها على المؤثر والأثر، فتكون متأخرة عرب الأثر، فاقتضت مؤثرية أخرى بعد الأثر، حتى يكون بعد كل مؤثرية مؤثرية »:

(3)
(4)

(5)
(6)

يُعْتَرَضُ عليه : بأن هـذا يناقض قوله بعد هـذا : « بل الجواب عنه : أن الصفة الإضافية العارضة للشي بالنسبة إلى غيره لا تتوقف إلا على وجود معروضها » ؟

فإنه إن كان هذا القول صحيحا لم يلزم من تحقق المؤثرية وجود المؤثر والأثر جميعا (٧) في زمان واحد، بل يجوز تأخر الأثر عن المؤثر، وإن كانت الصفة العارضة للشيء لا تتوقف ، بل يكفى فيها تحقق المؤثرية فقط .

ولكُنه يجيب عن هذا بأن مقصودى أن ألزم غيرى إذا قال: «تتوقف المؤثرية على المؤثر والأثر» بأن هذا تسلسل في الآثار، لا في المؤثرات، وهذا إلزام صحيح.

الكن يُقال له: كَان من تمام هــذا الإلزام أن تقول: المــؤثرية إذا كانت عندكم صفة إضافية يتوقف تعقلها على المؤثر والأثر كانت مستلزمة لوجود الأثر ؟

110/1

<sup>(</sup>١) بعد الكلام السابق مباشرة ، نباب ، ط ١٨ .

<sup>(</sup>٢) لباب : لا يتوقف الا على وجود معروضه .

<sup>(</sup>٣) م ، ف : التأخر .

<sup>(</sup>٤) سى : غان ،

<sup>(</sup>٥) ر ، ص ، ط: تناقض .

<sup>(</sup>٦) تحتق : كذا في (م) مِعْط ، وفي مناثر النسخ : تحقيق ،

<sup>(</sup>٧) سى : آن ٠

<sup>(</sup>۸) سي: التي ٠

<sup>(</sup>٩) س ، ر ، ص ، ط : المؤثر ،

(۱) فإن كونه مؤثراً بدون الآثر ممتنع ، وحينئذ فمعلوم أن الآثر يكون عَقِب التأثير الذي هو المؤثرية ، فانه إذا خَلَق وُجــد المخلوق ، وإذا أثر في غيره حصل الآثر ، فالأثر يكون عقب التأثير ، وهو جعل المؤثرية متأخرة عن الأثر .

وليس الأمركذلك ، بل هى متقدمة على الأثر ، أو مقارنة له عند بعضهم ، ولم يقل أحد من العقـلاء : إن المؤثرية متأخرة عن الأثر ، بل قال بعضهم : إن الأثر متأخر منفصل عنها ، وقال بعضهم : هو مقارس لها ، وقال بعضهم : هو متصل بها ، لا منفصل عنها ، ولا مقارن لها ، وهذا أصح الأقوال .

ولكن على التقديرين: تكون المؤثرية حادثة بجدوث تمامها ، فيلزم أن يكون لها مؤثرية ، وتكون المؤثرية الثانية عقب المؤثرية الأولى . وهذا مستقيم لامحذور فيه ، فتكون المؤثرية الأولى أوجبت كونه مؤثرًا فى الأثر المنفصل عنه ، وكونه مؤثرًا فى ذلك الأثر أوجب ذلك الأثر .

وهذا على قول الجمهور الذين يقولون: الموجّب يحصل عقب الموجِب التام، والأثر يحصل عقب المسؤثر النام، والمفعول يحصل عقب كمال العليّة، والمعلول يحصل عقب كمال العليّة.

وأما من جعل الأثر مقارناً للؤثر في الزمان — كما تقوله طائفة من المتفلسفة ومن وافقهم — فهولاء يلزم قولهم لوازم تبطله ؛ فإنه يلزم عنسد وجود المؤثرية التامة أن يكون لهما مؤثرية التامة أن يكون لهما مؤثرية تامة ، ومع المسؤثرية التامة أن يكون لهما مؤثرية تامة ، وهام جرًا ، وهذا تسلسل في تمام المؤثرية ، وهو من جنس التسلسل في المؤثرات لافي الآثار ، فإن التساسل في الآثار هو أن يكون أثر بعد أثر ، والتسلسل

<sup>(</sup>١) س: كان .

<sup>(</sup>٢) م، ق: التسلسل .

<sup>(</sup>٣) س: أثرا ٠

1/11/1

فى المؤثرات أن يكون للؤثر مؤثر معه لا يكون حال عدم المؤثر ؛ فإن الشيء لا يفعل فى حال عدمه، و إنما يفعل فى حال وجوده ، فعند وجود التأثير لابد / من وجود المؤثر ، فإن المؤثر التام لا يكون حال عدم التأثير ، بل لا يكون إلا مع وجوده ، لكن نفس تأثيره يستعقب الأثر ، فإن جعل تمام المؤثريه مقارنًا للأثر كان من جنس التسلسل فى المؤثرات ، لافى الآثار .

وقد يقول القائل: هذا الذي أراده الرازى بقوله: « إن المؤثرية ليست صفة (۱) ثبوتية زائدة على الذات ، و إلا كانت مفتقرة إلى المؤثر، فتكون مؤثريته زائدة ، ويتسلسل » فإنه قد يريد التسلسل المقارن لا المتعاقب ، فإنها إذا كانت زائدة افتقرت إلى مؤثر يقارنها ، كما يقوله من يقوله من المتفلسفة والمتكلمين .

والرازى قد يقول بهذا ؛ وحينئذ فهذا التسلسل باطل باتفاق العقلاء .

فيقول القائل: هذا هو الإلزام الذي ألزم به الرازى الفلاسفة ، حيث قال: « والجواب أن هذا يقتضى دوام المعلول الأول، لوجوب دوام واجب الوجود، ودوام الثانى لدوام الأول ، وهلم حرًا ، و إنه ينفى الحوادث أصلا » .

قال : « فإن قلت : واجبُ الوجود عام الفيض ، يتوقف حدوث الأثرعنه على استعدادات القوابل ، فكل حادث مسبوق بآخر لا إلى أول .

قلت : حدوث العرض المعين لابدله من سبب ، فذلك السبب إن كان حادثًا عاد الكلام في سبب حدوثه ، و يلزم وجود أسباب ومسببات لانهاية لها دفعةً ، وهو محال، و إن كان قديماً لم يلزم من قدم المؤثر قدم الأثر، فكذلك في كلية العالم » .

<sup>(</sup>١) م ، ق : مؤثرية ،

فيقال : هذا الكلام الذى ذكره الرازى جيد مستقيم ، وهو إلزامهم الحوادث المشهودة النى قد يُمبّر عنها بالحوادث اليومية ، فإنه لابد لها من مؤثر تام ، فإن كان قديمًا أمكن وجود الحادث عن القديم ، و بطل قولهم ، و إن كان حادثاً فلابد على قولهم أن يكون حادثا مع حدوث الأثر ، لا قبله ، لأنهم قد قرروا أن المؤثر التام يجب أن يكون المؤثر المؤثر أثره معه في الزمان لا يتأخر عنه ، فعلى قولهم هذا : يجب أن يكون المؤثر التام معه أثره ، والأثر معه مؤثره ، لا يتقدم زمان / أحدهما على زمان الآخر ، وحينئذ فل المؤثر معه عادثا ، و يكون مؤثر ذلك المؤثر معه حادثا ، و يكون مؤثر ذلك المؤثر معه حادثا ، فيلزم وجود أسباب ومسببات هي علل ومعلولات لانهاية لها في زمن واحد ، وهذا معلوم الفساد بضرورة العقل ، وقد اتفق العقلاء على امتناعه .

واعتراض الأرموى عليه ساقط حينئذ .

فإن ملخص قوله: « إن اللازم حدوث المؤثر، أو حدوث بعض شرائطه ، وهم يجوِّزون حدوث الشرائط والمعدات على سبيل التعاقب » .

فيقال لهم: هم يجوزون أن يكون بعد كل حادث حادث فيقولون : حدوث الحادث الأول شرط [ في ] حدوث الحادث الشأني ؛ والشرط موجود قبل المشروط .

ولكن هـذا يناقض قولهم : إن العلة التـامة تستلزم أن يكون معلولها معها في الزمان، وأن المعلول يجب أن يكون موجودا مع تمام العلة، لا يتأخر عن ذلك، فإن موجب هذا أنه إذا حصل شرط تمام العلة حصل معه المعلول لايتأخرعنه، وكلما

114/1

<sup>(</sup>۱) ص: هم يجوزون بعد كل حادث حادثا ؛ س ، ر، ط: هم يجوزون أن يكون بعد كل حادث مادا .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : شرط حدوثه الحادث الثانى ؛ ص : شرط في حدوث الثاني .

<sup>(</sup>٣) س: فكلا .

حدث حادث كان الشرط الحادث الذى به تمت علية العلة حادثًا معه لا قبله ، ثم ذلك الحادث أيضا يحدث الشرط الذى هو تمام علته معه لا قبله ، وهلم جرًا، فيلزم تسلسل تمام العلل فى آن واحد ، وهو أن تمام علة هذا الحادث حدث فى هذا الوقت ، وهلم جرًا ، حدث فى هذا الوقت ، وهلم جرًا ، والتسلسل ممتنع فى العله ، وفى تمام العلة ، فكا لا يجوز أن يكون للعلة علة ، وللعلة علة ، وللعلة علة ، والتسلسل في العله ، وفى تمام العلة تمام ، ولتمام العلة تمام إلى غير غاية ، والتسلسل فى العلل وفى تمامها متفق على امتناعه بين العقلاء ، معلوم فساده بضرورة والتسلسل فى العلل وفى تمامها متفق على امتناعه بين العقلاء ، معلوم فساده بضرورة العقل ، سواء قبل : إن المعلول يقارن العلة فى الزمان ، أو قبل إنه يتعقب العلة .

ولكن هؤلاء لا يتم قولهم بقدم شيء من العالم إلا إذا كان المعلول مقارنًا للعلة التامة لا يتأخر عنها ، وحينئذ فيلزم أن يكون كل حادث من الحوادث تمامً / علته حادث معه ، وتمام علة ذلك التمام حادث معه ، وهلم جرًا ، فيلزم وجود حوادث لا نهاية لها في آن واحد ليست متعاقبة ، وهذا مما يسلمون أنه ممتنع ، ويعلم بضرورة العقل أنه ممتنع ، وهو نشبه قول أهل المعاني أصحاب معمر .

T14/1

<sup>(</sup>١) ق: بالحادث.

<sup>(</sup>٢) س: للعلة .

<sup>(</sup>٣) م، ق، ر، ص، ط: فلا يحوز أن يكون لتمام العلة علة ولتمام العلة علة .

<sup>(</sup>٤) م، ق: يستعقب.

<sup>(</sup>ه) م (فقط): وأصحاب معمر · وهو مُعمَّر بن عباد السلمى: معتزلى من الفلاة من أهـل البصرة ، كن بغذاد ، وناظر النظام ، وكان أعظم القدرية غلوا ، وتنسب اليه طائفة تعرف بالمعمرية ، توفى سنة ١٥ ٧ و يقال حوالى سنة ٢٠٠٠ ، انظر عنه وعن آرائه : الفرق بين الفرق ، ص ١٩-ه ٩ ؟ الملل والنحل ١ / ٧٧ – ١٠١ ؟ لسان الميزان ٢ / ٧٧ وقال عن اسمه ( بالتشديد ) ؟ خطط المقريزى ٢ / ٧٤ ؟ اللباب ٢ / ١٠١ ؟ الأعلام ٨ / ١٠ ٥ .

وانظر عن مذهبه فى المعانى: مقالات الإسلاميين ١ / ١٦٨ ، ٢/٧٣ــ٣٧٣ ؛ الانتصار للخياط ، ص ٤٦ -- ٤٧ ؛ الفصل لابن حزم ه/٤٦ -- ٤٨ ؛ فلسفة المعتزلة ، للدكتور البيرنا در ١/١٧٢-٢٢٤ ؛ المِمتزلة للأسناذ زهدى جاراقه ، ص٧٧ -- ٦٩ .

و إدا كان هــذا لازما لقولهم لا محيد لهم عنه : لزم أحد أمرين : إما يطلان حجتهم و إما القول بأنه لا يحدث في العــالم شيء؛ والثانى باطل بالمشاهدة ؛ فتعين بطلان حجتهم .

فتبين أن الذى الزمهم إياه أبو حبد الله الرازى لازم لا عبد حنه ، وأن الأرموى لم يفهم حقيقة الإلزام ، فاعترض عليه بما لا يقدح فيه .

ولكن مثار الغلط والاشتباه هنا : أن لفظ التسلسل إذا لم يرد به التسلسل في نفس الفعل فإنه يُراد به التسلسل في الأثر ، بمنى أنه يَحْدث شيء بعد شيء ، ويُراد به التسلسل في تمام كون الفاعل فاعلا ، وهذا عند من يقول : « إن المؤثر التام وأثره مقترنان في الزمان » كما يقوله هؤلاء الدهرية ، فيقتضي أن يكون ما يحدث من (۱)

وأما من قال: « إن الأثر إنما يحصل عقب تمام المؤثر » فيمكنه أن يقول بما ذكره الأرموى، وهو أن كونه مؤثراً فى الأثر المعين يكون مشروطا بحادث يحدث يكون الأثرعقبه ، ولا يكون الأثر مقارنا له .

ولكنهذا يبطل قولهم بقدم شيء من العالم ، و يوافق أصل أثمة السنة وأهل الحديث الذين يقولون : لم يزل متكلما إذا شاء .

فإنه على قول هؤلاء يُقال : فعله لما يحدث من الحوادث مشروط بحدوث حادث به تتم مؤثرية المؤثر ، ولكن عقب حدوث ذلك التمام يحدث ذلك ٢١٩/١ / الحادث، وعلى هذا فيمتنع أن يكون في العالم شيء أزلى، إذ الأزلى لا يكون إلا مع تمام مؤثره ، ومقارنة الأثر للؤثر زمانا ممتنعة .

<sup>(</sup>١) س، ص، ط: مقارن الاثر؛ ر: مقارن الأثر،

<sup>(</sup>١) ص: قول ٠

وحينئذ فإذا قيل : هو نفسه كاف في إبداع ما ابتدعه ، لا يتوقف فعله على شرط .

قيل: نعم كل ما يفعله لا يتوقف على غيره ، بل فعله لكل مفعول حادث يتوقف على فعل يقوم بذاته يكون المفعول عقبه ، وذلك الفعل أيضاً مشروط بأثر حادث قبله .

نقد تبين أن هذه المعقولات التى اضطرب فيها أكابر النظار ، وهى عندهم أصول العلم الإلمى، إذا حُققت غاية التحقيق: تبين أنها موافقة لما قاله أئمة السنة والحديث العارفون بما جاءت به الرسل، وتبين أن خلاصة المعقول خادمة ومعينة وشاهدة لما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم .

قلت : المقصود هنا أن الأرموى ضعّف الجسواب بأن التسلسل المنكر هو تسلسل المـــؤثرات التي هي العلل ، وأما تسلسل الآثار فليس بمنكر ، وإذا كانت المؤثرية مسبوقة بمؤثرية ، لم يلزم إلا التسلسل في الآثار .

وقوله: « إن هـذا يقتضى التسلسل فى الآثار لا فى المؤثرات » كلام صحيح على قول من يقول: «إن الأثرلا يجب أن يقارن المؤثر فى زمان بل يتعقبه » لأن المؤثرية المسبوقة بمؤثرية إنما حدث بالأولى كونها مؤثرة ، لا نفس المؤثر ونفس تأثيره هو الفرق بين الفاعل وفعله ، والمبدع وإبداعه ، والمقتضى واقتضائه ، والموجب وإيجابه ، وهو كالفرق بين الضارب وضربه ، والعادل وعدله ؛ والمحسن وإحسانه ، وهو فرق ظاهر .

لكن احتجاجه بأن المؤثرية إذا كانت صفة إضافية يتوقف تحققها على المؤثر والأثر جاز أن تكون متأخرة عن الأثر:

<sup>(</sup>۱) س، ر، ص، ط: الما،

ليس بمستقيم ، أن كون الشيء مؤثرا في غيره لا يكون متأخراً عن أثره ، / بل إما أن ٢٢٠/١ يكون مقارنا له ، أو سابقا عليه ، و إلا فوجود الأثر قبل التأثير ممتنع ، ولا يحتاج إلى هـذا التقدير ، فإن كون التسلسل ها هنا واقعا في الآثار : أبين من أن يدل عليه بدليل صحيح من هذا الجنس ، فضلا عن أن يدل عليه بهذا الدليل .

والجواب الذى ذكره - من أن الصفة العارضة للشيء بالنسبة إلى غيره لا لتوقف الاعلى وجود معروضها - هو جواب من يقول بأن التأثير قديم ، والاثر حادث. وهذا قول من يثبت لله تعالى صفة التخليق والتكوين في الأزل ، و إن كان الخلوق حادثا .

وهو قول طوائف من أصحاب أبى حنيفة والشافعي وأحمد وأهل الكلام والصوفية. وهو مبنى على أن الخلق غير المخلوق، وهذا قول أكثر الطوائف، لكن منهم من صرّح بأن الخلق قديم والمخلوق حادث، ومنهم من صرح بتجدد الأفعال، ومنهم من لا يُعرف مذهبه في ذلك .

فالذى ذكره البغوى عن أهل السنة : إثبات صفة الخلق لله تعالى ، وأنه لم يزل خالقا، وكذلك ذكر أبو بكر الكلاباذى فى كتاب « التعرف لمذهب التصوف » أنه مذهب الصوفية ، وكذلك ذكره الطحاوى وسائر أصحاب أبى حنيفة ، وهو

<sup>(</sup>١) ها هنا: كذا في (م) ، وفي سائر النسخ: هنا .

<sup>(</sup>٢) أبو محمد الحسين بن مسمعود بن محمد المعروف بالفراء البغوى الفقيه الشافعي المحسدث المفسر توفىسنة ١٠٥٠ ه ١ انظر ترجمته في : الوفيات ٢/٢١ ؛ طبقات الشافعية ٤/٢١٧ — ٢١٤ ؛ تذكرة الحفاظ ٤/٧٠١٤ ؛ الأعلام ٢٨٤/٣ .

111/1

(1)

قول جمهور أصحاب أحمد ، كأبى إسحاق بن شاقلًا ، وأبى عبد الله بن حامد ، والقاضى أبى يعلى وغيرهم، وكذلك ذكره غير واحد من المسالكية، وذكر أنه قول أهل السنة والجماعة ، ومن هؤلاء مَنْ صرَّح بمعنى الحركة لا بلفظها .

وهؤلاء الذين يقولون بإثبات تأثير قديم هو الخلق والإبداع مع حدوث الأثر، يجعلون ذلك بمنزلة و جود الإرادة القديمة مع حدوث المراد، كايقول بذلك الكُلَّابية وغيرهم من الصفاتية .

بفواب أبى الثناء الأرموى موافق لقول هؤلاء الطوائف، وهو قوله: الصفة العارضة للشيء لا تتوقف إلا على وجود ممروضها ، كما أرب الإرادة القديمة / لا تتوقف إلا على وجود المريد دون المراد عند من يقول بذلك ، وكذلك القدرة المتعلقة بالمستقبلات تتوقف على وجود القادر ، دون المقدور ، فكذلك قولهم في الحلق الذي هو الفعل وهو التأثير ،

ولكن [ هذا الحواب ضعيف، فإن قوله: « الصفة الإضافية العارضة للشيء بالنسبة إلى غيره لا تتوقف إلا على وجود معروضها ، فإن التقدم صفة إضافية عارضة للشيء بالنسبة إلى التأخر عنه ولو بأزمنة كثيرة ، مع امتناع حصول المتقدم مع المتأخر » ، يُعترض عليه بأنك ادعيت دعوى كلية وأثبتها بمثال جزئى، فادعيت أن كل صفة عارضة للشيء بالنسبة إلى غيره لا تتوقف إلا على وجود معروضها

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن بنشاقلا ، إبراهيم بنأحمد بن عمر بن حمدان بنشاقلا ، أبو إسحاق البزار المتر سنة ٣٩٦ . انظر ترجمته في : طبقات الحنابلة ٢٨/٧ ١ -- ١٣٩ .

 <sup>(</sup>۲) م (فقط): إلى، وهو خطأ ظاهر .

<sup>(</sup>٣) يوجد في (ق) ، (ر) ، (ص) ، (ط) بياض بعد كلة « ولكن » وكتب أمام هذا البياض في هامش (و) ، (ص) ، (ط) ما يل : « سقط من الأصل وريقة مطقة على هذا بعد قوله «ولكن » أما في نسخة (س) فإن هذا الكلام الساقط يوجد في وريقة مستقلة الصقت مع هذه الصفحات، وهو الكلام المثبت بعد ذلك بين معقوفتين

وهذه دعوى كلية ، ثم احتججت على ذلك بالتقدم العارض للتقدم ، وهذا المثال لا يثبت الفضية الكلية .

ونظير هــذا قولم : ليس لمتعلق القول من القول صفة وجودية ، فإنه ليس لكون الشيء مذكورا أو مُحْبَراً عنه صفة شوتية بذلك ، فإن المعدوم يقال : إنه مذكرر وغير عنه ، فإن هذه دعوى ، والمثال جزئى .

والتحقيق أن متعلق القول قد يكون له منه صفة وجودية ، كتعلق التكوين والنحريم والإيجاب ، وقد لا يكون ، كثملق الإخبار .

ثم يقال: الصفة العارضه للشيء بالنسبة إلى غيره: سواء كانت من الصفات الحقيقية المستارمة للنسبة والإضافة كالإرادة والقدرة والعلم، أو كانت من الصفات الإضافية عند من يجوز جواز وجود إضافة محضة، لا يستارم صفة حقيقية قد تكون مستارمة لوجود الاثنين المتضايفين المتباينين كالأبوة والبنوة ، فإن وجود أحدهما مستارم لوجود الآخر ، وكذلك الفوقية والتحتية والتيامن والتياسر ، وكذلك العلة التامة مع معلولها ، فإنه ليس بينهما برزح زمان ، و إن كان المعلول لا يكون إلا متعقبا للعلة في الزمان ، لا يكون زمنه زمنها عند جمهور العقلاء ، كما قد بسط في موضع آخر .

وأنتم احتججتم فى غير موضع بأن القبول نسبة بين القابل والمقبول، فلا يتحقق إلا مع تحققهما، وجعلتم هذا مما احتججتم به على الكرّامية في مسألة حلول الحوادث، وقلتم ، كونه قابلا للحوادث فيجب أن يكون من لوازم ذاته ، وذلك إنما يمكن مع تحقق الحوادث في الأزل مع امتناع تحقق الحادث في الأزل ،

<sup>(</sup>١) في الأصل تقرأ : القول .

فهذا التناقض من جنس قولكم: إنه قادر في الأزل مع امتناع المقدور في الأزل ؛ وقلتم : إذا كان قابلا للحوادث في الأزل لزم إمكان وجود الحوادث في الأزل ؛ فأى فرق بين إمكان القبول، وإمكان المقدور، وإمكان المفعول؟ وماتقدم الشيء على غيره وكونه مشل غيره ، ففي هذه النسبة الخاصة لم يجب تحققهما معا في الزمان ، لكن يجب أن يكون زمن هذا قبل زمن هذا ، ولكن لا يلزم إذا لم يكن المتأخر مع المتقدم ألا يكون المقبول المقدور والأثر ممكما مع وجود التأثير والقدرة والقبول ، حتى يقال : إنه خالق مع امتناع المخلوق ، وقادر مع امتناع المقبول ،

وأيضا فَإَنَ ] هذا الحواب بمنزلة جواب مر. يقول: إن الحوادث توجد بإرادة قديمة ، والمنازعون لهم الزموهم بأن هذا ترجيح بلا مرجح ، كما تقدم .

فهـؤلاء يعترضون على جواب الأرموى ، وهؤلاء يعترضون عليـه بأنه عند وجود الأثرالحادث : إما أن يتجدد تمـام التأثير، وإما أن لا يتجدد ، فإن تجـدد شيء لزم التسلسل كما تقدم ، وإن لم يتجدد لزم حدوث الحادث بدون سبب حادث، وقد تقدم إبطاله بأن المؤثر التام لا يتخلف عنه أثره .

وكان الأرموى يمكنه أن يجيب — على أصله — بأن حدوث الأجسام موقوف على حــدوث التصورات المتعاقبــة فى العقل أو النفس ، كما أجاب به عن الحجة الأولى .

قلت : المقصود هنا أن يُعرف نهاية ماذكره هؤلاء في جــواب الدهـرية عن الممضلة الزباء والداهية الدهياء، ومايخفي على العاقل الفاضل ما في هذه الأجو بة.

المقصود مما تقدم

<sup>(</sup>١) هنا ينتي السقط الذي بدأ ص ٣٤٨ .

<sup>(</sup>٢) س: فإن ٠

<sup>(</sup>٣) م ( فقط ) : أن يعرف أن نهاية .

ونحن ولله المحد قد بينا الجواب عن جميع حجج الفلاسفة في غيرهذا الموضع وبسطنا الكلام في ذلك، وبينا كيف [ يمكن ] فساد استدلالهم من وجوه كثيرة ، وكيف تمكن كل طائفة من المسلمين من قطعهم بجواب مركب من قولهم وقول طائفة أخرى من المسلمين، حتى إذا احتاجوا إلى موافقة الدهرية على قدم الأفلاك، وأن الله لم يحلق السهاوات والأرض في ستة أيام، ونحو ذلك مما فيه تكذيب للرسول صلى الله عليه وسلم ، أو إلى موافقة طائفة أخرى من طوائف المسلمين على بعض أقوالهم التي ليس فيها تكذيب للرسول، بل ولا مخالفة لصريح العقل — كان موافقة من طوائف المسلمين على ما لا يكذبون به / الرسول ولا يخالفون به المعقول، أولى بهم من موافقة الدهرية على ما فيه تكذيب للرسول ومخالفة لصريح العقل ، وهذا مما يتبين به أنه ليس في العقل الصريح ما يخالف النصوص الثابتة عن الأنبياء وهذا مما يتبين به أنه ليس في العقل الصريح ما يخالف النصوص الثابتة عن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم ، وهو المقصود في هذا المقام .

مثال الأجوبة التي يجاب بها هؤلاء الفلاسفة، أن يقال :

حجتكم الأولى على قدم العالم مبنية على مقدمتين :

إحداهما : أن الممكن لا بدله من مرجِّح تام ، وامتناع التسلسل ، وافظ « التسلسل » فيه إجمال قد تقدم الكلام عليه ، فإن التسلسل هنا : هو توقف جنس الحادث على الحادث ، وهذا متفق على امتناعه ، وانتسلسل في غير هذا الموضع يراد به التسلسل في الفاعلين وفي الآثار، والتسلسل في تمام الفاعلين هو من التسلسل في الفاعلين .

مثال في الإجابة على الفلاسفة

111/1

الرد على قولهم بقدم المالم

الكلام على امتناع التسلسل

<sup>(</sup>١) مكن : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) ق، ر، ص، ط: يتمكن ؛ س: يمكن .

<sup>(</sup>٣) س (فقط): للرسل.

<sup>(</sup>٤) يتبين : كذا في (م) فقط . وفي سائر النسخ : تبين .

<sup>(</sup>٥) م (فقط): فإن لفظ البسلسل .

فيقال لكم : التسلسل الممتنع هو التسلسل ف العلل، وفي تمامها ، وأما التساسل في الشروط أو الآثار : فغيه قولان السلمين ، وأنثم قائلون بجوازه .

فنقول: إما أن يكون هذا التسلسل جائزًا أو ممتنمًا ؛ فإن كان ممتنمًا امتع لسلسل الحوادث، ولزم أن يكون لها أول، و بطل قولكم بحوادث لا أول لها، وامتنع كون حركات الأفلاك أزلية، وهذا يبطل قولكم.

ثم نقول: العالم لو كان أزليًا، فإما أن يكون لا يزال مشتملا على حوادث: سواء قيل، إنها حادثة في جسم أو عقل، أو يقال: بل كان في الأزل ليس فيه حادث، كما يقال: إنه كان جسما ساكنا ؛ فإن كان الأول لزم تسلسل الحوادث، ونحن نتكلم على تقدير امتناع تسلسلها ، فبطل هذا التقدير، و إن كانت الحوادث حدثت فيه بعد أن لم تكن ، لزم جواز صدور الحوادث عن قديم لم يتغير ، وهذا يبطل حجتكم ، و يوجب جواز حدوث الحوادث بلاحدوث سبب .

و إن قلتم: « إن التسلسل في الآثار جائز » — وهو قولكم — بطل استدلالكم / بهذه الحجة على قدم شيء من العالم ؛ فإنها لا تدل على قدم شيء بعينه من العالم ، و إنما تدل على وجوب دوام كون الرب فاعلا .

\*\*\*/1

فيقال لكم حينئذ: لم لا يجوز أن تكون الأفلاك ، أو كل ما يقدر موجوداً في العالم، أو كل ما يحدثه الله : موقوفاً على حادث بعد حادث، و يكون مجموع العالم الموجود الآن كالشخص الواحد من الأشخاص الحادثة ؟ .

فتبين أن احتجاجكم على مطلوبكم باطل ، سواء كان تسلسل الحوادث جائزاً أو لم يكن، بل إذا لم يكن جائزا بطلت الحجة ، وبطل المذهب المعروف عندكم ،

<sup>(</sup>۱) س ، ص ، ر ، ط : وامتناع .

وهو أن حركات الأفلاك أزلية ، فإن هذا إنها يصبح إذا كان تسلسل الحوادث جائزًا، فإذا كان تسلسلها ممتنعًا لزم أن يكون لحركة الفلك أول، و إن كان تسلسل الحوادث جائزًا ، لم يكن في ذلك دلالة على قدم شيء من العالم ، لحواز أن يكون حدوث الأفلاك موقوفا على حوادث قبله ، وهلم جرا .

فإن قلتم : هذا يستلزم قيام الحوادث المتسلسلة بالقديم .

كان الجواب من وجوه :

أحدها: أن هذا [ هُو] قولكم، وليس هذا ممتنعًا عندكم، فإن الفلك قديم أزلى عندكم، مع أنه جسم تقوم به الحوادث .

الثانى: أنه يجـوز أن تكون تلك الحـوادث ــ إذا امتنع قيامها بواجب الوجود ــ قائمة بمحدث بعد محدث، فإن كان صدور هذه الحوادث المتسلمة عن الواجب القديم ممكمًا بطلت حجتكم ، و إن كان ممتنعا بطل مذهبكم وحجتكم أيضا ، فإن قولكم : إن الحوادث الفلكية المتسلسلة صادرة عن قديم أزلى .

الثالث: أنَّا نتكلم على تقدير إمكان تسلسل الحوادث . وعلى هذا التقدير فلابد من التزام أحد أمرين: إما قيام الحوادث بالواجب، وإما تسلسل الحوادث عنه بدون قيام حادث به .

الرابع: أن يُقال: قيام الحوادث بالقديم: إما أن يكون ممتنعا، وإما أن الابحرن ممتنعا، وإما أن الابحرن محكمًا، فإن كان جائزا الابحرن محكمًا، فإن كان جائزا المرابع مدوث الأفلاك، وهو المطلوب، وإن كان جائزا المربع المجلت هذه الحجية.

<sup>(</sup>١) هو : ساقطة من (م) ، (ق) ،

الخامس: أن من قال من أهل الكلام بأن: « القديم لا تحله الحوادث » إنما قاله لأن تسلسل الحوادث في المحل يستلزم حدوثه عندهم ؛ فإن كان قولهم هذا صحيحا ، لزم حدوث الأفلاك والنفوس وكل ما يقوم به حوادث متسلسلة ، وهو يستلزم بطلان حجتكم ؛ لأنه حينئذ يمكن صدور العالم المحدث عن القديم، بل هذا يبطل مذهبكم، لأنه إذا كان ما قام به الحوادث حادثا امتنع قيام الحوادث بالقديم، سواء كان واجباً أو بمكاً ، بل إذا كان تسلسل الحوادث ممتنما لزم حدوث ما يذكرونه من العقول وغيرها .

وإن لم يقم به حادث، فإنه على هذا التقدير: يجب أن يكون للحوادث أول، فإذا كان للنفوس أول: وجب أن يكون للمقول أول؛ لأن وجود المقول يستلزم وجود النفوس، فيمتنع كالمكس، وحينئذ فلا يكون فى العالم شيء قديم قام به حادث، بل لا يكون فى العالم قديم، وإن لم تقم به الحوادث، بل إما أن يقال: حدثت فيه الحوادث بعد أن لم تكن، أو ما زال يحدث شيء بعد شيء، والأول يستلزم حدوث الحادث بلا سبب حادث، وهذا باطل، كما ذكرة وه فى المجدة، يستلزم الترجيح بلا مرجح، والثانى: يمتنع أن يكون فى المكنات شيء قديم، وهو نقيض مذهبكم،

فإذا قالوا: « نحن ما أحلنا قيام الحوادث بالواجب، لكون القديم لا تحله الحوادث ــ فإن ذلك جائز عندنا ــ بل لأنه لا تقوم به الصفات » .

قيل لهم : فحينئذ سهلت القضية ، فإن جماهير أهل الملل من المسلمين وغيرهم سول الملاسفة حس يخالفونكم في هذا الأصل، وقولكم في نفي الصفات أضعف بكثير من قول من قال : « القديم لا تحله الحوادث » •

ولهذا كان كثير من المسلمين – كالكلاّبية ومن وافقهم – يقولون بإثبات الصفات للواجب، دون قيام الحوادث/ به، فإذا لم يكن لكم حجة على نفى قيام الحوادث به إلا ما هو حجة لكم على نفىالصفات، كانت الأدلة الدالة على بطلان قولكم كثيرة جدا.

وتبين حينئذ فساد قولكم بنغى الصفات، وجعل المعانى المتعددة شيئا واحدا، وأن قولكم : « إن العاشق والمعشوق والعشق ، والعاقل والمعقول والعقل : شيء واحد، و إن العالم هو العلم، والقدرة هي الإرادة» من أفسد الأقوال، كما قد بين فيما تقدم لما نبهنا على تلبيسكم على المسلمين، وتكلمنا على ما تسمونه تركيبا، وتنفون به العبفات، و بينا أنه ليس تركيبا في الحقيقة، و إن كان في اصطلاحكم يسمى تركيبا، وأنه – بتقدير موافقتكم على اصطلاحكم الفاسد – لا حجة لكم على نفيه ، وهكذا أبابون عن حجة التأثير .

وقولهم: «إن كان التأثير قديما لزم قدم الأثر، وإن كان محدث، فإن كان المحدث جنس التأثير و وقيل بجواز ذلك — كان للحوادث ابتداء، وبطل مذهبكم، وإن قيل بامتناعه — وهو أنه لا يحدث شيء ما حتى يحدث شيء — فهذا ممتنع باتفاق العقلاء، وقد يسمى تسلسلا ودورا، وإن كان المحدث التأثير في شيء معين بعد حدوث معين قبله ، لزم التسلسل وقيام الحوادث بالقديم » .

فإنه يقال لهم : إما أن يكون التأثير أمرًا وجوديًا، وإما أن لا يكون وجوديا، فإن لم يكن وجوديا، فإن لم يكن وجوديا، بطلت الحجة وهوجواب الرازى، وهو جواب من يقول : الحلق نفس المخلوق، وإن كان وجوديا، فإما أن يكون قائما بذات المؤثر أو بغيره، فإن كان

<sup>(</sup>١) تجابون : كمَّذَا في (س)، وفي سائر النسخ : يجابون .

قائما بذاته ، لزم جواز قيام الأمور الوجودية بواجب الوجود ، وهــذا قول مثبتة الصـــفات .

وعلى هذا التقدير فالتسلسل في الآثار والشروط ، إن كان ممكلا بطلت هذه الحجة ، وأمكن تسلسل التأثيرات القائمة بالقديم ، و إن كان ممتنعا لزم جواز حدوث الحوادث عن تأثير قديم ، فتبطل حجتكم .

ر و إن كان التأثير ـــ أو تمامه ــ قائمًا بغيره لزم جواز التسلسل في الشروط ، وأن يكون ممكنا ، وإذا كان ممكنا أمكن تسلسل التأثير ، فبطلت الحجة .

وذلك لأن التقدير أن تمام التأثير قائم بغير المؤثر ، وعلى هــذا التقدير فإن لم (١) يكن التسلسل ممكناكان هناك تأثير قديم [قائم] بغير ذات الله تعالى، وهذا باطل لم يقل به أحد، و إن قدر إمكانه أمكن حدوث الأفلاك عنه ، وهو المطلوب .

ومما يُجابون به عن حجـة التأثير ، أن يُقال أيضا : التسلسل في الآثار إن كان ممكنا بطلت الحجـة ، لإمكان حدوث الأفلاك عن تأثير مسبوق بتأثير آخر ، وإن كان ممتنعا لزم إما حدوث الحوادث عن تأثير قديم ، أو كون التأثير عدميا ، وعلى التقديرين يبطل قولكم .

وذلك لأن الحوادث مشهودة لا بدلها من إحداث محدث، وذلك الإحداث هو التأثير، فإن كان عدميا بطلت الحجـة ، و إن كان موجودا، فإن كان قديما لزم حدوث الحوادث عن تأثير قديم، فتبطل الحجة ، و إن كان التأثير محدثا والتقدير أن التسلسل ممتنع – فيلزم أن يكون حدث بتأثير محدث ، فتبطل الحجة أيضا ، وهذا جواب لا مخلص لهم عنه ، به ينقطع شغبهم ،

\*\*\*/1

 <sup>(</sup>١) قائم : في (س) ، (ط) فقط ، وساقطة من باقى النسخ .

وأما أن يجابوا بقول يخالف فيه أكثر العقلاء من المسلمين وغيرهم ، ويجمل حَلق الله عز وجل للسماوات والأرض مبنيا على مثل هذا القول الذي هو جواب المعارضة : فهذا لا يرضى به ذو عقل ولا ذو دين .

بل يجب إن يُعلم أن الأمور المعلومة من دين المسلمين لابد أن يكون الجواب عما يمارضها جوابا فاطعا لاشبهة فيه، بخلاف ما يسلكه من يسلكه من اهل الكلام الذين يزعمون أنهسم يبينون العسلم واليقين بالأدلة والبراهين وإنمسا يستفيد الناظر في كلامهم كثرة الشكوك والشبهات، وهم في أنفسهم عندهم شك وشبهة فيا يقولون: إنه برهان قاطع، ولهذا يقول أحدهم في هذا الموضع؛ إنه برهان قاطع، وفي موضع آخريُفُسد ذلك البرهان.

/ والذين يعارضون الثابت في الكتاب والسنة ما يزعمون أنه من العقليات القاطعة إنما يعارضونه بمثل هذه الحجيج الداحضة .

> فكل من لم يناظر أهـل الإلحاد والبدع مناظرة تقطع دابرهم لم يكن أعطَى الإسلام حقة ، ولا وُفَّ بموجب العلم والإيمان، ولا حصل بكلامه شفاء الصدور وطمأ تينة النفوس ، ولاأفاد كلامُه العلمَ واليقين .

> ولولا أنَّا قد بسطنا الكلام على هــذه الأمور في غير هذا الموضع ـــ وهــذا موضع تنبيه و إشارة ، لاموضع بَسُط - لكنا نبسط الكلام في ذلك ، ولكن نبهنا على ذلك .

444/1

<sup>(</sup>١) م ، ق : المقل .

<sup>·</sup> ٢ - ٢) : ساقطة من (ق) فقط ·

<sup>(</sup>٣) س: رق ٠

ملخص الرد على حجة التأثير

وملخص ذلك في حجة التأثير، الذي يُسمَّى الخــلق والإبداع، والتــكوين والإيجاب ، والاقتضاء والعلَّية ، والمــؤثرية ، ونحو ذلك ـــ أن يقال : التــأثير في الحوادث: إما أن يكون وجوديا أو عدمياً ، وإذا كان وجوديا: فإما أن يكون قديما أو حادثا ، وعلى كل تقدير فحجة الفلاسفة باطلة .

أما إن كان عدميا فظاهر ، لأنه لا يستلزم حينئذ قدم الأثر ؛ إذ العدم لانستلزم شيئًا موجودًا، ولأنه إذا جاز أن يفعل الفاءل للحدثات بعد أن لم يفعلها من غير تأثير وجودىأمكن حدوثالعالم بلا تأثير وجودى، كما هو قول الأشعرية ومُّن وافقهم من أصحاب مالك والشافعي وأحمد ، وكثير من المعتزلة .

وإنكان وجوديا فإما أن يكون قــديما أو محدثا ؛ فإنكان التأثير قديمــا فإما أن يُقال روجوب كون الأثر متصلا بالتأثير، والمكون متصلا بالتكوين، وإما أن لا يقال بوجوب ذلك ، وإما أن يقال بوجــوب المقارنة ، وإما أن يقال بإمكان إنفصال الأثرعن الثأثير.

فإن قيل بوجوب ذلك فعلوم حينئذ بالضرورة أن في العالم حوادث ، فيمتنع أن يكون التأثير في كل منها قديما ، بل لا بُد من تأثيرات حادثة للأمور الحادثة ، / ويمتنع حينئذ أن يكون في العالم قديم، لأن الأثر إنما يكون عقب التأثير، والقديم لا يكون مسبوقا بغيره .

وإن قيل: « إن الأثر يقارن المؤثر فيكون زمانهما واحدا » لزم أن لا يكون في العالم شيء حادث ؛ وهو خِلاف المشاهدة . YYA/1

<sup>(</sup>١) ر، ص، ط: التي ٠

<sup>(</sup>٢) أمام هـذا الموضع في هامش (ط) ، (ر) كنب ما يلي : « هذه الألف ظ ألفاظ مترادفة في عرفهم ، منخط الأمير » ، وكتبت نفس العبارة في ها مش (ص) ، إلا أن فيها : ﴿ قَالُهُ الْأُمْيِّرِ ﴾ -

فإذا قيل بأن : « التأثير لم يزل فى شىء بعد شىء » كان كل من الآثار حادثا ، ولزم حدوث كل ما سوى الله، و إن كان كل حادث مسبوقا بحادث .

و إن قبل : « بل يتأخر الأثر عن التأثير القديم » لزم إمكان حدوث الحوادث عن تأثير قسديم ، كما هو قول كثير من أهل النظر ، وهو قول من يقول بإثبات الصفات الفعلية لله تعالى ، وهى صفة التخليق ، ويقول : إنها قديمة ، وهو قول طوائف من الفقهاء من أصحاب أبى حنيفة والشافعي وأحمد ، والصوفية ، وأهل الكلام ، وغيرهم .

و إن كان الناثير محدثا فلابد له من محدث، فإن قبل بجواز حدوث الحوادث بإرادة قديمة ، أو إن القادر المختار يرجِّج أحد مقدور به على الآخر بلا مرجح : جاز أن يحدث الناثير قائمً بالمؤثر بقدرته ، أو بقدرته و شيئته القديمة ، كما يجوِّز من (۱)

عجوِّ ز وجود المخلوقات البائنة عنه بجود قدرته ، [أو لمجرد قدرته ] ومشيئته القديمة .

و إن قيل : « لا يمكن حدوث الحوادث إلا بسبب حادث » كان التأثير القائم بالمؤثر محدثًا ، وإذا كان التأثير محدثًا فلابد له من محدث ، وإحداث هذا التأثير تأثير ، وحينئذ فيكون تسلسل التأثيرات ممكنًا ، وإذا كان ممكنًا بطلت المجة ، فظهر بطلانها على كل تقدير .

وصاحب « الأربعين » وأمثاله من أهل الكلام إنما لم يجيبوا عنها بجواب قاطع ، لأن من جملة مقدماتها أن التسلسل ممتنع، وهم يقولون بذلك، والمحتج بها لا يقول بامتناع التسلسل ، فإن الدهرية يقولون بتسلسل الحوادث ، فإذا أجيبوا

<sup>(</sup>١) س (فقط): لمجرد ٠

<sup>(</sup>۲ — ۲) : في (س) نقط ٠

<sup>(</sup>٣) س : لا يكون ٠

عنها بجواب مستقيم على كل قول، كان خيرًا من أن يجابوا عنها بجواب لا يقول به / إلا بعض طوائف أهل النظر، وجمهور العقلاء يقولون: إنه معلوم الفساد بالضرورة .

779/1

وقد ذكر الرازى هذه الحجة فى غير هذا الموضع ، وذكر فيها أن القول بكون التأثير أمرًا وجوديا [ أمر ] معلوم بالضرورية ، ثم أخذ يجيب عن ذلك بمنع كونها وجودية ، لئلا يلزم التسلسل .

ومن المعلوم أن المقدمات التي يقول المنازع إنها ضرورية لا يُجاب عنها بأم نظرى ، بل إن كان المدّعى لكونها ضروروية أهدل مذهب معين يمكن أنهم تواطأوا على ذلك القول، وتلقاه بعضهم عن بعض ، أمكن فساد دعواهم ، وتبين أنها ليست ضرورية ، و إن كان مما تقر به الفطر والعقول من غير تواطؤ ولا موافقة من بعضهم لبعض ، كالموافقة التي تحصل في المقالات الموروثة ، التي تقولها الطائفة تبعا لكبيرها ، لم يمكن دفع مثل هذه ، فإنه لو دُفعت الضروريات التي يقربها أهل الفطر والعقول من غير تواطؤ ولا تشاعر ، لم يمكن إقامة الحجة على مبطل ، وهذا هو السفسطة التي لا يُناظر أهلها إلا بالفعل ، فكل مَن جَعَد القضايا الضرورية المستقرة في عقول بني آدم ، التي لم ينقلها بعضهم عن بعض ، كان سوفسطائيا .

فإذا أدّعى المدّعى أن التأثير أمر وجـودى ، وذلك معلوم بالضرورة ، لم يُقَلَّ له : بل هو عدمى ، لئلا يلزم التسلسل ، فإن التسلسل في الآثار فيه قولان مشهوران لنظّار المسلمين وغيرهم .

<sup>(</sup>١) أمر : ساقطة من (م) ، (ق) ٠

<sup>(</sup>٢) س، ر، ص، ط: وبين .

 <sup>(</sup>٣) ر ، س ، ص ، ط : أهل العقول والفطر -

<sup>(</sup>٤) فإن التسلسل : عبارة ساقطة من (ق) فقط .

والقول بجوازه هو قول طوائف: كطائفة من المعتزلة يسمون أصحاب المعانى من أصحاب معمر بن عبّاد الذين يقولون: للخالق خلق إلى ما لا نهاية له، لكن هؤلاء يثبتون تسلسلا فى آن واحد، وهو تسلسل فى تمام التأثير، وهو باطل. وقول طوائف من أهل السنة والحديث، كالذين يقولون: إن الحركة من لوازم الحياة، وكل حى متحرك، والذين يقولون: إنه لم يزل متكلما إذا شاء، وغير هؤلاء.

فإذا كان فيه قولان، فإما أن يكون جائزا، أو يكون العلم بامتنامه نظر يا خفياً .

بل الجواب القاطع يكون بوجوه قد بسطناها في غير هذا الموضع .

منها ما ذكرناه ، وهو أن يقال : التأثير سواء كان وجوديا أو عدميا ، وسواء كان التسلسل ممكنا أو ممتنعا ، فاحتجاجهم به على قدم العالم احتجاج باطل .

أو يقال: إن كان التسلسل فى الآثار ممكنا بطلت الحجة، لإمكان حدوثه بتأثير حادث ، وإن لزم التسلسل ، وإن كان ممتنعا لزم حدوث الحوادث بدون تسلسل التأثير، وهو يبطل الحجة، فالحجة باطلة على التقديرين، وهذا جواب مختصر جامع.

فإن الحجـة مبناها على أنه لابد للحوادث من تأثير وجودى ، فإن كان محدثا لزم التسلسل ، وهو ممتنع ، وإن كان قديما لزم قدم الأثر .

فيقال له : إن كان التسلسل في الآثار ممكنا بطلت الحجة ، لإمكان حدوثه عن تأثير حادث ، وذلك عن تأثير حادث ، وهلم جرا ، وامتناع التسلسل مقدمة من مقدمات الدليل، فإذا بطلت مقدمة من مقدماته بطل، وإن كان التسلسل ممتنعا، لزم أن تكون الحوادث حدثت عن تأثير وجودى قديم ، وحينئذ فيمكن حدوث العالم بدون تسلسل الحوادث عن تأثير قديم ، وهو المطلوب .

14./1

<sup>(</sup>۱) س : المعنى وانظر ما سبق ، ص ٣٤٤ ، ت ه .

<sup>·</sup> ۲ — ۲) : ساقط من (ق) فقط ،

و إن شئت أدخات المقدمة الأولى في التقدير أيضا ، كما تقدم التنبيه عليه ، حتى يظهر الحواب على كل تقدير ، وعلى قول كل طائفة من نظار المسلمين ، إذ كان منهم من يقول : الناثير في المحدثات وجودي قديم ، ومنهم من يقول : هو أمر عدى ، ومنهم من يقول بتسلسل الآثار الحادثة .

والدهرى بنى حجته على أنه لا بد من تأثير وجودى قــديم ، وأنه حينئذ يلزم قدم الأثر .

فيجاب على كل تقدير ، فيقال : التأثير إن كان عدميا بطلت المقدمة الأولى ، وجاز حدوث الحوادث بدون تأثير وجودى ، وإن كان وجوديا – وتسلسل الحوادث محكن – أمكن حدوثه بآثار متسلسلة ، وبطل قولك بامتناع تسلسل الآثار ، وإن كان تسلسل الآثار ممتنعا لزم : إما التأثير القديم ، وإما التأثير الحادث بالقدرة ، أو بالقدرة والمشيئة القديمة ، وحينئذ فالحوادث مشهودة ، فتكون صادرة عن تأثير قديم أو حادث ، وإذا جاز صدور الحوادث عن تأثير قديم أو حادث بطلت الحجة ،

141/1

وأصل هذا الكلام: أنَّا نشهد حدوث الحوادث، فلا بدلها من محدث، هو المؤثر، وإحداثه هو التأثير؛ فالقول في إحداث هذه الحوادث والتأثير فيه، كالقول في إحداث العالم والتأثير فيه.

وهؤلاء الدهرية بنوا هذه الحجة على أنه لابد من تأثير حادث، فيفتقر إلى تأثير حادث ، كما بنسوا الأولى على أنه لابد من سبب حادث ، فسأخذ الحجتين من مشكاة واحدة ، وكلتاهما مبناها على أن التسلسل في الآثار ممتنع ، وعامة هؤلاء الفلاسفة يجوّزون التسلسل في الآثار : القائلون بقدم العالم ، والقائلون بحدوثه ، كما يجوّزه طوائف من أهل المال ، أو أكثر أهل الملل .

فإذا أجيبوا على التقديرين ؛ وفيل لهم : « إن كان التسلسل جائزا بطلت هذه الحجة وتلك، وإن لم يكن جائزا بطلت أيضا هذه وتلك، كان هذا جوابا قاطعا.

ولكن لفظ «التسلسل» فيه إجمال واشتباه، كما فى لفظ « الدور »، فإن الدور يراد به الدور القَبْل ، وهو ممتنع بصر يح العقل واتفاق العقلاء ، ويراد به الدور المَيِّ الافتراني، وهو جائز بصر يح العقل واتفاق العقلاء، ومن أطلق امتناع الدور فراده الأول ، أو هو غالط فى الإطلاق .

ولفظ « التسلسل » يراد به التسلسل في المؤثرات ، وهـو أن يكون للحادث فاعل ولفاعل فاعل ، وهـذا هو فاعل واتفاق العقلاء ، وهـذا هو التسلسل الذي أمر النبي صلى الله عليه وسلم بأن يُستعاذ بالله منه ، وأمر بالانتهاء عنه ، وأن يقول القائل : « آمنت بالله ورسله » .

كما فى الصحيحين عن أبى هريرة ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « يأتى الشيطانُ أحدَكُم ، فيقول : مَنْ خلق كذا ؟ منخلق كذا ؟ حتى يقول له : مَنْ خلق ربك ؟ فإذا بلغ ذلك فليستعذ بالله وَلْمِينَة ، وفي رواية : «لايزال الناس يتساءلون ، حتى يقولوا : هذا الله خلق الخلق / فمن خلق الله ؟ [ فمن وجد من ذلك شيئا فليقل :

177/1

<sup>(</sup>١) س : بأن يكون للحادث ؛ ق ، ر ، ص ، ط : وهو أن للحادث .

<sup>(</sup>٢) ر، ص، ط: الله ٠

<sup>(</sup>٣) ق ، س ، ر ، ص : منه والانتهاء عنه .

<sup>(</sup>١) س (فقط) : ورسوله .

<sup>(</sup>ه) هذه الرواية عن أبي هريرة رضى الله عنه في : البخارى ه /١٢٣ (كتاب بدء الخسلق ، باب صفة إبليس وجنوده) ؟ مسلم ٢٠/١ (كتاب الإيمــان ، باب الوسوسة في الإيمــان) .

آمنت بالله ». وفي رواية : « ورسوله » وفي رواية : « لايزالون بك يا أبا هريرة حتى يقولوا : هذا الله ، فنخلق الله ؟ ] قال : « فبينا أنا في المسجد إذ جاءني ناس من الأعراب، فقالوا : يا أباهريرة هذا الله خلق الحلق فن خلق الله ؟ »قال : «فأخذ حَصَّى بكفّه فرماهم به ، ثم قال : قوموا ، قوموا ، صدق خليلي » .

وفى الصحيح أيضا عن أنس بن مالك عن رسول صلى الله عليه وسلم قال : «قال الله : إن أمتك لا يزالون يسألون : ماكذا ؟ وماكذا ؟ حتى يقولوا : هذا الله (٥) خلق الخلق ، فمن خلق الله ؟ » .

وهـذا التسلسل في المؤثرات والفاعلين يقترن به تسلسل آخر، وهو التسلسل في تمام الفعل والتأثير، وهو نوعان: تسلسل في جنس الفعل، وتسلسل في الفعل المعنن.

فالأول ــ مثل أن يقال: لايفعل الفاعل شيئا أصلاحتى يفعل شيئا معينا، (٧) أو لا يحدث شيئا حتى يصدر عنه شيء، أو لا يحدث شيئاء أو لا يصدر عنه شيء حتى يصدر عنه شيء، فهذا أيضا باطل بصريح العقل وانفاق العقلاء.

<sup>(</sup>١) هذه الرواية عن أبي هريرة في : مسلم ، المرجع السابق ١١٩/١؛ سنن أبي دارد ٢٣١/٤ ٢٣٠ ( كتاب السنة ، باب في الجهمية ).

 <sup>(</sup>۲) مسلم ۱۲۰/۱ (حدیث رقم ۲۱۳) الا أن فیه : وؤاد « روسله » .

 <sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين في (س) فقط ، وسقط من سائر النسخ .

<sup>(</sup>١) الحديث في : مسلم ١٢١/١ (حديث رقم ٢١٥) ٠

<sup>(</sup>ه) ق (فقط) : هذا خلق الله الخلق ه

<sup>(</sup>٦) الحديث بهذه الرواية عن أنس رضى الله عنه فى : البخارى ٩٦/٩ (كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ، باب ما يكره من كثرة السؤال ) ؛ مسلم ١٢١/١ --- ١٢٤ (حديث وقم ٢١٧ ) .

<sup>(</sup>٧) س: ولا ٠

وهذا هو الذى يصح أن يجعل مقدمة في دوام الفاعلية ، بأن يقال: كل الأمور المعتبرة في كرنه فاعلا: إن كانت قديمة لزم قدم الفعل، و إن حدث فيها شيء، فالقول في حدوث غيره ، فالأمور المعتبرة في حدوث في حدوث ذلك الحادث: إن كانت قديمة لزم قدم الفعل، و إن كانت محدثة لزم أن لا يحدث شيء من الأشياء حتى يحدث شيء .

وهذا جمع بين النقيضين ، وقد يسمى هـذا دُوْرا، ويسمى تسلسلا ، وهذا هو الذي أجاب عنه مَنْ أجاب بالمعارضة بالحوادث المشهودة .

وجوابه أن يقال: أتعنى بالأمور الممتبرة الأمور المعتبرة فى جنس كونه فاعلا، أم الأمور المعتبرة فى فعل شىء معين؟ أما الأول فلا يلزم من دوامهادوام فعل شىء من العالم ؛ وأما الثانى : فيجوز أن يكون كل ما يمتبر فى حدوث المعين كالفلك وغيره حادثا، ولا يلزم من حدوث شرط الحادث الممين هذا التسلسل، بل يلزم منه التسلسل المتعاقب فى الآثار، وهو أن يكون قبل ذلك الحادث حادث، وقبل / ذلك الحادث حادث، وهذا جائز عندهم وعند أئمة المسلمين ، وعلى هذا فيجوز أن يكون كل ما فى العالم حادثا ، مع التزام هذا التسلسل الذى يجوزونه .

وقد يراد بالتسلسل فى حدوث الحادث المعين ، أو فى جنس الحوادث : أن يكون قد حدث مع الحادث تمام مؤثره ، وحدث مع حدوث تمام المؤثر المؤثر . وهلم جزا .

وهذا أيضا باطل بصريح العقــل واتفاق العقلاء ، وهو من جنس التسلسل ف تمام التأثير .

777/1

<sup>(</sup>١) الأمور المعتبرة : ساقط من (س) ، (ر) ، (ص) ، (ط) .

<sup>(</sup>٢) فعل : ساقطة من (س) .

<sup>(</sup>٣) س ، ر ، ص ، ط : حادث ،

فقد تبين أن التسلسل إذا أريد به أن يحدث مع كل حادث حادث يقارنه، (٢) يكون تمام تأثيره مع الآخر حادث، وهلم حرا، فهذا ممتنع، وهو من جنس قول (٣) مُمَّر في المعانى المتسلسلة، وإن أريد به أن يحدث قبل كل حادث حادث وهلم. حرا، فهذا فيه قولان، وأثمة المسلمين وأثمة الفلاسفة يجودونه.

(ع) أن التسلسل يُراد به التسلسل في المؤثرات وفي تمام التأثير، يُراد به التسلسل المتعاقب شيئًا مع شيء. فقولنا أيضا: «إن المتعاقب شيئًا بعد شيء، ويراد به التسلسل المقارن شيئًا مع شيء. فقولنا أيضا: «إن المؤثر يستلزم أثره » يُراد به شيئان : قد يراد به أن يكون معه في الزمان ، كما تقوله الدهرية في قدم الأفلاك، وقد يراد به أن يكون عقبه ؛ فهذا هو الاستلزام المعروف عند جمهور العقلاء ، وعلى هذا فيمتنع أن يكون في العالم شيء قديم .

والناس لهم في استلزام المؤثر أثرَهُ قولان :

فهن قال: « إن الحادث يحدث فى الفاعل بدون سبب حادث » فإنه يقول: (٢) المؤثر التام لا يجبأن يكون أثره معه، بل يجوز تراخيه، و يقول: إن القادر المختار يرجح أحد مقدور يه بجرد قدرته التى لم تزل ، أو بجرد مشيئته التى لم تزل ، و إن لم يحدث عند وجود الحادث سبب .

والقول الثانى: أن المؤثر التام يستلزم أثره. لكن في معنى هذا الاستلزام قولين :

<sup>(</sup>١) س : حادثا ، وسقطت الكلمة من (ق) .

<sup>(</sup>٢) س : فيكون تمام تأثيره مع ؟ ق : يكون تمام النأثير ومع .

<sup>(</sup>٣) وانظر ما سبق ، ص ٤٤٣ ، ت ه .

<sup>(</sup>٤) س، ط: ويراد .

<sup>(</sup>ه) س ، ر ، ص ، ط : المقارن .

<sup>(</sup>٢) س، ر، ص، ط: ويقولون القادر .

 <sup>(</sup>٧) قولين : في (م) فقط ، وفي سائر النسخ : قولان .

/ أحدهما : أن يكون معه ، بحيث يكون زمان الأثر المعين زمان المؤثر ؛ ٢٣٤/١

فهذا هو الذى تقوله المتفلسفة ، وهو معلوم الفساد بصريح العقل عند جمهور العقلاء ، (۲) والثانى : أن يكون الأثر عقب تمام المسؤثر ، وهذا يقر به جمهور العقلاء ، وهو يستلزم أن لا يكون فى العالم شىء قديم ، بل كل ما فعله القديم الواجب بتفسه ، فهو محدث .

و إن قيل: «إنه لم يزل فعالا»، وإن قيل بدوام فاعليته، فذلك لايناقض مدوث

كل ماسواه ، بل هو مستلزم لحدوث كل ماسواه ، فإن كل مفعول فهو محدَث ، فكل ماسواه مفعول ، فهو محدَث مسبوق بالعدم ، فإن المسبوق بغيره سَبقًا زمانيًا لا يكون قد يما ، والأثر المتمقب [ لمؤثره ، الذي زمانه عقب زمان تمام مؤثره ، ليس مقارنًا له في الزمان ، بل زمنسه متعقب ازمان تمام التأثير ، كتقدم بعض أجزاء الزمان على بعض ، وليس في أجزاء الزمان شيء فديم ، وإن كان جنسه قديما ، بل كل جزه على بعض ، وليس في أجزاء الزمان شيء فديم ، وإن كان جنسه قديما ، بل كل جزه

من الزمان مسبوق بآخر ؛ فليس من التأثيرات المعينة تأثير قديم ، كما ليس من أجزاء الزمان حزء قديم ،

فمن تدبرهذه الحقائق، وتبين له ما فيها من الاشتباه والالتباس: تبين له محارات أكابرالنظار في هدف المبهامه التي تحار فيهما الأيصار و والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقم .

<sup>(</sup>١) س ، ر ، ص ، ط : زمان المؤثر في الزمان ،

٠ (١) س: عقيب ٠

<sup>(</sup>٣) م ، ق : فاعلا .

<sup>(</sup>٤) س: وكل ه

<sup>(</sup>ه) م بس المعقوفتين في (س) فعط .

<sup>(</sup>٦) قديم : ساقطه من (ق) فقط .

<sup>(</sup>٧) م : فليس من التأثرات تأثرا لمينه تأثير فدم ؛ ق ، و : فليس من التأثرات تأثيرا لعينه تأثير فدم ؛ والسارة مطموسة في مصورة (ص) ؛ ط : تأثر كعينه .

<sup>(</sup>٨) جزء قديم ؛ ساقطة من (س) .

عمدة الفلاسفة فى قدم العالم على مقد.تين

جواز التسلسل

وحقيقة الأمر: أن هؤلاء الفلاسفة بَنُوا عمدتهم في قدم العالم على مقدمتين : إحداهما : أن الترجيح لابد له من مرجّح تام يجب به .

والثانية : أنه لو حدث الترجيح للزم التسلسل، وهو باطل .

وهم متناقضون قائلون بنقيض هاتين المقدمتين .

أماجواز التسلسل؛ فإن أرادوا به التسلسل المتعاقب فى الآثار شيئًا بعد شيء، فهم يقولون بجواز ذلك، وحينئذ فلا يمتنع أن يكون كل ماسوى الله محدثا، كائنا بعد أن لم يكن، كالفَلَك وغيره، و إن كان حدوثه موقوفا على سبب حادث قبله، وحدوث ذلك السبب موقوف على سبب حادث قبله ،

7**70/1** 

/ وإن أرادوا التساسل المقــترنـــوهو أنه لوحدث حادث، للزم أن يحدث (٤) ممه ] تأثيره ، ومع حدوث تمام تأثيره يحدث تمام تأثيره ، وهم عوافقون على امتناعه .

و إن عنوا بالتسلسل: أنه لو حدث مرجّع ما، للزم أن لا يحدث شيء حتى يحدث شيء ، فهذا متناقض ، وهو ممتنع أيضًا .

فإذا قال القائل: « لو حدث سبب يوجب ترجيح جنس الفعل للزم هذا التسلسل » فهو صادق ، ولكن هـذا يفيد أنه لا يحدث مرجّح يوجب ترجيح الفعل ، بل لايزال جنس الفعل موجودًا ؛ فهذا يسلمه لهم أثمة المسلمين .

<sup>(</sup>١) س، ر، ط: محدث كائن ، والعبارة غير واضعة في (ص) ،

<sup>(</sup>۲) س : مونوف ٠

<sup>(</sup>٣--٣) : ساقط من (ق) فقط .

<sup>(</sup>١) ممه : في (س) فقط .

لكن ليس في هذا ما يقتضى صحة قولهم بقدم شي من العالم ، بل هذا يقتضى حدوث كل ماسوى الله ، فإنه إذا كان جنس الفعل لم يزل ، لزم أنه لا تزال المفعولات تحدث شيئًا بعد شيء ، وكل مفعول محدث مسبوق بعدم نفسه ، ولكن هؤلاء ظنوا أن المفعول يجب أن يقارن الفاعل [ في الزمان ، و يكون معه من غير أن يتقدم الفاعل ] على مفعوله بزمان .

وهـذا غلط بين لمن تصوره، وهو معلوم الفساد بالعقل عند عامة العقلاء، ولهذا لم يكن في العقلاء من قال: « إن الساوات والأرض قديمة أزلية » إلا طائمة قليلة ، ولم يكن في العالم من قال: «إنها مفعولة وهي قديمة » إلا شرذمة من هذه الطائفة الذين خالفوا صريح المعقول وصحيح المنقول.

وقولهم بأن المؤثر التام الأزلى يستلزم أثره بهذا الاعتبار الذى زعموه ،أى : يكون معه لا يتقدم المؤثر على أثره بالزمان ، يوجب أن لا يحدث فى العالم شىء ، وهو خلاف المشاهدة ، فقد قالوا بما يخالف الحس والعقل وأخبار الأنبياء . وهذه هى طرق العلم .

و إذن، كان الممتنع إنما هو جواز التساسل في أصل التأثير، والتسلسل المقارن مطلقًا.

وأما التسلسل في الآثار شيئًا بعد شيء فهم مصرحون به : معترفون بجوأزه .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين في (س) فقط ، وسقط من (ق) ، وفي (م) ، (د) ، (ط) : 5 أن يقارن الفاعل ولا يتقدم على مفعوله بزمان » . وفي هامش (س) ، (ط) : «كأنه : ولا يتقدم » .

<sup>(</sup>٢) م ، ق : لهذا الاعتبار الذي يزهمون أن يكون معه ؛ ر : بهذا الاعتبار الذين يزهمون أن يكون معه ؛ ص : بهذا الاعتبار الذين يزعمونه أن يكون معه ؛ ط : بهذا الاعتبار الذي يزعموه أن يكون معه .

<sup>(</sup>٣) ر ، ص ، ، ط : فوجب ،

1/177

ا وقدم العالم ليسلازما مستازما لجواز التسلسل. وإنما خصوا به المعتزلة ومن البعم من الكُلّابية وغيرهم ، الذين وافقوهم على نفى الأفعال القائمة به ، أو نفى الصفات والأفعال، فقالوا لهم : أنتم قدرتم فى الأزل ذاتًا معطّلة عن الفعل، فيمتنع أن يحدث عنها شيء ، لأنه يستلزم الترجيح بلا مرجّع .

فالطريق الذي به ينقطع هؤلاء الفلاسفة أن يُقال : إن كان التساسل في الآثار شيئًا بعد شيء ممتنعًا بطلت الحجة ، وإن كان جائزا أمكن أن يكون حدوث كل شيء من العالم مبنيًا على حوادث قبله ، إما مَعَانِ حادثه شيئًا بعد شيء في غير ذات الله تعالى ، وإما أمور قائمة بذات الله تعالى ، كما يقوله أهل الحديث وأهل الإثبات ، الذين يقولون : لم يزل متكلما إذا شاء ، فعالا لما يشاء ، وإما غير ذلك ، كما قاله الأرموى وغيره .

وبالجملة: فالتقديرات في تسلسل الحوادث متعددة، ومهما قدر منها كان أسهل من القدول بأن السهاوات والأرض أزلية ، وأن الله لم يخلق السهاوات والأرض وما بينهما في ستة أيام ، وهؤلاء الفلاسفة [ إنما ] يبحثون بجسرد عقولهم ، فليس في العقل ما يوجب ترجيح قدم الأفلاك على سائر التقديرات ، ومن يقسر بالسمع — كمن يقر بالشرائع منهم — فأي تقدير قدّره كان أقرب إلى الشرع من قولهم بقدم الأفلاك .

<sup>(</sup>١) س ، ر ، ص ، ط : مستازم ٠

<sup>(</sup>٧) م ، ق : فالطريق التي تقطع ؛ ر ، ص ، ط : فالطريق الذي تنقطع ٠

<sup>(</sup>٣) والأرض : زيادة في (م) ٠

 <sup>(</sup>٤) إنما: سقطت من (م) ، (ق) · وفي (س): الذبن •

(1)

الترجيح بلا مرجح

وأما المقدمة الثانية \_ وهى النرجيح بلا مرجِّح \_ فإنهم ألزموا بها القائلين بالحدوث بدون سبب حادث ، وهى لهم ألزم ، فإن الحوادث المتجددة تقتضى تجدد أسباب حادثة ، فالحدوث أمن ضرورى على كل تقدير ، والذات القديمة المستلزمة لموجبها : إن لم يتوقف حدوث الحوادث عنها على غيرها لزم مقارنة الحوادث لها فى الأزل ، وهذا باطل بالضرورة والحس ، وإن توقف على غيرها فذلك الغير إن كان قديمًا أزليا كان معها ، فيلزم مقارنة الحوادث لها ، وإن كان حادثاً ، فالقول فى سبب حدوثه كالقول فى غيره من الحوادث .

177/1

ا فهؤلاء الفلاسفة أنكروا على المتكلمين — نفاة الأفعال القائمة به — أنهم أثبتوا حدوث الحوادث بدون سبب حادث، مع كون الفاعل موصوفا بصفات الكال، وهم أثبتوا حدوث الحوادث كلها بدون سبب حادث ولا ذات موصوفة بصفات الكال، بل حقيقة قولهم أن الحوادث تحدث بدون محدث فاعل، إذ كانوا مصرحين بأن العلة التامة الأزلية يجب أن يقارنها معلولها؛ فلا يبقي للحوادث فاعل أصلا، لاهي ولا ضرها .

فعكم أن قولهم أعظم تناقضاً من قول المعتزلة ونحوهم ، وأن ماذكروه من الججة (٣) في قدم العالم، هو على حدوثه أدل منه على قدمه ، باعتباركل واحدة من مقدمتي حجتهم .

<sup>(</sup>۱) م، ن: ترجيح ٠

<sup>(</sup>٢) س ، ر ، ص ، ط : فاعلا ؛ وفي هامش (ص) : «قوله ( فاعلا ) كذا في الأصل ، والظاهر فاعل بالرفع » .

<sup>(</sup>٣) س: مقدمات ه

ومن تدبرهذا وفهمه تبين له أن الذين كذَّبوا بآيات الله صُمَّ وبُهم في الظلمات، وأن هؤلاء وأمثالهم من أهل النارِ ، كا أخبر الله تعالى عنهم بقوله : ﴿ وَقَالُوْ الَو كُنَّا فَسَمُعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُمَّا فِي أَصْعَابِ السَّمِيرِ ﴾ [سورة الملك : ١٠] وهذا مبسوط في موضع آخر .

والمقصود هنا أن نبين أن أجوبة نُفَاة الأفعال الاحتيارية القائمة بذاته (٢)
تعالى لهؤلاء الدهرية أجو بة ضعيفة، كما بين ذلك، وبهذا استطالت الفلاسفة والملاحدة وغيرهم عليهم .

فالذين سلكوا هذه المناظرة لا أعطوا الإيمان بالله ورسوله حقه ، ولا أعطواً الحهاد لأعداء الله تعالى حقه ، فلا تجلوا الإيمان ولا الجهاد .

وقد قال الله تمالى: ﴿ إِنَّمَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ بَرْتَابُواْ وَجَاهَدُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ بَرْتَابُواْ وَجَاهَدُواْ بِأَمُوا لِحِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أُولِئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [سورة الجمرات: ١٥] ، وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِينَاقَ النّبِيّنَ لَمَ آ نَيْتُكُمْ مِّنْ يَكَالِ وَحِثْمَةً ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لَمَ مَعَكُمْ لَتَؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَنَنْصُرِنَّهُ قَالَ أَأْفُ رَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَٰلِكُمْ إِصْرِى قَالُوا أَقْرَوْ نَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِّنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ [سورة عليه الميناق: لأن عمران: ٨١] . قال ابن عباس: « ما بعث الله نبيا إلا أخذ عليه الميناق: لئن

<sup>(</sup>۱) في هامش (س) أمام هذا الموضع كتب: آخر المجلدالأول من (وبعدها كلة غير واضحة كأنها: نجز ) خمسة . وكأن نسخة (س) تقع في خمسة أجزاء، وآخر المجلد الأول فيها عند هذا الموضع .
(۲) م 6 ق : نبين .

بعث عد صلى الله عليه وسلم وهو حى ليؤمنن به ولينصرنه ، / وأمره أن يأخذ (١٠/١) الميثاق على أمته: لئن بُعِث مجمد صلى الله عليه وسلم وهم أحياء ليؤمنن به ولينصرنه».

فقد أوجب الله تعالى على المؤمنين الإيمان بالرسول والجهاد معه ، ومن الإيمان به : تصديقُه في كل ما أخبر به ، ومن الجهاد معه دفع كل من عارض ما جاء به ، وألحد في أسماء الله وآياته .

وهؤلاء أهل الكلام المخالفون للكتاب والسنة ، الذين ذمهم السلف والأئمة ، لا قاموا بكال الإيمان ولا بكال الجهاد ، بل أخذوا يناظرون أقواما من الكفار وأهل البدع ، الذين هم أبعد عن السنة منهم ، بطريق لا يتم إلا برد بعض ما جاء به الرسول ، وهي لا تقطع أولئك الكفار بالمعقول ، فلا آمنوا بما جاء به الرسول حق الإيمان ، ولا جاهدوا الكفار حق الجهاد ، وأخذوا يقولون أنه لا يمكن الا يمان بالرسول ولا جهاد الكفار ، والرد على أهل الإلحاد والبدع إلا بما سلكاه من المعقولات ، و إن ما عارض هذه المعقولات مر السمعيات يجب رده من المعقولات ، و إن ما عارض هذه المعقولات من السمعيات .

(٣) وإذا حُقق الأمر عليهم وُجِدَ الأمر بالعكس ، وأنه لا يتم الإيمان بالرسول (٤) والجهاد لأعدائه ، إلا بالمعقول الصريح المناقض لما ادعوه من العقليات ، وتبنن

<sup>(</sup>۱) أورد ابن كثير في تفسيره ٤/٣٧٨ هذا الأثر بنفس هـذه الألفاظ تقريباً عن ﴿ على بنُ أَيْ طَالبَ فَي تَفْسِير الطبرى أَيْ طالبَ فَي تَفْسِير الطبرى وابن عمه ابن عباس رضى الله عنها ، وورد بألفاظ مقارمة عن على بن أبي طالب في تفسير الطبرى وأورد الطبرى والسيوطى (ط م الممارف) ٢/٥٥ ه ، وقد د الأثر مختصراً عن ابن عباس في تفسير الطبرى ٢/٢٥ ه - ٥٥٧ الدر المشور ٢/٢ على - ٥٠٠ ؟ .

<sup>(</sup>٢) س : السمعيات. •

<sup>(</sup>٣) ص : ومن ٠

<sup>(</sup>٤) م ، ق : رئيين .

أن المعقول الصريح مطابق لما جاء به الرسول ، لا يناقضه ولا يعارضه ، وأنه بذلك سبطل حجج الملاحدة ، وينقطع الكفار ، فتحصل مطابقة العقل للسمع ، وانتصار أهل العلم والإيمان على أهل الضلال والإلحاد ، و يحصل بذلك الإيمان بكل ما جاء به الرسول ، واتباع صريح المعقول ، والتمييز بين البينات والشبهات .

كلمايحتج به النفاة يدل على نقيض قولهم

144/1

وقد كنت قديمًا ذكرت في بعض كلامى أنى تدبرت عامة ما يحتج به النفاة من النصوص ، فوجدتها على نقيض قولهم أدل منها على قولهم ، كاحتجاجهم على نفى الرؤية بقوله تعالى : (لا تُدرِكُهُ الأَبْصَارُ وهُو يُدرِكُ الْأَبْصَارَ ) [سورة الانعام : سفى الرؤية بقوله تعالى : (لا تُدرِكُهُ الأَبْصَارُ وهُو يُدرِكُ الْأَبْصَارَ ) [سورة الانعام : سفى الرؤية بقوله تعالى على إثبات الرؤية أوان هذه الآية تدل على إثبات الرؤية أعظم من دلالتها على نفيها .

وكذلك احتجاجهم على أن القرآن أوعبارة القرآن مخلوقة بقوله تعالى: ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِنْ ذِكْرٍ مِّن رَّبِهِم عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ مَا أَوْ يَهِم مِنْ ذِكْرٍ مِّن رَّبِهِم عُمْدَتٍ إِلَّا اسْتَمَعُوهُ ﴾ [سورة الأنبياء: ٢] بينت أن دلالة هذه الآية على نقيض قولهم أقوى ؛ فإنها تدل على أن بعض الذكر محدث و بعضه ليس بحدث ، وهو ضد قولهم .

والحدوث في لغة العرب العامة ليس هو الحدوث في اصطلاح أهل الكلام ؛ فإن العرب يسمون ما تجدد حادثا ، وما تقدم على غيره قديما ، و إن كان بعد أن لم يكن ، كقوله تعالى : (كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ) [سورة يَس : ٣٩]، وقوله تعالى عن إخوة يوسف : ( تَاللّهِ إِنّكَ لَنِي ضَلَالِكَ الْقَدِيمِ) [سورة يوسف : ٥٠]، تعالى عن إخوة يوسف : ( تَاللّهِ إِنّكَ لَنِي ضَلَالِكَ الْقَدِيمِ) [سورة يوسف : ٥٠]، وقوله تعالى عن إخوة يوسف : ( تَاللّهِ إِنّكَ لَنِي ضَلَالِكَ الْقَدِيمِ) [سورة الاحقاف : ١١]

<sup>(</sup>١) س ، ر، ص ، ط : بينا .

<sup>(</sup>٢) م (فقط) : وقوم ، وهو خطأ ظاهر .

وقوله تعالى عن إبراهيم : ﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَّا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ \* أَنْتُمْ وَآ بَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ ﴾ [سورة الشعراء : ٥٧ ، ٧٦] . وكذلك استدلالهم بقوله : « الأحد الصمد » على نفى علوه على الخلق، وأمثال ذلك مما قد بُسِط فى غير هذا الموضع .

ثم تبين لى بعد ذلك [مع هذا] أن المعقولات في هذا كالسمعيات، وأن عامة ما يحتج به النفاة من المعقولات هي أيضا على نقيض قولهم أدل منها على قولهم، كما يستدلون به على نفى الصفات ونفى الأفعال ، وكما يستدل به الفلاسفة على قدم العالم ، ونحو ذلك والمقصود هنا التنهيه ، وإلا فالبسط له موضع آخر .

وعمدة مَنْ نفى الأفعال والصفات من أهل الكلام الجهمية والمعتزلة ، ومن اتبعهم على هذه الحجة التى زعموا أنهم يقررون بها حدوث العالم و إثبات الصانع ، فعلوا ما قامت به الصفات أو الأفعال محدثا ، حتى يستدلوا بذلك على أن العالم محدث ، و يلزم من ذلك أن لا يقوم بالصانع لا الصفات ولا الأفعال .

وإذا تدبر العاقل الفاضل تبين له أن إثبات الصانع وإحداثه للحدثات لا يمكن الا بإثبات صفاته وأفعاله ، ولا تنقطع الدهرية من الفلاسفة وغيرهم قطعا الا بإثبات للأسماء والأفعال الما عقليا لا حيلة لهم فيه ، إلا على طريقة السلف أهل الإثبات الأسماء والأفعال والصفات ، وأما من نفى الأفصال أونفى الصفات فإن الفلاسفة الدهرية تأخذ بخناقه ، ويبي حائرًا شاكًا مرتابا مذبذبا ، بين أهل الملل المؤمنين بالقورسوله وبين همؤلاء الملاحدة ، كما قال تعالى في المنافقين : ( مُذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لا إِلَى هَوُلاً ، ولا إِلَى هَوُلاً ، ولا إلى هَا له الله المؤلفة بن المنافقين : ( مُذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لا إِلَى هَوُلاً ، ولا إلى هَا الله المؤلفة بن المنافقين : ( مُذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لا إِلَى هَوُلاً ، ولا إلى هَا أَوْلاً ، ولا إلى هَا قال تعالى في المنافقين : ( مُذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لا إِلَى هَا الله ورة النساء : ١٤٣٠ ) .

78-/1

<sup>(</sup>١) م ، ق : ثم تيين لى مع ذلك ؟ ر ، ص ، ط : ثم تبين لى مع ذلك مع هذا .

<sup>(</sup>٢) لمم : زيادة في (م) نقط .

وهذا موجود في كلام عامة هؤلاء الذين في كلامهم سنة وبدعة ، ولاريب أنهم يردون على الفلاسفة وغيرهم أمورا ، ولكن الفلاسفة ترد عليهم أمورا ، وهم ينتصرون في غالب الأمر بالحجة العقلية [ على الفلاسفة ، أكثر جما تنتصر الفلاسفة بالحجة العقلية عليهم ] ، ولكن قد تقول الفلاسفة أمورا باطلة [ من جنس العقليات فيوافقونهم عليها ] فيستطيلون بها عليهم ، وقد تقول الفلاسفة أمورا صحيحة موافقة للشريعة فيردونها عليهم ، وهم لا يصيبون الصدق والعدل إلا إذا وافقوا الشريعة ، فإذا خالفوها كان غايتهم أن يقابلوا الفاسد بالفاسد ، والباطل بالباطل ، فتبق الفلاسفة العقلاء في شك ، لا حصل لهؤلاء نور الهدى ولا لهـؤلاء .

و إنما يحصل النور والهدى بأن يقابل الفاسد بالصالح، والباطل بالحق، والبدعة بالسنة ، والضلال بالهدى ، والكذب بالصدق ، و بذلك يتبين أن الأدلة الصحيحة لا تعارَضُ بحال، وأن المعقول الصريح مطابق للنقول الصحيح .

وقد رأيتُ من هـذا عجائب ، فقـل أن رأيت حجـة عقلية هائلة لمن عارض الشريعة، قد انقدح لى وجه فسادها وطريق حالها ، إلا رأيت بعد ذلك من أثمة تلك الطائفة مَنْ قد تفطن لفسادها وبينه .

<sup>(</sup>١) ق : وهم ينتصرون في غالب الأمر بالحجة العقلية عليهم ؟ م : وهم ينتصرون [على الفلاسفة ] في غانب الأمر بالحجة العقلية عليهم .

<sup>(</sup>٢) من جنس العقليات : ساقطة من (ق) فقط ؛ فيوافقونهم عليها : ساقطة من (م) ، (ق) •

<sup>(</sup>٣) م ، ق : للشرع .

 <sup>(</sup>٤) بمد كلمة (عليهم) في (م)، (ق) : من جنس العقليات فيوافة ونهم عليها، وهو خطأ من الناسخ،
 وقد وردت العبارة في السطر السابق •

<sup>(</sup>ه ـــ ه) : هذه العبارات كتبت فى ( س ) ولكن عليها شعاب ، و يوجد بعدها ســقعل طو يل ينتمى عند أول الجزء النانى من طبعة (م) كما أشرنا إلى ذلك فى المقدمة ، و يظهر أن هذه العبارات كانت مكنو بة فى صفحات أخرى ضاعت من هذه النسخة .

<sup>(</sup>٦) م، ق : فقل أن رأيت بعد ذلك ١٠٠ الح

وذلك لأن الله خلق عباده على الفطرة، والعقول السليمة مفطورة على [معرفة] الحسق، لولا المعارضات؛ وله أذكر من كلام رؤوس الطوائف في العقليات ما يبين ذلك؛ لا لأنا عتاجون في معرفتنا إلى ذلك، لكن ليعلم أن أثمسة الطوائف معترفون بفساد هذه الفضايا، التي يَدَّعي إخوانهم أنها قطعية، مع مخالفتها للشريعة، ولأن النفوس إذا علمت أن ذلك القول قاله مَنْ هو مِن أثمسة المخالفين، استأنست بذلك واطمأنت به، ولأن ذلك يبين أن تلك المسألة فيها نزاع بين تلك الطائفة، فتنحل عقد الإصرار والتصميم على التقليد.

فإن عامة الطوائف ـــ و إن ادعوا العقليات ـــ بهمهورهم مقلدون لرؤوسهم، فإذا رأوا الرؤوس قد تنازعوا واعترفوا بالحق، انحلت عقدة الإصرار على التقليد.

وقد رأيت الأثير الأبهرى ــ وهو بمن يصفه هؤلاء المناخرون بالحذق فى الفلسفة (٤) والنظر، و يقدمونه على الأرموى، و يقولون: الأصبهاني صاحب القواعد هو وغيره

إبطال الأبهرى حجة الفلاسفة على قدم العالم

 <sup>(</sup>١) معرفة : ساقطة من (م) ، (ق) .

 <sup>(</sup>٢) م: فتنحل عقدة ؛ ق ؛ ر: فتحل عقدا ؛ ط: فتحل عقد .

<sup>(</sup>٣) أثير الدين المفضل بن عمر بن المفضل الأبهرى السمرقندى ، صاحب كتاب « هداية الحكمة » (وهو مطبوع) ، توفى سبنة ٣٠٣ ، افغلر ترجته فى : تاريخ مختصر الدول لابن العبرى ، ص ٤٤ ولط ، بيروت ، سبنة ، ١٨٩ ) ؛ بروكلمان ، مقالة « الأبهسرى » : هاثرة المعارف الإسلامية ؛ الأعلام ٢٠٣/٨ .

<sup>(</sup>٤) محمد بن محمود بن محمد بن عباد السلماني ، أبو عبد الله شمس الدين الأصفهاني ، من فقها، الشافعية بأصبان ، وقد سنة ٢٦٨ ، وتوفى سنة ٢٦٨ ه ، له مصنفات ، بها : « شرح المحصول » فيأصول الفقه ، « القواعد » في أصول الفقه والدين والمنعلق والحدل ، قال ابن شاكر : هو أحسن تصافيفه و « غاية المطلب » في المنعلق ، وقد كتب ابن تجيسة تعليقا على « عقيدة » كتبا ، وحرف هذا التعليق برسالة « شرح العقيدة الاصفهائية » وطبعت ضمن مجموعة الفتاوى الكبرى ، الجزء الخامس ، وفي طبعات برسالة « شرح العقيدة الاصفهائية » وطبعت ضمن مجموعة الفتاوى الكبرى ، الجزء الخامس ، وفي طبعات أخرى ، انظرعنه ، فوات الوفيات ٢ / ، ٢٠٩ ؛ البداية والنهاية ٣١ / ، ٢٠ ، بغية الوعاة ٣٠ ٢ ؟ كشف الظنون ، ١٠٥ ؛ بعية الوعاة ٣١٣ ؟ كشف الظنون ، ١٠٥ ؛ حدن المحاضرة ١٠٣١ ؟ الأعلام ٢٠٨/٧ ك ، حدن المحاضرة ٢٠٨/٧ .

تلامذته \_ رأيته قد أبطل حجة هؤلاء المتفلسفة على قدم العالم بما يقرر ما ذكرته من ابطالها ، وكان ما أجاب به عن حجتهم أولى بدين المسلمين ، كما ذكره الأرموى ، مع أنه ينتصر للفلاسفة أكثر من غيره .

(۱) فقال في فصل ذكر فيه ما يصح من مذاهب الحكماء وما لا يصح :

قال: «ثم قالوا: إن الواجب لذاته يجب أن يكون واجبا من جميع جهاته ، أى يجب أن تكون أبعيع جهاته ، أى يجب أن تكون جميع صفاته لازمة لذاته ، لأن ذاته إما أن تكون كافية فيما له مر الصفات ، وجودية كانت أو عدمية ، أو لا تكون ، والثانى باطل ، و إلا لتوقف شيء من صفاته على فيره ، وذاته متوقفة على وجود تلك الصفة ، أو عدمها ، فذاته تتوقف على غيره ، وهو محال » .

قال: « وهذا ضعيف ، لأنا نقول: لانسلم أن ذاته تتوقف على وجود تلك الصفة أو عدمها ، ولا يلزم من ذاته توقف ذاته إما على وجودها أو عدمها » .

قال: «ثم قالوا: إن البارى تعالى يستلزم جملة ما يتوقف عليه وجودُ العالم، فيلزم من دوامه أزلية العالم، وهو ممتنع، لاحتمال أن يكون له إرادات حادثة، كل واحدة منها تستند / إلى الأحرى، ثم تننهى فى جانب النزول إلى إرادة تقتضى حدوث العالم، فلزم حدوثه » .

<sup>(</sup>۱) قد راجعت ما بين يدى من نسخ كتاب الهداية لأثير الدين الأجرى المخطوط (رقم ١٣٨ فلسفة وحكمة ؛ د٣ حكة وظسفة ) فلم أجد هذا النص والنصوص التالية ، والمشهور من كتب الأجرى هو كتاب الهداية الذي رجعت إليه ، وشرح ايساغوجي في المنطق .

<sup>(</sup>۲) ص : یکون ۰

<sup>(</sup>٣) م ، ق : لم تستند ،

قلت : فهذا الحواب خير من الذي ذكره الأرموى ، وذكر أنه باهر ، والأرموى ، وذكر أنه باهر ، والأرموى نقله من «المطالب العالية » للرازى ، فإنه ذكره ، وقال : « إنه هو الحواب الباهر » ، ووافقه عليه القشيرى المصرى : فهذا أصح في الشرع والعقل .

أما الشرع: فإن هـذا فيه قول بحدوث كل ماسوى الله ، وذلك القول فيه إثبات عقول ونفوس أزلية مع الله تعـالى ، والفرق بين القولين معلوم عنــد أهل الملل والشرائع .

وأما العقل: فإن قول الأرموى فيه إثبات أمور ممكنة، يحدث فيها حوادث متعاقبة من غير أمر يتجدد من الواجب، وهذا يقتضى حدوث الحوادث بلامحدث، فإن الواجب بنفسه إذا كان علة تامة مستلزمة لمعلولها، لم يجز تأخر شيء من معلوله عنه، بخلاف ماذكره الأبهرى، فإنه ليس فيه إلا أن الواجب مستلزم لآثاره شيئا بعد شيء، وهذا متفق عليه بينهم، فإنه ليس فيه إلا تساسل الآثار، والأبهرى

<sup>(</sup>۱) في هامش (ر) (ص) (ط) كتب ما يلى : « هو ابن دقيق العيد وتحتها في (ر) ، (ص) : «كذا على الأصل بخط الشيخ أحمد عفى الله عنه » ولعل الناسخ يقصد أحمد ابن تهيئة نفسه ، وابن دقيق العيد هو محمد بن على بن وهب ، أبو الفتح ، تق الدين القشيرى ، المعروف كأبيه وجده وأخيه بابن دقيق العيد ، قاض ، من أكابر العلماء بالأصول ، بجتمد ، أصل أبيه من منفلوط ، ولد بينيع على ساحل البحر الأحمر سنة • ٢٠ ، تعلم بدمشق والإسكندرية ثم القاهرة ، تولى قضاء الديار المصرية سنة • ٩٠ ، واستمر إلى أن توفى سنة • ٧٠ ، له ، صنفات عدة منها : «إحكام الأحكام» ، «تحفة اللبيب في شرح التقريب» . اظر ترجمته في : الدرر الكامنة ٤ / ٢١٠ – ٢١٤ ؛ مفتاح السعادة ٢/٩١ ؛ فوات الوفيات القريب Brock. G II. 75. (63) ، S. II. 66, برع ٧ - ٢٨٤ /

<sup>(</sup>۲) بعد كلمة « العقل » يوجد بياض فى نسختى ( ر ) ؛ ( ص ) بمقدار ثلاثة أسطر ، وفي هامش (ص) أمام البياض كتب : « كذا فى الأصل » وكتبت نفس العبارة فى (ر ) ، وقد رجعت إلى نسخة ه ( مختصر الهكارى ) فوجدت الكلام فيها متصلا لا بياض فيه : « وأما العقدل فإن قول الأرموى فيه إثبات أمور بمكنة ... الح » .

والأرموى وغيرهما يقولون بتسلسل الآثار، بل قول أولئك يقتضى أن يكون الفلك هو رب ما دونه، وهو المحدث للحوادث بأفعاله القائمة به المتعاقبة ، وقول الأبهرى يقتضى أن يكون الله هو رب العالمين، وهو محدث الكل شيء مما يقوم به من الأفعال المتعاقبة .

ولا ريب أن قول أولئك فاصد فى العقل، كما هو فاسد فى الشرع؛ فإن الفلك إذا كان ممكناً فجميع صفاته وحركاته ممكنة ، ولا يترجح شىء من ذلك إلا بوجود المرجّع التام ، فالمرجّع التام إن كان موجوداً فى الأزل لزم وجود مقتضاه فى الأزل .

ثم ذلك المرجح إن كان في نفسه علة تامة لمعلوله ، بحيث لا يتجدد به ولامنه شي ، امتنع أن يصدر عنه شي ، بعد أن لم يكن صادرا ، لا في الفلك ولا في غير الفلك ، لا دائم ولامنقطع ، وامتنع أن تكون حركة الفلك الدائمة صادرة عن هذا ، لا سيما مع اختلاف الحركات والمتحركات ، وأنه بسيط عندهم من كل وجه ، وهو في الأزل علة تامة ، فيمتنع أن تصدر عنه المختلفات والمتجددات ، كما أن جميع المتحركات المكنات لا تدوم حركتها إلا بدوام السبب المحسوك المنفصل عنها ، وهذا لأن حال الفاعل إذا كانت حين أحدث هذا المتأخر كحاله حين أحدث ذلك المتقدم ، امتنع تخصيص هذا الحال بالفصل دون هذه ، كما يقولون هم ذلك .

و إن قالوا: « إنماكان هذا لأن حركة الفلك لم يمكن وجودهاكلها ، أو لم يمكن وجودهاكلها ، أو لم يمكن وجود الحوادث كلها في الأزل، فتأخر فيضه لتأخر استعداد القوابل » .

<sup>(</sup>۱) ر: لملوف .

<sup>(</sup>۲) رئ س: نيه،

<sup>(</sup>٣) ر، ص، ط : هذا .

قيل : هذا إنما يمكن أن يقال إذا كان القابل ليس هو صادراً عن الفاعل، مثل القوابل لأثر الشمس ؛ فإن أثر الشمس فيهما مختلف باختلاف تلك القوابل، مثل القوابل لأثر الشمس ، فإن أثر الشمس فيهما مختلف باختلاف تلك القوابل، فتُستود وجه القصار وتبيض الثدوب ، وترطّب الفاكهة تارة ، وتجففها أخرى، ولهذا إنما قال سلفهم هذا في العقل الفعال، فقالوا : إنه يتأخر فَيْضُه على القوابل، ولتأخر استعداد القوابل بسبب الحركات الفاكية، فالموجب لاستعداد القوابل ليس هو الموجب للفيض عندهم ،

وهذا قالوه لاعتقادهم وجود هذا العقــل ، وهذا لا يستقيم في المبدع لكل شيء ، الذي منه الإعداد ومنه الإمداد ، لا يتوقف فعله على غيره .

فأما إذا كان الفاعل هو الفاعل للقابل والمقبول، عاد السؤال سَدَعًا ، وقيل : فلم جعمل القوابل تقبل على ذلك الوجه ، دون غيره ؟ ولم جعمل الحركة الفلكية على هذا الوجه دون غيره ، مع أن الممكن ليس له من نفسه شيء أصلا ، لا طبيعة ولا غيرها ؟ بل الموجب هو الفاعل [ الطبيعته وحقيقته ] ، وليس له حقيقة في الخارج مباينة للوجود في الخارج ، بل البارئ هو المبدع للحقائق كلها .

ومن قال: «إن للمكن ماهية مغايرةً فى الخارج للأعيان الموجودة فى الخارج». أو قال: « إنه شيء ثابت فى القدم » ، فلا يمكنه أن يقول: إن تلك المعدومات أوجبت قدرة الفاعل على بعضها دون بعض ، مع أنها كلها ممكنة: إلا لأسر / آخر، مثل أن يُقال: ما يمكن غير هذا، وهذا هو الأصلح، أو الأكمل والأفضل.

<sup>144/1</sup> 

 <sup>(</sup>١) م: وجوه القصارين . وفي اللسان: ﴿ والقصرة القطعة من الخشب ، وقصر الله . قصارة عن سيبوية وقصره كلاهما : حوره ودقه ، ومنه سمى القصار » .

<sup>(</sup>۲) ر، ص : وتجفها .

<sup>(</sup>٣) ص : بحسب ٠

<sup>(</sup>٤) لطبيعته وحقيقته : سقطت هذه العبارة من (م) ، (ق)، و يوجد بدلا منها : دون الطبيعة .

وبهذا تظهر حجة الله تعالى في قوله : ﴿ يُسْتَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [سورة الرعد: ٤] ، فإنه دل بهذا على تفضيله بعضَ المخلوقات على بعض ، مع استوائها فيما تساوت فيه من الأسباب .

كَمَا قَالَ فَى الآية الأخرى: ﴿ أَلَمْ ثَرَأَنَّ اللّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ تَمَوَاتٍ عُنْفَا أَلُوانُهَا وَمَنَ الْجَبَالِ جُدَدُ بِيضٌ وَحُمَّوْ ثُخْتَلِفُ أَلُوانُهَا وَعَرَا بِيبُ سُودٌ \* ومِنَ النَّاسِ وَالدَّوَابُ وَالْأَنْعَامِ نُحْتَلِفُ أَلُوانُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَحْشَى اللّهَ مَنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ النَّاسِ وَالدَّوَابُ والْأَنْعَامِ نُحْتَلِفُ أَلُوانُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَحْشَى اللّهَ مَنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ النَّاسِ وَالدَّوَابُ والْأَنْعَامِ نُحْتَلِفُ أَلُوانُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَحْشَى اللهَ مَنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ السورة فاطر: ٢٨ ٢٧٠ ] .

فإذا قال القائل: إنما تفاضلت واختلفت لاختلاف القوابل، وأسباب أخرى من الهواء والنراب والحبِّ والنوى .

قيل له: وتلك القوابل والأسباب هي أيضاً من فعله ، ليست من فعل غيره ، فهو الذي أعد القوابل ، وهو الذي أمد كل شيء بحسب ما أعده له ؛ وحينئذ فقد تبين أنه خلق الأمور المختلفة ، ومن كل شيء زوجين ، فبطل أن يكون واحدا بسيطا لا يصدر عنه إلا واحد لازم له ، لا يصدر عنه غيره ، ولا يمكنه فعل شيء سواه ، فإن فعل المختلفات الحادثات يدل على أنه فاعل بقدرته ومشيئته ، ولهذا قال : ﴿ إِنَّمَا يَحْشَى اللّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [سورة فاطر: ٢٨] .

قال طائفة من السلف: العلماء به فإن مَنْ جعله غير قادر على إحداث فعل، ولا تغيير شيء من العالم ، بل لزمه ما لا يمكنه مفارقته: لم يَحْشَه ، إنما يخشى الكواكب والأفلاك التي تفعل الآثار الأرضية عنده ، أو ماكان نحو ذلك، ولهذا عبدها هؤلاء من دون الله ، ولهذا كان دعاؤهم لها وخشيتهم منها .

<sup>(</sup>١) ق : ومن كل زوجين ٠

<sup>(</sup>٢) م : رلهذا إنما كان .

ولهذا تبرأ الخليل من غافتها لما ناظرهم في عبادة الكواكب والأصنام، وقال: ( لاَ أُحِبُ الآفِلِينَ ) [ سورة الأنعام: ٢٦] . قال تعالى: ( وَحَاجَّهُ قُومُهُ قَالَ أَنُّ اللّهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْيرِكُونَ بِهِ إِلّا أَنْ يَشَاءَ رَبّي شَيْئًا وَسِعَ رَبّي كُلّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلَا تَتَذَكّرُونَ \* وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُمُ وَلَا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَنْكُمْ أَنْهُ وَلَا تَخَافُ مَا أَشْرَكُمُ وَلاَ تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشَرَكُمُ وَلاَ تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكُمُ وَلاَ تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكُمُ وَلاَ يَعْافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكُمُ وَلاَ يَعْافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكُمُ وَلاَ يَعْافُونَ الْخَلُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ١٨] ، فإن المشركين يخافون المخلوقات من الكواكب وغيرها ، وهم قد أشركوا باقه ، ولا يخافون الله إذ أشركوا باقه ما لم يَتْزُل به سلطانًا، وإنما يخشاه من عباده العلماء ، الذين يعلمون أنه على كلشيء قدير، وأنه بكل شيء عليم ، فهؤلاء الدهرية الفلاسفة وأمثالهم لا يخافون الله تعالى .

فإن قال قائل : فهم يقرون بالعبادات ، ويقولون : و ضجيج الأصوات في هياكل العبادات بفنون اللغات تحلل ما عقدته الأفلاك الدائرات » لاسميا الإسلاميون منهم ، فإنهم يعظمون الأدعية والعبادات .

قيل: هم لايقرون بأن الله نفسه يحدث شيئا بسبب الدعاء أو غيره ، و إنما الحوادث كلها عندهم بسبب حركة الفلك، لا بشيء آخر أصلا ، وهم إذا قالوا : 
و إن النفوس تقوى بالدعاء والعبادة والتجرد والتصفية ، فتؤثر في هَيُـولى العالم » كان هذا عندهم منزله تأثير الأكل والشرب في الرى والشبع ، لا يستلزم ذلك عندهم

<sup>(</sup>١) ر، ص، ط: به،

<sup>(</sup>٢) ر، ص، ط، ق: وبكل •

(1)

أمرًا يجدث من عند الله تعالى ، فإنه لو حدث منه أمر لزم تغيره عندهم ، و بطل أصل قولهم .

وهم قد يخافون ما يحدث من الحوادث بسبب أعمالهم، لاقتضاء طبيعة الوجود ذلك ، كما يقولون: إن أكل المضرّات يورث المرض أو الموت، والسبب لكل الحسوادث حركة الفلك، وإن كانت الحسوادث لا تحدث بمجرد الحركة، بل بالحسركة وغيرها: أما لكون الحركة توجب امتزاجا تستعدّ به المستزجات لما يفيض عليها من العقل الفعال، أو لغير ذلك ؛ فهم مطالبون بالموجب لحركة الفلك وحدوث جميع الحوادث: إن كان الموجب لها علة تامة في الأول لا يتأخر عنها شيء من معلولها، امتنع أن تكون حركات المسكنات وما فيها من الحوادث ما صادرة عن هذه العلة ؛ لأن ذلك يقتضى تأخر كثير من معلولاتها، مع ما فيها من الاختلاف العظم المنافي لبساطتها التي يسمونها الوحدة .

1/537

وقد بُيِّن في غير هــذا الموضع أن الواحد البسيط الذي يقدِّرونه لا حقيقة له في الخارج أصلا .

و إذا قيل: « القوابل المفعولة المكنة المبدعة اختلفت وتأخراستعدادها ، مع كون الفاعل لها لم يزل ولا يزال على حال واحدة » كان امتناع هذا ظاهرا .

بخلاف ما إذا قيل: رر إن نفس الفاعل موصوف بصفات متنوعة وأفعال متنوعة ، وله تعالى شئون وأحوال، كل يوم هو في شأن، فإنه يكون تنوع المفعولات (ع) وحدوث الحادثات لننوع أحوال الفاعل، وأنه يُحدث من أمرة ماشاء ،

 <sup>(</sup>١) عند : ساقطة في (ص) .

<sup>(</sup>٢) م (فقط) : تستعذبه ، وهوخطأ ٠

<sup>(</sup>٣) ر، ص، يط: الأفلاك.

<sup>(</sup>٤) ق ، ر ، ص ، ط : الحادث .

وإذا طلب الفرق بينهما قيل: أحواله من مقتضيات ذاته الواجبة الوجود بنفسه، التي لا يتوقف شيء من أحوالها على أمر مستغني عنها ، ولا يحتاج إليمه ، و إذا كان واجبا بنفسه ، فما كان من لوازمه كان أيضًا واجبا لا يمكن عدمه ، بخلاف المكن الذي ليس له من نفسه وجود .

فإنه إذا قيل: اختلف فعل الفاعل، وتأخر لاختلاف القابل وحدوثه .

قيل : فهو أيضًا الفاعل للقابل المختلف الحادث . فكيف تصدر المختلفات الحادثات عن فاعل لا اختلاف في فعله ، ولا حدوث لشيء من أفعاله ؟ .

والأبهرى قد أبطل حجة المعتزلة والأشعرية وتحوهم على حدوث الأجسام ، وأراد أن يمتذر من الفلاسفة ، فقال :

« فصل - فى ذكر الطرائق التى سلكها الإمام - يعنى أبا عبد الله الرازى - فى كتبه لتقرير مذاهب المتكلمين ، وكيفية الاعتراض عليها .

أما الطريقة التي سلكها لحدوث العالم فمن وجهين :

أحدهما : أن العالم ممكن لذاته ، وكل ممكن لذاته فهو حادث ، لأن تأثير المؤثر فيه : إما أن يكون حال الوجود، أو حال العدم، أو لاحال الوجود ولا حال العدم . / والأقل باطل ؛ لأن التأثير حال الوجود يكون إيجادا الموجود وتحصيلا للحاصل، وهو محال ، والثاني محال ؛ لأن التأثير حال العدم يكون جمعا بين الوجود والعدم، وهو محال ، فيلزم أن يكون : لا حال الوجود ولا حال العدم، فيكون حال الحدوث ، فكل ما له مؤثر فهو حادث .

الشانى : أن الأجسام لو كانت أزلية ، فإما أن تكون متحركة في الأزل ، أو ساكنة ، والقسمان باطلان .

أما الأول فلوجوه :

رد الأيهرى على الرازى وتعليق ان تمية

<sup>(</sup>١) ر، ص،ط: مالة .

أحدها: أنها لوكانت متحركة فى الأزل للزم المسبوقية بالغير وعدم المسبوقية فى شىء واحد؛ لأن الحركة تقتضى المسبوقية بالغير، والأزل يقتضى عدم المسبوقية بالغير، فيلزم الجمع ضرورة .

الثانى : أنها لوكانت متحركة فى الأزل لكانت بحال لا تخلوعن الحوادث ، (٢) وما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث، و إلا لكان الحادث أزليا ؛ هذا خَلف .

الثالث: أنها لو كانت متحركة في الأزل لكانت الحسركة اليومية موقوفة على انقضاء ما لا نهاية له ، وهو محال ، والموقوف على المحال محال .

الرابع: أنها لو كانت متحركة فى الأزل لحصلت جملتان: إحداهما من الحركة اليومية إلى غير النهاية ، والثانية من الحركة التى وقعت من الأمس إلى غير النهاية ، فالجملة الثانية ، إن صدق عليها أنها لو أطبقت على الأولى انطبقت عليها ، كان الزائد مثل الناقص ، و إن لم تصدق كانت متناهية ، فالجملة الأولى أيضًا متناهية ، وقد فرضت غير متناهية ، هذا خلف .

وأما الثانى، فلأنها لو كانت ساكنة فى الأزل امتنع عليها الحركة ؛ لأن المؤثر فى السكون إما أن يكون أزليًا أو حادثًا ؛ لاجائز أن يكون حادثًا ، وإلا لكان السكون حادثًا ، وقد فرض أزليًا ، هذا خلف ؛ فتعين أن يكون أزليًا ؛ فيلزم من دوامه دوام السكون ، فتمتنع الحسركة على الأجسام وأنها ممكنة عليها ، لأن

<sup>(</sup>١) م، ق: أنه ٠

 <sup>(</sup>۲) في هامش (ر) ، (ط) : « خلف بفتح الخاء ، وهو الردي من القول» .

وفي اللسان: « إن السكيت . قال: الخيك الردي من القول ، يقال: هذا خَلْف من القول أي ردي » .

<sup>(</sup>٣) ر، ط: تحصلت ؛ ص: تحصل ه

<sup>(</sup>٤) م ، ق : يصدق ،

الأجسام إما أن تكون بسيطة أو مركبة ، فإن كانت بسيطة فيصح على أحد / جوانبها ما يصح على الآخر ، فيصح أن يصير يمينها يسارًا ويسارها يمينًا ، فيصح عليها الحركة، و إن كانت مركبة كانت مجتمعة من البسائط، فكانت بسائطها قابلة للاجتماع والافتراق، وكانت قابلة للحركة ؛ هذا خلف » .

> قال الأبهرى : «الاعتراض : قوله : بأن التأثير في المكن إما أن يكون حالة الوجود ، أو حالة العدم ، أو لا حالة الوجود ولا حالة العدم .

> > قلنا: لم لا يجوز أن يكون حال الوحود ؟ .

وقوله : التأثير حال الوجود إيجاد الموجود وتحصيل الحاصل .

قلنا : لا نسلم، و إنما يكون كذلك أن لو أعطى الفاعل وجودا ثانيا، وليس كذلك ، فإن التأثير عبارة عن كون الأثر موجودًا بوجود المؤثر . وجاز أن يكون الأثر موجودًا دائمًا لوجود المؤثر ، والذي يدل على حصول التأثير حالة الوجود، أنه لولم يكن كذلك لكان التأثير حالة العدم، لاستحالة الواسطة بين الوجود والعدم، والثاني كاذب ، لأن التأثير حالة العدم يقتضي الجمع بين الوجود والعدم ، وهو محال » .

قال : هأما قوله : الأجسام لوكانت أزلية : فإما أن تكون متحركة أوساكنة في الأذل.

قلنا : لم لا يجوز أن تكون متحركة ؟ .

قوله : يلزم الجمع بين المسبوقية بالغير وعدم المسبوقية بالغير في شيء واحد .

قلنا : لا نسلم ، وهـــذا لأن المسبوق بالغير هو الحركة ، وغير المسبوق بالغير

هو الحسم .

YEA/1

<sup>(</sup>١) ر، ص، ط: المسبوقية .

فإن قال: « إذا كانت الحركة أزلية كانت الحركة من حيث هي هي غير مسبوقة الغير ، (١) بالغير ، لكن الحركة من حيث هي هي مسبوقة بغير ، لأنها تغير وانتقال ، فتقتضي المسبوقية بالغير ، فيلزم الجمع بين المسبوقية بالغير وعدم المسبوقية بالغير في الحركة .

784/1

ا قلنا: إذا ادعيتم ذلك فنقول: لانسلم أن الحسم لوكان أزليا لكانت الحركة من حيث هي هي حركة أزلية ، ولم لا يجوز أن يكون الحسم أزليا، ويصدق عليه أنه متحرك دائمًا بأن تتعاقب عليه الحركات المعينة، ولا يصدق على الحركات الموجودة في الأعيان أنها أزلية، ضرورة انصاف كل واحد منها بكونها مسبوقة بالغير؟ » .

قلت : هــذا مضمونه ما نبه عليه فى غير هذا الموضع : أن حدوث كل من الأعيان لا يستلزم حدوث النوع الذى لم يزل ولا يزال ·

« وأما قوله : لوكانت الأجسام متحركة لكانت لاتخلوعن الحوادث .

قلنا : نعم : ولكن لم قلتم بأن ما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث ؟ •

قوله : لو لم يكن كذلك لكان الحادث أزليا .

قلنا : لانسلم ، و إنما يلزم ذلك لوكان شيء من الحركات بعينها لازما للجسم، وليس كذلك ، بل قبل كل حركة حركة ، لا إلى أول [ إلى ما لا نهاية ] » .

قلت : هذا من نمـط الذي قبله ، فإن الأزلى اللازم هو نوع الحـادث ، لا من الحادث .

<sup>(</sup>١) بغير: ساقطة من (ر) ، (ص) ، (ط)٠

<sup>(</sup>٢) تغير : ساقطة من (ق) •

<sup>(</sup>۲) د: ضرودية ٠

<sup>(</sup>٤) إلى ما لا نهاية : زيادة في (م) فقط .

« قوله : لو كانت حادثة فى الأزل لكان الحادث اليومى موقوفا على انقضاء ما لا نهاية له .

قلنا: لا نسلم ، بل يكون الحادث اليومى مسبوقا بحوادت لا أول لها ، ولم قلتم: إن ذلك غير جائز؟ » .

قلت : مضمونه أنه يكون موقوفا على انقضاء ما لا ابتداء له ، ولا أول له ، وهو لا نهاية له من الطرف الأول ، لكن له نهاية من الطرف الآخر .

« قوله : لو كانت متحركة فى الأزل لحصلت جملتان ؛ إحداهما: من الحركة اليومية ، والثانية : من الحركة التي وقعت فى الأمس .

قلنا : لا نسلم، و إنما يلزم ذلك لوكانت الحركات مجتمعة في الوجود » .

/ قلت : هذا مضمونه أن التطبيق لا يكون إلا بين موجودين، ولكن يقال ١٥٠/١ التطبيق في الخارج لا يكون إلا بين موجودين ، ولكن يمكن تقدير التطبيق بين معدومين ، لاسميا إذا كانا قد دخلا جميعًا في الوجود ، فالمطبق بينهما إما أن يكونا مقدرين في الأذهان ، لا يوجدان في الأعيان بحال ، كالأعداد المجسردة عن المعدودات ، أو معدومين ماضيين كالحوادث المتقبلات ، أو معدومين ماضين كالحوادث المتقدمة ، أو موجودين كالمقادير الموجودة والمعدودات الموجودة .

ويجاب عن هذا بجواب ثان ، وهو : أن الجملتين اللنين طبقت إحداهما على الأخرى ، مع التفاوت في أحد الطرفين وعدم التناهي في الآخر ، هما متفاضلتان

<sup>(</sup>١) م، ق: أن،

<sup>(</sup>٢) ص: الحركة .

<sup>(</sup>٣) ص : ولا يمكن .

<sup>(</sup>٤) ص ، ر ، : متفاضلات .

فى الطرف الواحد ، وتنطبق إحداهما على الأخرى فى الطرف الآخر ، فلا يصدق ثبوت مطابقة إحداهما للاخرى مطلقًا، ولا نفى المطابقة مطلقًا، بل يصدق ثبوت الانطباق من أحد الطرفين وانتفاؤه من الآخر ؛ وحينئذ فلا يكون الزائد مثل الناقص : ولا يكونان متناهيين .

و إذا قال القائل: نحن نطبق بينهما من الطرف الذي يلينا ، فإن استويا لزم أن يكون الزائد مثل الناقص، وأن يكون وجود الزيادة كعدمها، والشيء مع عدم غيره كهو مع وجوده ، وإن تفاضلا لزم أن يكون ما لا يتناهى بعضه متفاضيلا .

(۱) قيل: التطبيق بينهما من الجهة المتناهية مع تفاضلهما [فيها] بمتنع، وفرض الممتنع قد يلزمه حكم ممتنع ؛ فإن الحوادث الماضية من أمس إذا قدرت منطبقة على الحوادث الماضية في اليوم كان هذا التطبيق ممتنعاً ، فإنه يمتنع أن يطابق هذا هذا ، فإن الجملتين متفاضلتان : ومع التفاضل يمتنع التطبيق المستلزم للعادلة والاستواء .

و إذا قال القائل : أنا أقدر المطابقة في الذهن و إن كانت ممتنعة في الخارج .

قيل له: فقد قدرت في الذهن شيئين مع جملك أحدهما أزيد من الآخر من الطرف الواحد، ومساويا له من الطرف الآخر، ومعلوم أنك إذا قدرت هذا /لم يكن تفاضلهما ممتنعًا، بل كان الواجب هو النفاضل، ودليلك مبنى على تقدير التطبيق ، فيلزم النفاضل فيما لا يتناهى ، وكل من المقدمتين باطل ، فإن قدرت تطبيقها صحيحًا عدليًا فهو باطل ، وإن قدرته وإن كان ممتنعًا لم يكن التفاضل

<sup>(</sup>١) ق، ر، ص، ط: • قبل •

 <sup>(</sup>٢) ق : في ، وسقطت الكلة من (م) .

 <sup>(</sup>٣) ص : وكلا المقدمتين باطلة ؛ ط : وكل من المقدمتين باطلة .

فى ذاك ممتنعا، فدعواك أن التفاضل ممتنع فيما قدرته متفاضلا ممنوع، بل مع تقدير (١) التفاضل، ولا يلزم التفاضل يجب التفاضل ] من جهة التفاضل، ولا يلزم التفاضل من الجهة الأخرى.

قال الأبهرى: « و إن سلمنا أنه لا يجوز أن تكون متحركة فى الأزل، ولكن لم لا يجوز أن تكون ساكنة ؟

قوله : بأن المؤثر في السكون إما أن يكون حادثًا أو أزليًا •

قلنا : فلم قلتم بأنه لو كان أزليًا للزم دوام السكون ؟ ولم لا يجوز أن يكون تأثيره فيه موقوفا على شرط عدمى أزلى ؟ والعدمى الأزلى جائز الزوال ، فإذا زال الشكون » .

قلت: لقائل أن يقول: العرض الأزلى إنما يزول بسبب حادث، والقول فيه كالقول في غيره، بل لا يزول إلا بسبب حادث، فيحتاج إلى حدوث سبب يحدث ليزول السكون، وهو يقول: المقتضى لزوال السكون كالمقتضى لحدوث العالم، وهو الإرادة المسبوقة بإرادة لا إلى أول، لكن هذا النقدير يصحح القول بحدوث العالم.

فيقال: إن كان الجسم أزلياً وأمكن حدوث الحركة فيه، كان المفتضى لحركته عجّوزًا لحدوث العالم، لكن هذا يبطل حجة الفلاسفة، ولا يصحح حجيّة أن الجسم الأزلى يمتنع تحريكه فيا بعد .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) م،ق،ط: يستلزم.

<sup>(</sup>٣) ص، و، ط: يلزم.

<sup>(</sup>١) ق،ر،ص،ط: جمه،

وأيضا فإن لهمهنا بحثا آخر، وهو أن السكون هل هو أمر ثبوتى مضاد للحركة، أو هو عدم الحركة عمَّ من شأنه أن يتحوك ؟ وفيه قولان معروفان، فإذا كان عدميا لم يفتقر إلى سبب .

101/1

/ « قال : وأما الطريقة التي يسلكها في كون البارى فاعلا بالاختيار فمن وجهين :

أحدهما : أنه لو كان موجبا بالذات وجب أن لا ينفك عنه العالم ، فيلزم إما قدم العالم ، وإما حدوث البارى تعالى .

الثانى : أنه لوكان موجبًا بالذات لما حصل تغير فى العالم ، لأنه يلزم من دوام معلوله ، و إلا كان ترجيحًا بلا مرجح ، و يلزم من دوام معلوله دوام معلول معلوله ، و هكذا إلى أن يلزم دوام جميع المعلولات » .

قال الأبهرى: « الاعتراض: أما الوجه الأول فلا نسلم أن القدم منتف ، وأما الحجسة التي ذكرها فقد مر ضعفها . وأما الثانى فلا نسلم أنه لو كان موجبا بالذات لازم دوام معلولاته ، و إنما يلزم ذلك أن لو كان جميع معلولاته قابلة للدوام، وهذا لأن من جملة معلولاته الحركة ، وهي غير قابلة للبقاء » .

ولفائل أن يقول: اعتراض الأبهري هنا ضعيف.

أما الأول فيقال: هب أن ماذكره على انتفاء القدم ضعيف ، لكن لايلزم من ضعف الدليل المعين انتفاء المدلول ، وأنت قد بينت ضعف دليل الفلاسفة على القدم ، وإذا كان القول بالموجب بالذات يستلزم قدم العالم ، ولا دليل لهم عليه ، كان قولهم أيضًا لادليل عليه .

<sup>(</sup>١) غير: ساقطة من (ر) .

والأبهرى قد ذكر في غير هذا الموضع ما احتج به على حدوث العالم ببيان انتفاء لازم القدم، ولكن إن كان قصده بيان فساد ماذكره الرازى فالرازى ذكر وجهين. وهب أن الأول ضعيف، لكن الثانى قوى، وهو قوله: « لوكان موجبا بالذات ماحصل تغير في العالم » .

وتحرير ذلك أن يقال: الموجب بالذات يراد به العلة التامة التي تستلزم معلولها، ولوكات شاعرة به ، ويراد به مايفعل بغير إرادة ولاشعور، و إن كان فعله متراخيا. ومن المعلوم أنه لم يقصد إفساد القسم الثانى ، وإنما قصد إفساد القسم الأول.

ا فيقال: إذا كان الموجب عله تامة تستلزم معلولها كان معلولها لازما لها، ومعلول معلولها لازما، فيمتنع تأخرشيء من لوازمها ولوازم لوازمها، فلا يكون هناك شيء محدث، فلا يحصل في العالم تغير.

وأما قول الممترض : « إنما يلزم أن لو كان جميع معلولاته قابلة للقـــدم ، والحركة لا تقبله » .

فيقال: هذا الاعتراض باطل لوجوه:

أحدها: أنه إذا جاز أن تكون العلة التاءة التي تستلزم معلولها لها معلول لا يقبل البقاء، وهو الحركة، والحوادث تحدث بسببه، جاز أن يكون ذلك المعلول حوادث يقوم بها، وتكون كل الأمور المباينة موقوفة على تعاقب تلك الحوادث، كما قد ذكره الأبهرى نفسه في الإرادات المتعاقبة، وقال: « يجوز أن يكون للبارى إرادات حادثة ، وكل واحدة منها تستند إلى الأخرى، ثم تنتهى في جانب النزول إلى إرادة تقتضى حدوث العالم، فيلزم حدوثه ، وإذا كان هذا جائزاً امتنع أن يكون موجبا بذاته : بمعنى أنه يستلزم [أن يكون موجبا بذاته : بمعنى أنه يستلزم [أن يكون موجبا بذاته : بمعنى أنه يستلزم]

1-47/1

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من (م) ، (ق) .

Y02/1

موجباته ، بل يجوز مع هــذا أن تتأخر عنه موجباته ، وعلى هــذا فلا يكون العالم قديمًا ، وليس هذا هو الموجب بذاته فى هذا الاصطلاح الذى تكلم به الرازى، وأراد به إفساد قــول الفلاسفة الدهرية ، فإن الموجب بذأته فى هذا الاصطلاح الذى بينه و بينهم هو العلة التامة التى تستلزم معلولها .

الوجه الثانى : أن يقال : إن أردتم بالموجب بالذات ما يستلزم معلوله ؟ (٥) فالتغيرات التى فى العالم تبطل كونه موجبًا بهذا الاعتبار ، وإن أردتم بالموجب بالذات ماقد تكون مفعولاته أمرًا لا يلزمه ، بل يحدث شيئا بعد شىء ، فحيئة ذا وافقكم المنازعون على تسميته موجبا بالذات لم يكن فى ذلك ما ينافى أن تكون مفعولاته تحدث شيئًا بعد شىء ، ولا يمتنع أن تكون هذه الأفلاك من جملة الحوادث المتاخرة ، فبطل قولكم .

الوجه الثالث: ذلك المعلول الذي لا يقبل الدوام كحركة الفلك: هل البارى موجب له بذاته بوسط أو بغير وسط ، أو إيجابه له موقوف على حادث آخر؟ فإن قبل بالأول، لزم قدم الحركات المتعاقبة، وأن تكون قا بلة للدوام، وهوممتنع. و إن قبل بالثاني؛ قبل: فإيجابه لما تأخر من هذه الحركة: إما أن يكون موقوفاً على شرط أو لا يكون، فإن لم يكن موقوفاً على شرط ، لزم تقدمه لتقدم الموجب الذي لا يقف تأثيره على شرط، وهو ممتنع .

<sup>(</sup>١) ص : موجباً به ٠

<sup>(</sup>٢) م،ق،ر: يتأخرهنه موجياته ؛ ص: تتأخر موجياته .

<sup>(</sup>٣) ق : وأراد إنساد ؛ ص ، ر : وأراد فساده .

<sup>(</sup>٤) بذاته : ساقطة من (م)، (ق) .

<sup>(</sup>ه) ر، ص، ط: فالمتفرات.

<sup>(</sup>٦) ر، ص: قد يكون مفعولانه أمر، (ط): قد يكون مفعولا به أمر ...

و إن قيل: بل إيجابه للجزء النانى مشروط بحدوث الجزء الأول، وهلم جراً: كان معناه أن إيجابه لكل جزء مشروط بوجود جزء آخر قبله، وهو ليس علة تامة لشيء من تلك الأجزاء، فيجب أن لا يحصل شيء منها ، لأن تلك الأجزاء متعاقبة أزلا وأبداً، وما من وقت يفرض إلا وهو مشابه من الأوقات، فليس هو فى شيء من الأوقات علة تامة لشيء من الحوادث؛ فيكون إحداثه لكل حادث مشروطا بحادث لم يحدثه ، والقول فى ذلك الحادث الذى هو شرط كالقول فى الحادث الذى هو مشروط، فإذا لم يكن محدثا للأول فلا يكون محدثاً للنانى، فلا يكون محدثاً للشيء من الحوادث على قولهم «هو علة تامة » ، وهو المطلوب .

فإنه لو قال: « لو كان موجبًا بذاته لما حصل فى العالم شى، من التغير » وهذا يهدم قولهم ؛ فإنهم بين أمرين: إما أن يقولوا ليس بعلمة تامة لمعلولاته ، أو يقولوا: معلولاته مقارنة له ، فأما جمعهم بين كونه علمة تامة فى الأزل ، و بين كون المعلول يوجد شيئًا فشيئًا ، فَحَمْتُ بين الضدين .

فإن العلة النامة: هى التى تستلزم معلولها ، لا يتأخر عنها معلولها ، ولا يقف اقتضاؤها على غيرها ، وهم يقولون: إنه فى كل وقت ليس علة تامة لما يحدثه فيه ، بل فعله مشروط بأمر متقدم، وليس هو علة تامة لذلك الشرط المتقدم، فلا يكون علة تامة: لا للنقدم من الحوادث ولا للتأخر، فلابد للحوادث من مقتض آخر،

/ وهـذا لايرد على من يقول ه أحدث الحوادث بإرادات متعاقبة أو أفعال ٢٥٥/١ متعاقبة » فإنه لا يقول : هو فى الأزل صلة تامة لها ، بل يقول : ليس بعلة أصلا لشيء من غـلوقاته ، بل فعلها بمشيئته

 <sup>(</sup>١) يوجد بعد كلة « والقول » ورقة ساقطة من نسخة (ر) ببدو أن المصور تركها مهوا .

وقدرته ، إذ الفعل الثانى منه مشروط بالأول ، لأن الأفعال الحادثه لا تكون إلا متعاقبة ، وليس هو موجبًا بذاته لشىء من تلك الأفعال ، ولا للفعولات بها ، ولا يلزم من ذلك لاقدُم شىء من الأفعال بعينه ، ولاقدم شىء من المفعولات بعينه : لافلك ولاغيره ، والحوادث جميعُها التى في العالم والتغيرات يحدثها شيئا بعد شىء ، بأفعاله الحادثة شيئًا بعد شىء ، فكل يوم هو في شأن .

بخلاف ما إذا قالوا: هو علة تامة مستلزمة لمملولها، وجعلوا من المعلولات ما لا يكون إلا شيئًا فشيئًا، فإن هذا جمع بين المتنافيين، بمنزلة من قال: معلوله مقارنا له، معلوله ليس مقارنا له.

و إذا قالوا : هو موجب بنفسه للفلك وأجزاء العالم الأصلية ، وليس موجبًا بنفسه للحوادث المتجددة ، بل إيجابه لها مشروط بما يكون قبلها من الحوادث .

قيل: هـذا حقيقة قولكم ، وحيلئذ فلا يكون نفسـه موجباً لشيء من الحوادث، لا الأوّل ولا الثاني، لا بوسط ولا بغير وسط، وهو المطلوب ، فالقول بالموجب بالذات وحدوث المحدثات عنه بوسط و بغير وسط جمع بين النقيضين .

ثم هـذا القول يبطل قولكم بكونه موجبًا للعالم بذاته ، لأنهـم يقولون : إن العالم لا قيام له بدون الحركة ، و إنها صورته التي لو لا هي لبطل، فإذا كان إيجابه للعالم بدون الحركة ممتنعا، و إيجابه للحركة في الأزل ممتنعًا : لم يكن موجبًا لا للعالم ولا للحركة ، فإن المبدع المشروط بشرط يمتنع إبداعه بدون إبداع شرطه، و إبداع شرطه ممتنع على أصلهم، فإذن إبداعه ممتنع، وهذا لأنهم جعلوا الباري ليس له فعل

<sup>(</sup>١) ق ، ص ، ط : موجبا العالم .

يقوم بذانة أصلا ، ولا يتجدد منه شيء ، ولا فيه شيء أصلا ، وعندهم أن ما كان كذلك لا يحدث عنه شيء أصلا .

ثم قالوا: الحوادث كالها صادرة عنه ، لأن الحركة لم تزل ولا تزال صادرة احداد منه ، وكيف تصدر حركات لم تزل ولا تزال في أمور بمكنة ، عن شيء لا يحدث ٢٥٦/١ عنه ، وكيف تصدر حركات لم تزل ولا تزال في أمور بمكنة ، عن شيء لا يحدث عنه ولافيه شيء على أصلهم ؟ .

ومما يوضح هذا أن قدماء هؤلاء الفلاسفة كأرسطو وأتباعه كانوا يقولون : إن الأول محرك للعالم حركة الشوق، كتحريك المحبوب لمحبه، والإمام المقتدى به للمؤتم المقتدى به و وجذا أثبتوه ، وجعلوه علة للعالم ، حيث قالوا : إن الفلك لا يقوم إلا بالحركة الإرادية ، والحركة الإرادية لا تتم إلا بالمراد المحبوب الذي يحرك المريد حركة اشتياق ، فالبارى عندهم علة بهدذا الاعتبار ، وهو بهذا الاعتبار لم يبدع الأفلاك ولا حركاتها ، لكن هو شرط في حصول حركتها .

وعلى هذا القسول فقد يقال: العسالم قديم واجب بنفسه ، بل هم يصرحون بذلك، والأول الذى هو المحبوب واجب قديم بنفسه ، كما يقول آخرون منهم : بل العالم واجب قديم بنفسه ، وليس هناك علة محبوبة محركة له بالشوق خارجة عن العسالم .

وإذا كان كذلك كانت الحركات حادثة فى واجب بنفسه، وإذا لزمهم كون الأول الواجب بنفسه محلا للحوادث والحركات، لم يكن ممهم ما يبطلون به كون الأول كذلك، وحينئذ فلا يكون لهم حجة على كونه موجبا بالذات، وهم يعترفون بذلك،

<sup>· (</sup>ن) عاقط من (ن) ·

<sup>(</sup>٢) ر، ص: تشويق، ط: التي تحرك المريد حركة تشويق.

و إنما نفوا عن الأول ذلك لكونه ليس جسما عند أرسطو وأتباعه، ولا دليل لهم على ذلك إلا كون الجسم لا يمكن أن يكون فيه حركة غير متناهية، بناء على أن الجسم متناه، ويتعمنه أن يتحرك حركة غير متناهية .

هذه الحجة عمدتهم، وهي مَغْلطية من أفسد الحجج، فإنه فرق بين ما لا يتناهى في الزمان ، بل يحدث شيئا بعد شيء، وبين ما لا يتناهى في المقددار ، والنزاع إنما هو في حركة الجسم دائماً حركة لا تتناهى ، ليس هو في كونه في نفسه ذا قُدر لا تتناهى ، فأين هذا من هذا ؟ وهذا مبسوط في موضع آخر .

ويقال لهم : حدوث الحوادث عن فاعل لا يحدث فيه شيء : إما أن يكون ممكنًا ، وإما أن يكون ممتنمًا ؛ فإن كان ممكنًا أمكن حدوث الحوادث جميعها عن الأول بدون حدوث شيء ، كما يقوله من بقوله من أهل الكلام وغيرهم من المعتزلة والكُلّابية وغيرهم ، وإن كان ممتنعًا بطل قولهم بحدوث الحوادث الدائمية عنه مع أنه لم يحدث فيه شيء ، وهذا أفسد .

104/1

و إذا قالوا: أولئك خصصوا بعض الأوقات بالحدوث بدون سبب حادث من الفاعل.

قيل : وأنتم جملتم جميع الحوادث تحصل بدون سبب حادث من الفاعل . وإذا قلتم لهم : كيف يحدث بعد أن لم يكن محدثًا بدون حدوث قصد ولاعلم ولا قدرة ؟

قالوا لكم : فكيف تحدّث الحوادث دائمًا بدون حدوث قصد ولا علم ولا قدرة ؟ بل بدون وجود ذلك؟ وأنتم تقولون : يحدث للفلك تصورات وإرادات،

<sup>(</sup>١) ط: معناه منناه ، وكلمة ﴿ معناه ﴾ غير واضحة تمساما في (ص) .

<sup>(</sup>٢) هنا آخر النقص في مصورة (ر) و بدأ قبل ذلك ص ه ٣٩٠.

وهى سبب الحسركات المتعاقبة ، في السبب الموجب لحدوث تلك الحوادث ، ولم يحدث شيء أصلا يوجب حدوثها ؟ .

ولو قال قائل : الإنسان دائماً يتجدد له تصورات و إرادات وحركات بدون سبب حادث ، ولا يحدثها محدث أصلاً ، ألم يكن ذلك ممتنعاً ؟ .

فإن قيل : بإحداثه للاَّول استعان على إحداث الثاني .

قيل : فما الموجب لإحداثه الأول، وهو لم يزل في إحداث إذا قُدِّر أزليا لم يكن هناك أول، بل لم يزل في إحداث .

فإن قيل : تلك الحوادث التي للإنسار صدرت عن العقل الفعّال بدون سبب حادث .

قيل: فالعقل الفعّال دائم الفيض عندهم ، فلم خَصَّ هذه التصورات والإرادات والحركات بوقت دون وقت ؟ .

قالوا: لعدم استعداد القَوَابل، فإذا استعد الإنسان للفيض أفاض عليه واهب الصـــور.

/فإذا قيل لهم : فما الموجب لحدوث الاستعداد ؟.

قالوا: ما يحدث من الحركات الفلكية والامتزاجات العنصرية ، فلا يجملون العقــل الفعَّال هو الموجب لمــا يحدث من الاســتعداد ، بل يحيــلون ذلك على تحريكات خارجة عنه وعن إفاضته .

فإن قالوا مثل هذا في الأول ، لزم أن يكون المحدث لشروط الفَيْض غيره ، (٢) (٣) وشبَّهوه بالفعَّال في كونه لا يفيض عنه إلا بعض الأشياء دون بعض ، لكن الفعَّال

<sup>(</sup>١) ر، ص، ط: فاض.

<sup>(</sup>٢) ق ، و ، ص ، ط ؛ الأزل ،

<sup>(</sup>٣) م ، ق : بالمقل .

تحدث عنه الأشياء شيئًا بعد شيء عندهم ، أما الأول فلا يحدث عنه شيء ، بل معلوله لازم له ، فهو أنقص رتبة في الإحداث عندهم من الفمّال .

و إن قالوا: بل هو المحدث للشروط شيئًا فشيئًا .

قيل: أنتم قلتم فى الفعال: « إنه دائم الفيض، لا يخص من تلقاء نفسه وقتًا دون وقت من تلقاء نفسه بشيء لم يكن وقت بفيض » فالأول إذا خص وقتًا دون وقت من تلقاء نفسه بشيء لم يكن فياضًا بل كان الفيًاض أجود منه ، و إن كان التخصيص من غير تلقاء نفسه كان ذلك لمشارك له فى الفعل ، كما فى الفيّاض .

فهم بين أمرين : إما أن يجملوه عاجزا عن الانفراد بالإحداث كالفعّال ، بل أدنى منه ، و إما أن يجملوه بخيلا لا فيّاضًا ، فيكون الفعال أجود منه .

وأيضًا فإذا قالوا: إنه طة تامة وموجب تام لمصلوله وموجبه ، وفاعل تام في الأزل لمفعوله ، فعملوا ماسواه معلوله ومفعوله وموجبه ، وإن كان بعض ذلك بوسط ، كان هذا ممتنعا في صرائح العقول ، فإن الموجب التام والعلة التامة والتكوين التام إما أن يقول القائل : يجوز تراخى المكون عنه ، كما يقوله من يقوله من أهل الكلام ، وإما أن يقول : هو مستلزم له .

فإن قيـــل بالأول أمكن تراخى المفعولات كلها ، وبطل قولهم بوجوب قدم شيء من العالم، بل يمتنع قدم شيء من العالم لامتناع مقارنة الكون المكون .

روان قيل بالثانى فلا يخلو: إما أن يقال: يجب اقتران مفعوله به فى الزمان، بحيث يكون معه، لا يكون عقب تكوينه ، وإما أن يقال: بل كون الكائن أنها يكون عقب تكوين المكون .

فإن قالوا بالأول كما يدّعونه لزمهم أن لا يحدث في العالم شيء ، وهو خلاف الحس والمشاهدة .

و إن قالوا بالث نى، لزم أن يكون كل معلول له مسبوقا بغيره سبقا زمانيا ، فلا يكون شىء من العالم قديما أزليا معه ، وهو المطلوب .

و إذا كان اقتران المفعول بفاعله فى الزمان ممتنعاً على تقدير دعوى استلزامه له ، فاقترانه به على تقدير عدم وجوب الاستلزام أولى .

فتبين أنه يمتنع قــدم شيء من العــالم على كل تقدير . وهـــذا بَيِّن لمن تصوّره تصوّرًا تاماً .

ولكن وقع اللبس والضلال في هذا الباب من جهة أن الجهمية والمعترلة ، ومن وافقهم من أهل الكلام ، لما ادعوا ما يمتنع في صريح العقل عند هؤلاء \_ من كون المؤثر التام يتأخر عنه أثره ، والحوادث تحدث بدون سبب حادث \_ فتر هؤلاء إلى أن جعلوا المؤثر يقترن به أثره ، ولا يحدث حادث إلا بسبب حادث ، ولم يحققوا واحدا من الأمرين ، بل كان قولم أشد فسادا وتناقضا من قول أولئك المتكلمين . فإن كون المؤثر يستلزم أثره يُراد به شيئان :

أحدهما: أن يكون الأثر المكون المفعول المصنوع مقارنا للؤثر ولتأثيره في الزمن، بحيث لا يتأخر عنه تأخرًا زمانيا بوجه من الوجوه، وهذا مما يعرف جمهور العقلاء بصريح العقل أنه باطل في كل شيء، فليس معهم في العالم مؤثر تام يكون زمنه زمن أثره، ويكون زمن حصول الأثر المفعول زمن حصول التأثير، بل إنما يعقل التأثير أن يكون الأثر عقب المؤثر، وإن كان متصلا به، كأجزاء الزمان والحركة الحادثه شيئًا بعد شيء، وإن كان ذلك متصلا.

<sup>(</sup>۱) م (فقط) : قر ۰

17./1

أما كون الجـزء الثانى / من الزمان والحركة مقارنا للجزء الأول فى الزمن، فهذا مما يعلم فساده بصريح العقل ، وهذا معلوم فى جميع المؤثرات الطبيعية والإرادية ، وما صار مؤثرا بالشرع وغير الشرع ،

فإذا قال الرجل لامرأته: أنت طالق، ولعبده: أنت حرى فالطلاق والعتاق لا يقع مع التكلم بالتطليق والإعتاق، و إنما يقع عقب ذلك ، و إذا قال: إذا طلقت فلانة ففلانة طالق، لم تطلق الثانية إلا عقب طلاق الأولى، لا مع تطليق الأولى فلانة ففلانة طالق، لم تطلق الثانية العلماء قديمًا وحديثًا، ولكن شرذِمة من المتأخرين، في الزمان، وهذا الذي عليه عامة العلماء قديمًا وحديثًا، ولكن شرذِمة من المتأخرين، الذين استزل هؤلاء عقولهم، ظنوا أن الطلاق يكون مع التكلم في الزمان، وهذا غلط عند عامة العلماء، وكذلك إذا قال: إذا مت فأنت حر، فالمدبر يعتق عقب موت سيده، لا مع موت سيده.

وهكذا في الأمور الحسية، إذا قال: «كسرت الإناء فانكسر »، و « قطعت الحبل فانقطع »، فانكسار المنفعل وانقطاعه يحصل عقب كسر الكاسر وقطع القاطع، ولهذا إذا لم يكن المحل قابلا قيل: «قطعته فلم ينقطع، وكسرته فلم ينكسر »، كما يقال: علمته فلم يتعلم، ولفظ « التعليم، والقطع، والكسر » ونحو ذلك يراد به الفعل التام الذي يستلزم أثره، فهذا كالعلة التامة التي تستلزم معلولها لا تقبل التخصيص، ويراد به المقتضى الموجب المتوقف اقتضاؤه على شروط، فهذا قد تخلف عنه موجبه.

<sup>(</sup>١) م (فقط) : بالعنق .

<sup>(</sup>٢) ر، ص: عقلهم ؛ ط: اشترك هؤلاء مقلهم ٠

ومن هذا الباب قوله تعالى: (هُدَّى لِّلْمُتَّقِينَ) [سورة البقرة: ٢] ، وقوله: (إثَّمَا مُنذِرُمَن يَخْشَاها) [سورة النازعات: ٤٥] ، وقوله: (إثَّمَا مُنذِرُمَن يَخْشَاها) [سورة النازعات: ٤٥] ، وقوله: (إثَّمَا مُنذِرُ مَن اتَّبَعَ الذَّكُر) [سورة يَس: ١١] ، فالمراد به الهدى التام المستلزم لحصول الاهتداء ، وهو المطلوب في قوله: (أهدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ) ، وكذلك الإنذار التام المستلزم خشية المنذر وحذره مما أُنذر به من العذاب ، وهذا بخلاف قوله : ﴿ وَأَمَّا تَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ ﴾ [سورة فصلت: ١٧] ، فالمراد به البيان والإرشاد المقتضى للاهتداء ، وإن كان موقوفا على شروط وله موانع .

171/1

وهكذا إذا قيل: هو موجب بذاته، أو علة [بذاته]، ونحو ذلك: إن أريد (٢) بذلك أنه موجب ما يوجبه من مفعولاته بمشيئته وقدرته، في الوقت الذي شاء كونه فهذا حق، لا منافاة بين كونه موجبًا وفاعلا بالاختيار على هذا التفسير.

و إن أريد به أنه موجب بذات عَرِيَّةٍ عن الصفات ، أو موجب تام لمعلول مقارن له ـــ وهذا قول هؤلاء ـــ وكل من الأمرين باطل .

فقد قامت الدلائل اليقينية على اتصافه بصفات الإثبات ، وقامت الدلائل اليقينية على امتناع كون الأثر مقارنًا للؤثر وتأثيره في الزمان ، ولو كان فاعلا بدون مشيئته وقدرته كالمؤثرات الطبيعية ، فكيف في الفاعل بمشيئته وقدرته ؟ فإن هذا بما يظهر للمقلاء امتناع أن يكون شيء من مقدوراته قديمًا أزليًا لم يزل ولا يزال ، فمن تصوَّر هذه الأمور تصوّراً تاما، علم بالاضطرار أنه يمتنع أن يكون في العالم شيء قديم ، وهو المطلوب .

 <sup>(</sup>١) بذاته : ساقطة من (م) ، (ق) .

<sup>(</sup>٢) م (فقط) : معقولاته ٠

<sup>(</sup>٣) ق: عنم ٠

1777

فإن قال قائل: المنازعون لنا الذين يقولون: لم يزل متكلمًا إذا شاء، أو لم يزل فاعلا إذا شاء، أو لم يزل فاعلا إذا شاء، أو لم تزل الإرادات والكلمات تقوم بذاته شيئًا بعد شيء، و نحو ذلك، هم يقولون بحدوث الحوادث في ذاته شيئًا بعد شيء ؛ فنحن نقول بحدوث الحوادث المنفصلة عنه شيئًا بعد شيء: إما حدوث تصورات وإرادات في النفس المفلكة، وإما حصول حركات الفسلك المتعاقبة ، فلم كان قولنا ممتنعًا وقولهم محكًا ؟ .

قيل لهم : أنتم قلتم : إنه مؤثر تام، أو علة تامة في الأزل، فلزمكم أن لا يتأخر عنه شيء من آثاره، سواء كانت صادرة بوسط أو بغير وسط .

فإذا قلتم : صدر عنه عقل – مثلا – والعقل أوجب نفسًا فلكية وفلكا ، أو ما قلتم .

قبل لكم : المعلول الأول إن كان تاما من كل وجه لا يمكن أن يحدث فيه شيء من الله الله الله الله المعلول معه أزلياً ؛ فإن العقل حينهذ يكون علة تامة / فهو أزلى - كان معلوله العقل معه أزلياً ؛ وهكذا معلول المعلول، وهلم جرًا .

وإذا قلتم : الحركة لا تقبل البقاء .

قبل لكم: فيمتنع أن يكون لها موجب تام فى الأزل، بل يكون الموجب لها غير تام فى الأزل، بل يكون الموجب لها غير تام فى الأزل ؛ بل صار موجبًا بسد أن لم يكن موجبًا ، وحدوث كونه موجبًا يمتنع أن يتوقف على أثر غيره، إذ ليس هنأك موجب غيره، ويمتنع أن يجدث تمام —

<sup>(</sup>١) ر: أو فلكا ٠

<sup>(</sup>٢) ر، ص ، ط : بل هو .

<sup>(</sup>٣) ر، ص ، ط: معلول .

<sup>· (</sup>٤ - ٤) : ساقط من (ر)

إيما به منه، لأنه علة تامة يجب افتران معلولها بها فى الأزل، فذلك التمام : إن كان قديمًا زم كون معلول المعلول قديمًا ، وهلم جرًا ، و إن كان حادثًا حدث عن العلة التامة الأزلية حادث بدون سبب حادث ، وهذا ينقض قولهم بامتناع حادث بلا سبب .

فأتم بين أمرين ، أيهما قلتموه بطل قولكم : إن قلم « إنه علة تامة في الأزل» ، لزم أن لا يتأخر عنه معلوله ، و إن قلتم «ليس بعلة تامة » لزم أن يحدث تمام كونه علة بدون سبب حادث ؛ فيلزمكم جواز حدوث الحوادث بلا سبب وأيهما كان بطل قولكم ؛ فإنه إذا بطل كونه علة تامة في الأزل امتنع قدم شيء من العالم ؛ و إن جاز حدوث الحوادث بلا سبب حادث بطلت حجتكم ، وجاز حدوث كل ما سواه .

و إذا قلتم : هو علة تامة للفلك دون حركاته .

(۱) قبل لكم : هو علة للفلك ولحركاته المتعاقبة شيئًا بعد شيء، فهل كان علة تامة لهذه الحركات في الأزل، أم حدث تمام كونه علة لها شيئًا بعد شيء ؟ .

فإن قلتم : هو علة تامة فى الأزل، لزمكم إما مقارنتها كلها له فى الأزل، وإما عليه الله الله المعلول عن علته التامة، وكلاهما يبطل قولكم .

وإن قلتم : حدث تمام كونه علة لحركة حركة منها .

قيل لكم : فحدوث التمام قد حدث عندكم بدون سبب حادث، وذلك يستلزم حدوث الحوادث بلا سبب ، وهذا أمر بين لمن تصوّره تصوّرا تاما ، ليس لهم حيلة في دفعه .

<sup>(</sup>١) ت، ر، ص، ط: وتحركاته .

<sup>(</sup>٢) م: كانت .

<sup>(</sup>٣) ق، ر، ص، ط: ازم .

وأما الذين يقواون : « إنه لم يزل متكلما إذا شاء ، أو فاعلا بمشيئته، وإنه / يقوم به إرادات أو كلمات متعاقبة شيئا بعد شيء» فهؤلاء لا يجعلونه في الأزل قط علة تامة ، ولا موجبًا تامًا ، ولا يقولون : إن فاعلية شيء من المفعولات يتم في الأزل . بل عندهم كون الشيء مفعولا ومصنوعًا مع كونه أزليًّا بَحْمَـعٌ بين النقيضين ؛ و إذا امتنع كون المفعول الذي هو أثر المكون أزليًّ ، امتنع كون تأثيره وتكو سنة المستلزم له قديما أزلياً ، فامتنع أن يكون علة تامة في الأزل لشيء من الأشياء . ولكن ذاته تستلزم ما يقوم بهـا من الأفعال شيئا بعد شيء ، وكلما تم فاعلية مفعول وجد ذلك المفعول، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَ الْمُرْهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [سورة يس: ٨٢]، فكلما كوَّنَ الشّيء كوَّنه فحصل المسكوَّن عقب تكو ننه ، وهكذا الأمر دائمًا ، فكل ما سواه مخلوق حادث بعسد أن لم يكن ، وتمام تكوينه وتخليقه لم يكن موجدودا في الأزل ، بل إنما تم تخليقه وتكوينه بعدئذ، وعند تمــام التكوين والتخليق حصل المكوَّن المخلوق عقب التكوين والتخليق ، لا مع ذلك في الزمان ، فأين هذا القول من قولكم ؟ !

تم َ بِحَهُ دِاللهِ البِحُرُ الأوَّل مِنْ كِابِ " دَمَعُ تَعِكَمْ الْعَقْلِ وَالنَّقْلِ" ويليه البجز الثانى إنْ شَاء الله ، وَأَوَّلهُ : (فضل) ، وَنَحَنُ ثُنَبُهُ عَلى دِلالةِ السَّيَ مُع عَلَىٰ أَفْعِكَ لِ اللَّهِ تَعِسُ الى . . . . . .

<sup>(</sup>١) ر، ص، ط: مصنوعا ٠

<sup>(</sup>٢) ر: شيئا ؛ ص، ط: شيء ٠

<sup>(</sup>٣) ص،ط:تكونه،

<sup>(</sup>٤) ر ، ص : تكوينه وتخلقه بعد ذلك ؛ ق ، ط : تخليقه وتكوينه بعد ذلك .

## فهـــرس الموضوعات

| سفسه                                                       |
|------------------------------------------------------------|
| قــدمة التحقيق هــــدمة                                    |
| سوان الكتاب وعدد مجلداته ٤ ـــ ٧                           |
| اريخ تأليف الكتاب س الميخ                                  |
| وضوع الكتاب وضوع الكتاب                                    |
| عقيق الكتاب ٢٣ ــ٧٧                                        |
| نسخ الكتاب                                                 |
| ا و لا 🗕 محطوطة مكتبة راغب باشا باستانبول 🛥 س ۲۳ — ۲۹      |
| ثانيـا - مخطوطا مكنبة آصافية (حيدرآباد) = ص ٢٩ - ٢٩        |
| ثالث - محطوطا مكتبة طلعت (دارالكتب المصرية) = ط ٣٤ - ٢٧    |
| رابعًا – نخطوطًا مكتبة رامبور ( بالهند ) = ر ۲۷ – ۴۸       |
| خامسا — محطوط دبلن ( بأيرلندا ) == د ۲۸ ۱ ه                |
| سادسا - نحطوط التيمورية (دارالكمنب المصرية) = ن ٥١ - ٥٥    |
| سابعا - نحطوطة دمشق = ش ٥٥ - ٢٠                            |
| ثا منا – مختصر الهكاري = ه ٢٠ – ٢٤                         |
| تاسما حــ رسالة بيان خاتم النبيين = بيان ٢٤ ـــ ٢٩         |
| هاشراً — المطبوعتان: بولاق 🛥 ق، السنة المحمدية (م) ٦٦ — ٧٠ |
| منهــج التحقيق                                             |
| رموز الكتاب ٧٥                                             |

## فهرس كتاب درء تعارض العقل والنقل

| مناحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خطبة الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| القانون الكلى للتوفيق عند المبتدعة ١٠٠٤ المتاون الكلى التوفيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| طريقتا المبتدعة في نصوص الأنبياء ما يقتا المبتدعة في نصوص الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أولا ـــ طريقة التبديل : ١٥ ــ ١٥ ــ ١٥ ــ الوعان : ١٨ ــ ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١ — أهل الوهم والتخييل ٨ — ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٧ ـــ أهل التحريف والتأويل ١٢ ـــ ١٢ ـــ ١٥ ـــ ١٠ ـــ ١١ ـــ ١٠ ـــ ١٠ ـــ ١١ ـــ ١٠ ــــ ١٠ ـــ |
| ثانيا ــ طريقة التجهيل : ١٩ – ١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| خلاصة ما سـبق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (فصل) س س س س س (فصل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| هدف الكتاب بيان فساد قانونهم الفاسد ٢٠-٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| استطراد في الرد على سؤال وجه إلى ابن تيمية وهو في مصر ٢٥ – ٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| نص السؤال ٢٦٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الحــواب ٢٦ ــ ٧٨ الحــواب ١٦ ــ ٧٨ المحلفة الأولى ٢٦ ــ ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| أصول الدين: مسائل ودلائل هذه المسائل ٢٧ – ٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| مسفحة                                                      |
|------------------------------------------------------------|
| ١ – المائل ٧٧ – ٨٧                                         |
| ٧ - دلائل المسائل ٢٨ - ٢٧                                  |
| الأدلة على المصاد في كتاب الله ٣٧ ــ ٣٥ ــ ٣٠              |
| تتريه القــرآن لله تعالى عن الشركاء ٣٥ ـ ٣٨ ـ ٣٨           |
| أصول المتكلمين ليست هي أصول الدين ٣٨ – ٤٣                  |
| جواز مخاطبة أهــل الإصطلاح باصطلاحهم ٣٠ ـــ٣٠              |
| الرد على المسألة التانية ٢٤ ــ ١٥                          |
| المسائل التي نهي عنها الكتاب والسنة ٤٦ – ٥١                |
| الرد على المسألة الثالثة ١٥ – ٥٠                           |
| الرد على المسألة الرابعة ٢٥ ـــ ٥٩                         |
| الرد على المسألة الخامســة ٧٢٩٠                            |
| تنازع النظار في الاستطاعة ٢٠ – ٢٢                          |
| تنازعهم فی المسأمور به الذی علم الله أنه لا یکون ۷۲ ـــ ۲۹ |
| لفظ الجبر ٢٢ — ٧٧                                          |
| الردعلي المسألة السادسة ٧٨ – ٧٧                            |
| عود إلى مناقشــة قانون التأويل ٧٨                          |
| جواب إحمالي                                                |
| الحواب التفصيلي من وجوه                                    |
| الوجه الأول الوجه الأول                                    |
| الوجه الشاني                                               |
| الوجه الثالث الوجه الثالث                                  |
| نفي قاعدة أن العقل أصل النقل ٩١ – ٨٧                       |
| اعتراض : نحن نقدم على السمع المعقولات                      |
| التي علمنا بها صحة السمع ۱۱ ۹۱                             |
| الرد عليهم من وجوه ١٠٠–١٠٠                                 |
|                                                            |

| مغسمة  |                                                 |
|--------|-------------------------------------------------|
|        | الأول ١١٨                                       |
|        | العاني ۱۹۰ - ۹۷                                 |
|        | الناك الناك                                     |
|        | الرابسع الرابسع                                 |
|        | الخاس الخاس                                     |
|        | السادس السادس                                   |
| 1.5-1. | الأنبياء لم يدعوا إلى طريقة الأعراض             |
| 1-6-1  | للنازعين في هذا الكلام مقامان الكنازعين         |
|        | المقام الأول ١٠٠ ١٠٠                            |
|        | المقام الثاني ١٠٤ - ١٠٠                         |
| 1.0-1  | الحواب على المسلك الأول من وجوه ع               |
|        | الأول ۱۰۶ ۱۰۰                                   |
|        | الثاني الثاني                                   |
|        | الناك الناك                                     |
|        | نقض الاستدلال بقصة إبراهيم طيه السلام ١٠٩ — ١١٣ |
|        | لفظ أحد وواحد ١١٣ ١١٥                           |
|        | لفظ الصمد ١١٥                                   |
|        | لفظ الكف ١١٧ ١١٨                                |
|        | الابع الابع                                     |
|        | مناقشة نولم : ما لا يسيق الحوداث                |
|        | نهو مادث ۱۲۱ ۱۲۵                                |
|        | الممانى المختلفة لحدوث العالم                   |
|        | عند النظار ١٢٥ ١٢٥                              |
|        | المني الأول ١٢٠                                 |
|        | المني الشاني ١٢٥ — ١٢٦                          |
|        | المتى الناك ١٢٦ - ١٢٧                           |
|        | 140 - 144 I'l                                   |

| مــفحة                                                |
|-------------------------------------------------------|
| الجواب لأهل المقام الثاني من وجوه ١٣٠ – ١٣٣           |
| الأرل ١٣٠ — ١٣١                                       |
| الناني ۱۳۱ — ۱۳۲                                      |
| الثالث الثالث                                         |
| الرابع ۱۳۲                                            |
| الخامس ۱۳۳                                            |
| الوجه الرابع ١٣٤ – ١٣٧                                |
| الوجه الخامس الوجه الخامس                             |
| الوجه السادس الوجه السادس                             |
| مهمة العقل ١٣٨ ١٣٨                                    |
| الوجه السابع الوجه السابع                             |
| الوجه الثامن                                          |
| الوجه التاسع                                          |
| الوجه العاشر                                          |
| معارضة دليلهم بنظير ماقالوه ١٧٠ ـ ١٧٠                 |
| تقديم النقل لا يستلزم فساد النقل في نفســـه ١٧١ – ١٧٢ |
| اعــتراض ۱۷۳                                          |
| الرد عليه الرد عليه ١٧٤ – ١٧٤                         |
| الجواب الأول ١٧٣                                      |
| الجواب الثاني ١٧٢ — ١٧٢                               |
| اعتراض آخر اعتراض آخر                                 |
| الرد عليــه ۱۷۶۱۷۲                                    |
| المقصودون بالخطاب في هذا الكتاب ١٧٦ – ١٧٧             |
| اعتراض : الشهادة بصحة السمع ما لم يعارض العقل ١٧٧     |
| الرد عليه من وجوه الرد عليه من وجوه                   |

| الأول الأول                                                       |
|-------------------------------------------------------------------|
| الثانى الثانى المسالم                                             |
| 1٧٨ — 1٧٧                                                         |
| ازایم ۱۷۸ — ۱۸۰                                                   |
| اللمس ١٨٥ — ١٨٧                                                   |
| السادس السادس                                                     |
| السابع ۱۹۲ — ۱۹۲                                                  |
| الوجه الحادي عشر الوجه الحادي عشر                                 |
| كثير مما يسمى دليلا ليس بدليل                                     |
| الوجه الثاني عشر الوجه الثاني عشر الله الثاني عشر الله الله الله  |
| كل ما عارض الشرع من العقليات فالعقل يعلم فساده                    |
| الوجه الثالث عشر الوجه الثالث عشر الم                             |
| الأمور السمعية التي يقال إن العقل عارضها معلومة من الدين بالضرورة |
| الوجه الرابع عشر ١٩٥ - ١٩٨                                        |
| العلم بمقاصد الرسول علم ضرودى يقينى                               |
| الوجه الخامس عشر ۱۹۸ ۱۹۸ ۲۰۰۰                                     |
| الدليل الشرعى لايقابل بكونه عقليا وإنمسا بكونه بدعيا              |
| الوجه السادس عشر ۲۰۱                                              |
| المعارضون ينتهون إلى التأويل أو التفويض وهما باطلان               |
| الوجه السابع عشر ۲۷۹-۲۰۸                                          |
| العقليات المبتدعة بنيت على أقوال مشتبهة مجملة تشتمل على حق وباطا  |
| المبتدعة يستعملون ألفاظ الكتاب والسنة                             |
| واللغة ولكن يقصدون بها معانى أخر ٢٢٢ — ٢٢٤                        |

| المناب ال |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| معنى لفظ التوحيد في الكتاب والسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مخالف كما يقصده المبتدمة ٢٢٤ — ٢٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| إما أن تمننع عن التكلم بالألفاظ المبندعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| و إما أن نقبل ما وافق معناه الكتاب والسنة ٢٢٩ ـــ ٢٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الألفاظ نوعان ۲٤٠ — ۲٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| النوع الأول ٢٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| النوع الشانى ٢٤١ ٢٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مثال ؛ الكلام على الرؤية ٢٠٠ — ٢٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مثال آخر : کلمــة جبر ۲۰۰ ـ ۲۰۰ ـ ۲۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مثال ثالث : اللفظ بالقرآن ٢٠٠ – ٢٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| معنى الاستواء على العرش ٢٧٨ — ٢٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الوجه الثامن عشر الوجه الثامن عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مايعارضون به الأدلة الشرعية من العقليات فاسد متناقض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مذهب النفاة في الصفات والرد عليه ٢٨٢ ٢٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الرد على نفاة الصفات من وجوء ٢٨٥ ٢٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الأدل ٠٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الثاني ۲۸۰ — ۲۸۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الناك ١١٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| وجود الله هل هو ماهيمه أو زائد على ماهيته ٢٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| رأى ابن تيمية ٢٩٢ ـــ ٢٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| كيف نعرف الضلال ونفجنبه ٢٩٦ ٢٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بطلان استدلال المشكلمين بقصة الخليل على رأيهم من وجوه: ٢١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الوجه الأول ۳۱۳ — ۳۱۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الوجه الشاني ٢١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الرجه الثالث ۲۱۳ ۲۱۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الوجه الرابع ۲۱۱ — ۲۱۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| inio                                                |
|-----------------------------------------------------|
| الوجه التاسع عشر ۳۲۰ ٤٠٦ – ٤٠٤                      |
| بطلان الاستدلال بحدوث الحركات والأعراض              |
| آراء المتكلمين في إرادة الله تعالى ٣٣٠—٣٣٠          |
| آراء الفلاسفة ٣٣٤ – ٣٣٤                             |
| اعتراض الأرموي على الرازي ۳۳٤                       |
| رد ابن تیمیة علی الأرموی ۲۲۴ ۳۵۷–۳۵۷                |
| ملخص الرد على حجة التأثير ٣٦٧–٣٦٧                   |
| عمدة الفلاسفة في قدم العالم على مقدمتين ٣٦٨         |
| جواز التسلسل                                        |
| الترجيح بلا مرجح ١٠٠ ٣٧٤ - ٣٧٤                      |
| كل ما يحتج به النفاة يدل على نقيص قولمم ٣٧٤ – ٣٧٧   |
| إبطال الأبهري حجة الفلاسفة على قدم العالم ٢٧٧ – ٤٠٦ |
| فهرس الموضوعات الموضوعات الم                        |



رقم الإيداع ١٩٩٠ / ٩٥٢ م 1.S.B.N : 977 - 256 - 012 - 7

هجر

## للطباعةوالنشر والتوزيم والإعلان

المكتب: ٤ ش ترعة الزمر – المهندسين – جيزة 🕿 ٣٤٥١٧٥٦ – فاكس ٣٤٥١٧٥٦

المطبعة: ٢، ٦، ش عبد الفتاح الطويل أرض اللواء – ٣ ٣٤٥٢٦٦٣ أرض اللواء – ٣ ٣٤٥٢٩٦٣

ص . ب ٦٣ إمبابة